فقه الحديث قواعده ومناهجه

## فقه الحديث قواعده ومناهجه

الشيخ فاضل الصفّار

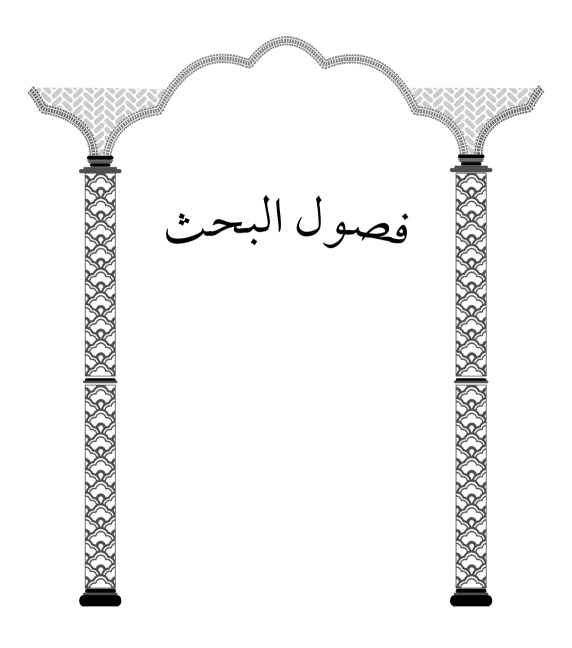
الجنع الأول





وبه نستعين والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين واللعنة الدائمة على أعدائهم إلى يوم الدين







# فريق

#### وتتضمن كلمات:

### الكلمة الأولى: في أهمية البحث

لاشك أن العلم الذي يتعلق بالحديث الشريف يعد من أشرف العلوم موضوعاً وغاية، وأكثرها نفعاً في حياة الناس أفراداً وجماعات، والأمر لايختص بالمسلمين وإن كانوا هم المعنيين به أولاً، بل يعم نفعه الإنسانية أجمع؛ لأن الحديث الشريف يحمل نور الوحي وتعليهات السهاء وإرشادها إلى أهل الأرض ليس فقط في شؤون الدين وأحكامه الشرعية، بل في سائر شؤون الدنيا السياسية والاقتصادية والعلمية والاجتهاعية، فضلاً عن المعارف والمعتقدات التي ترتقي بالإنسان إلى مستويات عالية من الكهال، فهو عدل القرآن، ومن هنا عد من علوم الآخرة التي من حرمها فقد حرم الخير الكثير والأجر العظيم، بل حرم الخير كله (۱) وعكف العلهاء ومنذ لأيام الأولى على دراسته وفهم قواعده وأسسه العلمية التي تمنحهم القدرة على الاستفادة منه وتوظيف معانيه لخدمة أغراضهم الدينية والدنيوية.

<sup>(</sup>١) مقباس الهداية: ج١، ص٩، (المقدمة).

وقد بذلوا الكثير من طاقاتهم في هذا السبيل، وانقسمت أبحاثهم منذ قديم الأيام على جوانب عديدة عمدتها جانبان:

الأول: الجانب الدرائي الذي يتعلق بذات الحديث وما يتعلق به من حالات وأحوال، فدرسوا صحيحه وغريبه ومرسله وموضوعه ومحكمه ومتشابهه إلى غير ذلك من أبحاث مهمة تتعلق بسنده ومتنه وكيفية تحمله وآداب نقله، وألفوا في هذا الشأن كتباً ورسالات عديدة.

الثاني: الجانب الروائي الذي يتعلق بالرواة الذين ينقلون الحديث ودراسة حالاتهم وأحوالهم من حيث وثاقتهم وضبطهم وعدالتهم وفقاهتهم التي توجب قبول روايتهم وجواز الاعتهاد عليها شرعاً وعقلاً، وما يقابل ذلك من مواصفات سلبية توجب رد الحديث وعدم الاستناد إليه علماً وعملاً، وقد دون أصحاب الأئمة عيلاً ومن جاء بعدهم في هذا المجال الكثير من الكتب والدراسات كها هو معروف، وستعرف المهم منها خلال البحث، والذي قوى الداعي إلى البحث السندي والمتني في الحديث عند الفريقين أمران:

أحدهما: ما يتعلق بها روي عن النبي المصطفى عَيْالِلَهُ الذي هو أصل السنّة الشريفة ومنشؤها، فإن الكثير ممن روى عنه الحديث إما مجهول الحديث أو اختلف المسلمون في وثاقته واعتباره، فقد ذكر المؤرخون أن أصحابه بلغوا مائتين وخمسين ألفاً من مجموع سبعة ملايين مسلم في وقت كانت نفوس البشرية مائة وخمسين مليوناً (۱)، وقد سكتت كتب التراجم

<sup>(</sup>١) الفقه (السنّة المطهرة): ص٣٧.

والتواريخ عن أحوال الكثير منهم حتى لم يعرف لهم اسم، والذين عرفت أسهاؤهم الكثير منهم مجهولون، وغير المجهولين منهم اختلف فيهم؛ لأن بعضهم كانوا معلومين عند العامة مجهولين لدينا، أو نرد روايتهم لعدم توفر شرائط القبول فيها؛ إذ إن الأصل عند العامة هو عدالة الصحابة طراً مها فعلوا من القبائح والمحرمات، وهو أمر يتنافى مع صريح الكتاب العزيز والسنة المتواترة والعقل.

وأصل الصحة في المشكوك فيهم لا يجري لوجود علم إجمالي بنفاق بعضهم وفسق بعض منهم. الأمر الذي يستدعي اجتناب كل مجهول الحال ما لم يعلم بوثاقته، فعلى كل تقدير لا يصح ما ذهب إليه العامة من توثيق جميع الصحابة، وعليه ينبغي التحري عن وثاقة ما ورد عن النبي عليه والمضموني. العمل به، وهذا يستدعى التحقيق في البحث السندي والمتنى والمضموني.

ثانيهها: أن المسلمين مجمعون على أن ما علم صدوره من الأخبار على ثلاثة أصناف:

الصنف الأول: الرواية المتواترة، وهي المنقولة بطرق عديدة تفيد العلم بالصدور.

الصنف الثاني: الرواية المتضمنة للمعنى المعلوم ثبوته بالضرورة من الدين ونحوها من قرائن تفيد العلم.

الصنف الثالث: الرواية التي يتفق الفريقان على نقلها من دون وجود معارض أو إعراض من الفريقين، وفيها عدا ذلك تكون الرواية مظنونة الصدور، وهي المسهاة بالخبر الواحد، وحيث إن الأصل في الظن عدم جواز

الاعتهاد عليه كان لابد من التوثق من صدورها حتى يصح العمل بها؛ إذ كل مظنون الصدور يقابل باحتهال عدم الصدور احتمالاً عقلائياً بها يمنع من العمل به، وهذا الاحتمال ينشأ من أسباب عمدتها سببان:

الأول: الوضع وتعمد بعض الرواة الكذب على النبي والأئمة المهمليَّك.

الثاني: خطأ الرواة سهواً، أو اشتباههم في سماع الحديث أو فهمه أو نقله وهذا الاحتمال ملازم لكل خبر ظني، فلذا يتعين الفحص عن مدى وثاقة الخبر لكي يصح العمل به، وهذا ما لا يمكن إلا بالرجوع إلى قواعد البحث الدرائى والروائى.

هذا من حيث الأصل، وقد بذل العلماء جهوداً كبيرة في هذا السبيل، وأسسوا قواعد عديدة لضبط الحديث ووثاقته، وقد نشأت في هذا العصر ضرورة بالغة إلى تجديد النظر في بعض ما توصل إليه القدماء والمتأخرون من نتائج في هذا المجال، ومناقشة بعض ما أسسوه للوصول إلى الوثوق بمتانة ما توصلوا إليه علمياً، أو الوصول إلى ما هو أفضل منه ليتسنى للفقيه والباحث أن يبني عليه ويستند إلى نتائجه في مقام التنجيز والتعذير، لاسيها على القول المشهور الذاهب إلى عدم جواز التقليد حتى في مقدمات الاستنباط.

ولعل مما يؤكد هذه الحاجة اليوم هو وقوع بعض أهل العلم في هفوة رد الحديث والإفراط في تركيز أبحاثهم على الجانب السندي وجعل الوثاقة السندية المعيار الأول لقبول الحديث، أو رده والإعراض في الغالب عن البحث المضموني، وقد قوى هذا النهج بعض الأعلام المتأخرين، وعليه بنوا

آراءهم العلمية والفتوائية. الأمر الذي جعل بعض المتأثرين بهذا النهج أن يسدلوا الستار على جملة من الأحاديث الشريفة التي تمتاز بقوة عالية في المضمون، وتحتوي على الكثير من الحقائق العلمية والحكمية، ويبطلوا العمل بها توهماً منهم بضعفها السندي، وأن الضعف السندي يستدعى رد الحديث.

وقد ظهرت في الآونة الأخيرة دعوات إلى إعادة كتابة المجاميع الروائية الأصلية في تراثنا وتمييز الصحيح من غيره، وقد نادى بعضهم إلى أن ما في الكتب الأربعة ينبغي أن يعاد تصفيتها، ويدون الصحيح منها فقط، ونبذ غيره، فضلاً عن مثل البحار والمستدرك، بل تحمس بعضهم أكثر وقال بعدم اعتبار كل ما في المستدرك، وتطور الأمر إلى الإعراض عن مثل نهج البلاغة والصحيفة السجادية وإبعادهما عن مقام الاستدلال واستنباط الأحكام والمعارف والمناهج الشرعية العامة، بل وبعضهم ذهب إلى رد الروايات النبوية كأصل عام لم يستثن منه إلا بعض القليل من الروايات بحجة الضعف السندى.

وهذا مسلك لو عمل به وصار هو النهج العام في المحافل العلمية لأدى إلى إسقاط جانب كبير من الشريعة، ولجاء إلى الناس بفقه جديد، بل وعطّل السنّة في أبعاد العلم والمعرفة والأخلاق والآداب والمعارف الربانية بحجة الضعف السندي، مع أن القواعد الشرعية والعقلية تقضي بعدم صحة هذا المسلك في نفسه؛ لأن ضابطة قبول الخبر ورده لا تدور مدار البحث السندي فقط، بل هناك ضوابط عديدة أخرى يمكن للفقيه والباحث أن يأخذها بنظر الاعتبار، فيوثق الضعيف من الأخبار كما قد يضعف القوية منها، وهي

| الحديث | Υ فقه | • |
|--------|-------|---|
|        |       |   |

ضوابط المتن والمضمون الذي يحمله الخبر وتطبيقه على المفاهيم الثابتة في الشريعة في ضمن أصول وقواعد سنتعرض إليها في ثنايا البحث.

المقدمة ......المقدمة المقدمة المقدمة

#### الكلمة الثانية: في شبهة التصحيح

الذي يبدو لبعض أهل النظر أن دعاة تنقية مصادر الحديث الأصلية وتصفيتها ينقسمون إلى فئات:

الأولى: جماعة تأثروا بها وقع في تراث الجمهور الروائي الذي ابتلي بالآلاف من الروايات الموضوعة، فاضطروا إلى تنقيتها من الصحيحة وجمعها في مصادرهم الستة الأصلية التي عبروا عنها بالصحاح الستة، فتوهموا أن التراث الشيعي قد وقع بها وقع فيه العامة فلابد من تنقيته، إلا أن المتتبع يعلم بأن الدعوى المذكورة في نفسها غير صحيحة من حيث الصغرى، ولذا استدرك جمع من أعلام العامة على الأصول الستة، وكشفوا عن ضعف العديد من الرواة الذين روت عنهم الصحاح، كما فاتها جمع ممن ينبغي الاعتهاد على روايتهم بحسب مبانيهم، ولذا كتبوا المستدرك على الصحيحين ومستدرك الحاكم إلى غير ذلك.

الثانية: فئة جعلت عقلها وفهمها هو المعيار لتصحيح الحديث ورده، فلها مروا على حديث يتضمن متنه بعض الغرابة أو يتضمن معاني عميقة يتوقف فهمها على مزيد من التأمل والمدارسة وسعة الاطلاع أو تجد أن متنه بحسب ظاهره يتناقض مع بعض المضامين الصحيحة ترده، ولم تلتفت إلى أن الغريب يمكن إرجاعه إلى المحكم، أو تفسيره بها يتوافق مع الموازين العلمية، وما قد يكون متناقضاً في بادئ النظر قد لا يكون كذلك إذا لوحظ بتعمق أو عرض على باقي الاحايث المعتبرة، وبملاحظة مجموع الأحاديث يتوصل إلى صيغة للجمع الدلالي.

وهذه معضلة خطيرة ابتلي بها بعض أهل الفضل أو الباحثين والمثقفين لو استحكمت فيهم قد تدخلهم في حيز الرد على الله ورسوله على الله و عن الإيهان.

الثالثة: فئة أخرى تتوهم أن وجود الأخبار الضعيفة سنداً في المجاميع الروائية تخل بالعلم، وتوجب سوء النظرة إلى المذهب، وتوقع العلماء ومن يعمل بها في الأخطاء العلمية، وعليه فإن سمعة المذهب ومكانة العلم تستدعيان تنقية هذه المجاميع من الأخبار الضعيفة، لاسيها المجاميع المصدرية بها يسد الباب أمام اختلاط الأخبار المعتبرة في غيرها، وتوفير الجهد والطاقة والزمان لأهل الاختصاص في مراجعة هذه المصادر؛ لعدم اختلاطها بالأخبار المدسوسة والموضوعة، والذي يبدو أن هذا الرأي قد غفل عن حقيقتين:

الحقيقة الأولى: أنه وحد بين الخبر الضعيف في سنده وبين الموضوع أو المدسوس أو غير المعتبر، والحال أن الأمر ليس كذلك؛ لعدم وجود ملازمة بينهما كما ستعرف، وما وقع للعامة لا ينطبق على حديثنا؛ لأنهم اعتمدوا على كل من هب ودب من الصحابة والتابعين، وأخذوا الحديث عن وعاظ السلاطين وأصحاب السلطة بما أدخل في أحاديثهم الكثير من الموضوعات عما اضطرهم إلى البحث الدرائي لتحقيق ثلاث غايات:

الأولى: تنقية الحديث النبوي عن المدخولات المفضوحة فيه بالتمييز بين الصحيح والضعيف حماية لمذاهبهم من الانقراض (١).

<sup>(</sup>١) انظر هداية الأبرار: ص١٠٣.

الثانية: تبرير الفتاوى والآراء -التي ذهب إليها أئمتهم - المخالفة الصريحة للسنّة النبوية الصحيحة، أو تبرير الخلافات الشديدة في الأصول والفروع التي وقعوا فيها.

الثالثة: الدفاع عن الصحابة الذين خالفوا النبي عَلَيْلاً علناً، وارتكبوا الكثير من القبائح، فكل حديث يطعن فيهم ضعّفوه أو أوّلوه، وكل ما يشيد بهم صححوه، وفي مقابل ذلك ضعّفوا الأحاديث التي تروي فضائل أهل البيت البيت المبيّلا وشيعتهم كما هو معروف من طريقتهم، وأين هذا من نهج الشيعة في دراية الحديث كما سترى؟

الحقيقة الثانية: أنه التزم بأن الأخبار الموضوعة والمدسوسة ونحوها لازالت مخلوطة في المجاميع الروائية المعتمدة عندنا، والحال أنه ليس كذلك؛ لأن الأحاديث الكاذبة قد نقيت في مصادرنا منذ قديم الأيام، وصارت مصادرنا في الأعم الأغلب نقية منها(١).

<sup>(</sup>١) انظر مقباس الهداية: ج١، ص١٠١، (المقدمة).

#### الكلمة الثالثة: قرائن التصحيح للمصادر الروائية

إن المتتبع لما في مصادرنا الروائية المعتبرة كالكتب الأربعة ونحوها مثل كامل الزيارات ومعاني الأخبار وعيون أخبار الرضاع والاحتجاج يجد أنها جمعت الروايات المعتبرة في سندها؛ لاشتهالها على الوثاقة السندية أو المعتبرة في مصدورها؛ لاشتهالها على الوثاقة الخبرية أو المعتبرة في مضمونها؛ لتوافق مضامينها مع المضامين الواردة في الطرق المعتبرة بها يطمئن معه الباحث بخلو هذه المصادر من الأخبار الموضوعة والمدسوسة، وذلك لتوافر القرائن العديدة على تنقيتها من هذه الموضوعات، وبإيجاز يمكن الإشارة هنا إلى بعض هذه القرائن، وسنتعرف على القرائن الأخرى في تفاصيل البحث:

القرينة الأولى: أن أصحاب هذه المجاميع الروائية من كبار العلماء العدول الذين يتمتعون بخبرة عالية في الأسانيد والمتون، وقد أكدوا أنهم لم يدرجوا فيها إلا ما كان معتبراً أو مأخوذاً من المصادر المعتبرة، وهذا في نفسه يشكل بينة شرعية، أو يشكل حجة شرعية؛ لكونه قولاً للخبير الثقة، وقد اتفقت الكلمة على حجية قول الخبير في الموضوعات، ومما يزيد الوثوق بها ذكرنا أن بعض أصحاب الكتب التي أخذت منها الأخبار كانوا محتاطين في النقل، ولا ينقلون إلا ما كانوا مطمأنين بصدوره أو اعتباره كها قامت عليه سيرة أعلام الأشعرية القميين.

القرينة الثانية: أن الكثير من هذه الروايات المدرجة في المجاميع الروائية أخذت من الكتب المعتبرة عند الأئمة المهالا الأنها عرضت عليهم المهالا

وأقروا ما فيها من أخبار، مثل كتاب (ظريف) في الديات الذي عرض على الإمام الصادق على الرضاع الإمام الصادق على الرضاع الإمام الصادق على الرضاع الكتب كان الأئمة المهل يكتبونها بأيديهم المباركة (أ) ونحوهما أن بل وبعض الكتب كان الأئمة المهل يكتبونها بأيديهم المباركة ومما يزيد الأمر وثوقاً أن الأئمة الهل وضعوا عدة ضوابط يستند إليها في تمييز الخبر الصحيح من الموضوع، وبينوها لعموم شيعتهم، لاسيها العلماء وأهل الفضل؛ ليكون عندهم الميزان لتمييز الأخبار ومعرفة الصحيح من السقيم منها كضابطة العرض على الكتاب والسنة، وضابطة مطابقة المضمون مع ضرورات المذهب، أو مطابقته لحكم العقل في القضايا البديهية ونحوها. خاصة وأن شبهة الدس والوضع في الغالب وقعت في أبواب المعارف والمعتقدات وفي حوادث التأريخ، وقلما وقعت في الفقه والفروع وإن ابتلي والمعتقدات وبعد أن اتضحت أصول المذهب وقواعده فيها وتبين المعلوم صحته من المعلوم سقمه بات مييز الموضوع من الأخبار سهلاً ميسوراً لذوي الخبرة.

القرينة الثالثة: أن علماء الطائفة بشرائحهم المختلفة من فقهاء في كتبهم الاستدلالية ومحدثين في كتبهم الروائية وعلماء أصول الدين في كتبهم الاعتقادية ومفسرين ورجاليين وغيرهم قد محصوا الأخبار، وميزوا الموضوع والمدسوس من الأخبار، وأشاروا إليه وميّزوه عن الأخبار

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٥، ح٣٢.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٥، ح٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٩، ح٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٣، ح٧٤.

الصحيحة. الأمر الذي سهل مهمة الباحثين لاسيها في الأزمنة المتأخرة بها يوجب الاطمئنان بعدم وجود ما يوجب الوقوع في شبهة العمل بالموضوعات من الأخبار.

ولعل من هنا ذهب جمع من أصحابنا الأخباريين إلى تصحيح كل ما في الكتب الأربعة من الأخبار، وبعضهم مع جمع من الأصوليين ذهبوا إلى اعتبارها، فضلاً عن مثل كتاب كامل الزيارات وتفسير علي بن إبراهيم والاحتجاج ومعاني الأخبار وإكمال الدين ونحوها لوجود وجوه عديدة لاعتبارها سنتعرض إليها أثناء البحث.

المقدمة .........

#### الكلمة الرابعة: ضرورات البحث في التوثيق المضموني

هناك أكثر من ضرورة تدعو إلى التمسك بالتوثيق المضموني في اعتبار الأخبار والعمل به فضلاً عن الاعتبار السندي، فمضافاً إلى الضرورة المنهجية وتطابق هذا النهج مع القواعد الشرعية والعقلية التي تستدعي العمل به وترجيحه على النهج السندي فإن هناك ثلاث ضرورات أخرى تدعو إليه هي:

١ - الضرورة العلمية.

٢ - الضرورة الدينية.

٣- الضرورة الحضارية.

فإن الحديث يشتمل على مفاهيم الدين ورؤيته للحياة الدنيوية والأخروية، وهو مفسر للقرآن وحاك عن التأريخ ووقائع الأيام الماضية، وفي عين الحال يفتح للبشرية أبواب العلوم والمعارف كروايات الطب والفيزياء والفلك وخواص الأطعمة والأمراض والأدوية ونحوها، ويهذب النفوس على قيم الأخلاق والفضائل والعلاقات الاجتماعية، ويخبر عن المستقبل كالروايات الواردة بشأن الظهور المبارك لولي الله الأعظم ، والأخرى التي تتحدث عن القبر والبرزخ والآخرة والجنة والنار إلى غير ذلك، ولو أحصينا جميع ما ورد في هذه الشؤون وغيرها لوجدنا أن الحديث يستوفي بيان نظرية الإسلام في شتى جوانب الحياة بما فيها الحكم والدولة وتكوين الحضارة الإنسانية السعيدة، ولو عمل به المسلمون لوصلوا إلى كل ذلك، وصاروا سادة العالم في الدنيا كما هم كذلك في الآخرة، إلا أن الملحوظ في هذا الكم الوفير من الأخبار الشريفة وقوع الاضطراب فيها من عدة جهات:

الأولى: جهة تعارض المتون، كالروايات الموحية بالجبر أو التفويض مقابل الأخرى النافية، والروايات التي تثبت عصمة الأنبياء في مقابل ما تفسر بعض أفعالهم الموحية بالعدم كها ورد في قضية موسى والخضر وآدم المهال ونحو ذلك.

الثانية: جهة إجمال المضامين أو تشابهها أو غموضها، كما في مثل ما ورد عنه عَلَيْهُ: ((لضربة على يوم الخندق أفضل من عبادة الثقلين))(١) ويزيدها غموضاً قول الصادق عَلَيْهِ: ((وأنا من الثقلين))(٢).

الثالثة: جهة مخالفتها بحسب ظاهر الأمر للحقائق العلمية، كما يلحظ في بعض روايات الطب التي تصف الأدوية لبعض الأمراض، فإذا استخدمت عملاً بإطلاق الرواية الواردة فيها فربها لا تعالج المرض، وقد تنعكس النتيجة فيصاب العامل بها بمضاعفات المرض أو ما هو أسوأ منه، ومثلها يقال في روايات خواص الأطعمة والخضر والفواكه، ومثلها الروايات التي تصف عذاب القبر والآخرة في مقابل أعمال قد لا تبدو للنظر العادي أنه يستحق كل ذلك، كما ورد أن درهماً من الربا أعظم عند الله من سبعين زنية بذات محرم (٣)، ومثلها الروايات الكونية التي تنص على أن الأرض تدور على قرن ثور أو على ظهر حوت (٤) ونحوها.

<sup>(</sup>١) البحار: ج ٣٩، ص٢، ح١.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج ٢٣، ص١٤٧، ح١١٠.

<sup>(</sup>٣) عوالي اللآليء: ج٢، ص١٣٦، ح٤٧٤؛ البحار: ج١٠٠، ص١١٧، ح١١٠

<sup>(</sup>٤) الكافي: ج٨، ص٨٩، ح٥٥؛ علل الشرائع: ج١، ص٢، ح١.

ولا يخفى أن لهذه الروايات حلولاً علمية هامة ليس هنا مجال استعراضها؛ لأن البحث مختص بفقه الحديث وقواعد العمل به لا بشرح مضامينه، إلاّ أننا ينبغي أن لا نغفل عن أن لكل هذه الجهات حلولاً علمية صحيحة بعضها يرجع إلى الجمع الدلالي بحمل المطلق على المقيد والمجمل على المبيّن والعام على الخاص ونحوها، وبعضها تحل بقواعد الجفر وعلم الحروف ونحوها، إلاّ أن عدم وجود الدراسات الكافية فيها أوقع الناس في سوء فهمها، كما أن بعض هذه الأخبار ضعيفة لا يصح العمل بها، ولكن حيث لم يلتفت إليها الباحثون فينسبون مضامينها إلى الدين وهي ليست منه، كما أن بعضها الآخر يحتاج إلى معرفة وتحليل ودراسة لفهم مضامينه وشروطه وقيوده، وهي مفقودة في الغالب، ولو خصص لهذه الروايات جماعة من أهل الفضل ومدارس أو معاهد علمية ودرسوها دراسة علمية متوازنة لحلوا الكثير من معضلاتها، وأفادوا البشرية بالكثير من العلوم والمعارف.

وقد وقع بعض المسلمين في خطأ فادح حينها عجزوا عن فهم مثل هذه الأخبار ولم يرجعوا إلى ذوي الاختصاص لحلها على قلتهم؛ لعدم وجود أبحاث علمية كافية لتوجيه مثل هذه الأخبار وتطبيقها على الموازين العقلية والعلمية، فخرجوا عن موازين الدين، والتجؤوا إلى الأفكار المخالفة له فأخذوا أفكارهم عن العلمانية الفلسفية أو الإلحاد ونحوهما، وبسببها تمسكوا بالعلمانية السياسية في القوانين المدنية والأنظمة الاجتماعية والاقتصادية. هذا من جهة.

ومن جهة أخرى فإن هذا القصور وسوء الفهم ربها منع الكثير من غير المسلمين من الإيهان بالإسلام والالتزام بمناهجه والبقاء على معتقداتهم الباطلة إن كانوا من أتباع الأديان المحرفة أو غيرهم، كها منح الفرصة للمعادين وأهل البدع والضلالات لتزييف الحقائق واتهام الدين بها لا يليق بشأنه، وهذه معضلة حقيقية تعاني منها البشرية على مستوى الأفكار والمعتقدات، فضلاً عن البعد الحضاري، ولا يمكن الخروج منها إلا باللجوء إلى فهم الحديث وقراءته قراءة وازنة مستندة إلى المضمون وتطبيقه على الموازين الشرعية والعقلية الصحيحة، واتخاذ المضمون طريقاً لتوثيق الخبر والعمل به.

هذا وقد بذل بعض العلماء مشكورين جهوداً في هذا النهج، كما قام به السيد الشهرستاني الشيخ في كتاب الهيئة والإسلام، والسيد عبد الله شبر الشيخ في كتاب مصابيح الأنوار في حل مشكلات الأخبار، والعلامة المجلس المشيخ في في بياناته الشريفة في بحار الأنوار، كما كان لنا مساهمة قاصرة بمعونة بعض الأخوة الأفاضل في هذا الشأن في شرح روايات السماء والعالم في بحار الأنوار؛ إذ طبقت الروايات على العلوم الحديثة في الطب والفيزياء والفلك والكيمياء والصيدلة ونحوها من أبواب علمية مهمة (١)، إلا أن هذه المحاولات في الحقيقة ليست إلا غيضاً من فيض لم تستوف المطلوب.

<sup>(</sup>١) انظر موسوعة أهل البيت الكونية وقد طبعت في أحد عشر مجلداً، وهي عبارة عن شرح علمي تفصيلي للروايات الواردة عن السهاء والعالم وما فيهما من قوانين وأنظمة وردت في الأخبار الشريفة التي رواها العلامة المجلسي للني في بحار الأنوار.

ومن هنا نجد ضرورة بالغة لتفرغ جماعة من العلماء للاختصاص في هذه العلوم والفنون وتحليلها وتطبيقها على الموازين العلمية الصحيحة، ولعل العمل بهذا النهج في مثل هذه الأزمنة يعد خدمة عظمى للبشرية جمعاء يهديهم إلى الحق والصواب، كها أنه يوجب التجديد الذي دعا إليه الأئمة المبيلاء، وحثوا أصحابهم عليه لكي يبقى الدين حياً تمحى عنه الالتباسات والشبهات التي يدسها المغالون والجاهلون أو المعادون له. وباختصار: أن الضرورات العلمية والدينية والحضارية تتفق على ضرورة اتباع هذا النهج؛ لأنه يفتح آفاقاً واسعة للعلوم الحيوية والوصول إلى حقائق كثيرة أشارت إليها الشريعة، أو كشفت أسرارها، وحرمت منها البشرية بسبب الجهل أو الإهمال، وحتى تتحقق هذه الدعوة وتصبح عملية لابد من توفر أربعة عناصر:

الأول: رسم خطة بعيدة المدى تحدد المقدمات والأدوات والنتائج.

الثاني: إيجاد معاهد وجامعات خاصة تهتم بهذا الشأن، فلو أقيمت جامعة خاصة لدراسة الطب النبوي مثلاً وتحليل مفرداته وقواعده ومعطياته المادية والمعنوية إلى جانب الجامعات الطبية التي تدرس الطب الكيمياوي لارتكز الطب على قاعدتين، ولغلب الطب النبوي الطب الحديث لسبين:

أحدهما: أنه يستند إلى العلوم الإلهية في الوجود، والله سبحانه الذي أوجد الكون وأودع فيه قوانينه وأسراره عالم بقواعد إصلاحه ومعالجة أمراضه بالعلم الواقعي الجزمي، وهذه ميزة على الطب الحديث الذي يقوم على نتائج ظنية أو احتمالية في الغالب.

ثانيهها: أن الطب النبوي يقوم على ركيزتين: المعالجة البدنية والمعالجة الروحية، ومن الثابت علمياً أن أكثر الأمراض التي تصيب الإنسان في أصلها أو في تفاقمها ناشئة من اضطرابات روحية، وهذا أمر يهمله الطب الحديث، ولا يلتفت إليه عادة، فلو أسست المعاهد والجامعات لدراسة هذا الطب أيضاً لكان فتحاً كبيراً في عالم الطب والصحة، ولو فتحت مستشفيات لهذا الشأن لعولجت الكثير من الأمراض التي يعجز الطب الحديث عن معالجتها.

وما يقال في الطب يقال في الأعشاب والأدوية والأطعمة والعلوم الروحية والفيزياء والكيمياء وسائر العلوم الأخرى، والحق أن الإنسانية خسرت خسراناً كبيراً عندما أعرضت عن الدين، وأهملت أحكامه وعلومه، لاسيها المودعة في الحديث الشريف، ولابد وأن يأتي اليوم الذي يستفيق العالم من غفلته، ويرجع إليها، ويستنير بتعاليمه، ومن الواضح أن مثل هذه الخطوة تكون عملية أكثر إذا عززتها القوانين والأنظمة الرسمية، ودعمتها بالمال والاعتبار والحهاية كها يصنع بالمعاهد العلمية في سائر العلوم المعهودة.

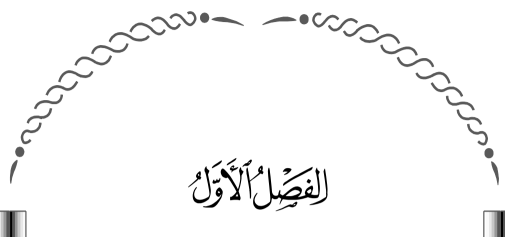
الثالث والرابع: وضع المناهج الصحيحة لهذه الدراسات لتربية أجيال من الكفاءات والكوادر الخبروية في هذا المجال، ثم توظيفها واستثارها للصالح العام، كما يستثمر الطبيب والمهندس والقانوني ونحوهم.

وباختصار: فإن ثمرة الاهتهام بدراسة مضامين الأخبار الشريفة واعتهادها طريقاً للتوثيق الخبري لا تنحصر بالجانب الفقهي، بل تظهر في كل مجالات الحياة العلمية والحضارية.

ومن هنا تظهر أهمية دراسة هذا النهج وتحديد قواعده وأصوله، وهو ما سنتعرض له في الفصول القادمة.

ولا يفوتني أن أتقدم بالشكر الجزيل والثناء الجميل للأخوة الذين آزروني في مقابلة الكتاب ومراجعته وضبط مصادره لاسيها الأستاذ الفاضل ناظم شاكر دام عزه، وأسأل الله سبحانه له ولهم التوفيق والتسديد لنشر علوم الأئمة الطاهرين الميها و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

كربلاء المقدسة ٢١ صفر الخير ١٤٣٣هـ فاضل الصَّفّار



في مبادئ البحث وأسسه وملاحظاته

وفيه مباحث:

المبحث الأول: في التعريف بهوية البحث

المبحث الثاني: في مشاكل الحديث وضرورة البحث

المبحث الثالث: في شرعية التوثيق المضموني وثماره وملاحظاته

# المبحث الأول في التعريف بهوية البحث

أولاً: تعريف علم الحديث

ثانياً: موضوع العلم

ثالثاً: غاية العلم

رابعاً: في حقيقة البحث ورتبته

خامساً: تعريف مفردات البحث

لدى دراسة أي علم يجب التعرف أولاً على جملة من المفردات التي تشكل هويته، وتتضمن التعريف بالعلم وبموضوعه وغايته ومكانته بين العلوم الأخرى، ثم التعريف ببعض مفرداته ومصطلحاته الهامة، وهذا ما نبحثه على التوالي:

# أولاً: تعريف علم الحديث

اصطلح على البحث في الحديث وعوارضه وأحكامه بعلم الدراية، والوجه فيه يعود إلى المعنى اللغوي، فإن الدراية في اللغة هي العلم والاطلاع، وصرح جماعة من أهل اللغة أنها مترادفان (۱)، إلا أن التحقيق المانع من الترادف يوجب القول بأنها أخص مطلقاً من العلم، إما لأنها تعني العلم الدقيق بتفاصيل الشيء وجزئياته – بخلاف العلم فإنه قد يكون تفصيلياً وقد يكون إجمالياً، كما أنه قد يتعلق بالكليات كما يتعلق بالجزئيات – أو لأن الدراية تكون في العلم بالشيء إذا سبقه شك (۱).

ولذا لم يرد في أسماء الله سبحانه؛ لعدم تعقل سبق الشك في علمه، ولا تعقل العلم الحصولي بالاستدلال والنظر، أو لأنّ الدراية تتحقق بالمعرفة المدركة بضرب من الحيل والاستدلال والنظر (٣)، وإليه يشير الحديث الشريف: ((حديث تدريه خير من ألف حديث ترويه))(٤).

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب: ج١٤، ص٥٥٥، (دري)؛ القاموس: ج٤، ص٣٢٧، (دري).

<sup>(</sup>٢) مقباس الهداية: ج١، ص٠٤.

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٢١٣، (درى)؛ مجمع البحرين: ج١، ص١٣٨، (درى).

<sup>(</sup>٤) معاني الأخبار: ص٢، ح٣؛ البحار: ج٢، ص١٨٤، ح٥، وفيه ((حديث تدريه خير من ألف ترويه)).

وجميع المعاني تنطبق على علم الحديث؛ لأن العلم الإجمالي بصدور الحديث عن النبي عَنِيلاً والأئمة المهملاً لا يجيز العمل بكل حديث ما لم يتحر عن وثاقته والاطمئنان بصدوره بالفعل، فإذا تحرى الباحث عن الحديث وحقق وثوقه كان علمه به تفصيلياً، فيكون علمه به عن دراية، كما يصدق عليه التعليل الثاني والثالث؛ لوقوع الشك في صدوره قبل الفحص، ولا يخرج من المسك إلى الوثوق أو اليقين إلا بضرب من الحيل العلمية الاستدلالية.

وعلى هذا الأساس وقع الاصطلاح، وإنها عرّف بالعلم لا بالصناعة فيقال علم الحديث لا صناعة الحديث؛ لأن نتائج البحث فيه قواعد كلية استنتاجية تنطبق على مواردها، بخلاف الصناعة فإنها تطلق على المهارة المستندة إلى الملكات النفسانية، نظير صناعة النجارة والحدادة والطب ونحوها، ولا تخضع لقواعد كلية تنطبق في جميع الموارد بالضرورة، فتدبر.

وكيف كان، فقد عرف علم الحديث بتعاريف عديدة، فعن الشهيد الثاني أنه علم يبحث فيه عن متن الحديث وسنده وطرقه من صحيحها وسقيمها وعليلها وما يحتاج إليه ليعرف المقبول منه من المردود (۱)، ولم يخل هذا التعريف من إشكال من جهة عدم جامعيته للأفراد، لوجود جملة من الأبحاث لم يتضمنها أو أشار إليها بنحو الإجمال، نظير كيفية تحمل الحديث وآدابه وآداب نقله.

ومن هنا أعرض الشيخ البهائي إلى عنه إلى تعريف آخر فقال: هو علم

<sup>(</sup>١) شرح البداية: ص٥.

يبحث فيه عن سند الحديث ومتنه وكيفية تحمله وآداب نقله (۱) ، وهو أيضاً لا يخلو من إشكال من جهة عدم طارديته للأغيار؛ لأن البحث في سند الحديث مما يشترك فيه علم الرجال أيضاً؛ لذا لابد من تقييده بالقول: ((يبحث فيه عن سند الحديث من حيث مجموعه لا أفراده)).

فإن مدار البحث في الدراية عن حال السند بنظرة كلية عامة وجملة واحدة، فيقال هذا الحديث صحيح السند أو ضعيف دون الخوض في تفاصيل أفراده وآحاده، ولعل من هنا أخذوا في تعريف الدراية لفظ السند الذي ينصرف عرفاً إلى المجموع من حيث المجموع، بينها أخذوا في تعريف الرجال لفظ رجال السند أو سلسلة السند؛ إذ فرّقوا بين العلمين بتخصيص علم الدراية بالبحث الإجمالي في أحوال السند للمجموع من حيث المجموع عن حيث المجموع وعوارض المتن فبحثه كبروياً، بينها محضوا البحث في الرجال عن أوصاف الرواة على وجه التفصيل مدحاً أو قدحاً فبحثه صغروياً ().

هذا وقد عرف بتعاريف أخرى لا يهم التعرض إليها الله الله الله عملية منه هو المعرفة الإجمالية لموضوع هذا العلم وغايته؛ لعدم ترتب ثمرة عملية مهمة على التفصيل، ونقتصر في تحديد المصطلح على المعهود عند المتشرعة، فإن الرواية في مصطلح المتشرعة حديث المعصوم المعلى فهي حقيقة متشرعية.

<sup>(</sup>١) الوجيزة: ج١، ص١٩ه، المقدمة؛ وانظر دراسات في علم الدراية: ص٩؛ ونهاية الدراية: ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الفوائد الرجالية من تنقيح المقال: ح١، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الذريعة (للطهراني): ج٨، ص٤٥؛ أصول الحديث وأحكامه: ص١٤.

٤٢ ...... فقه الحديث

# ثانياً: موضوع العلم

اتضح مما تقدم موضوع هذا العلم، وهو حديث المعصوم التضح مما تقدم موضوع هذا العلم، وهو حديث المعصوم التقرير يلحقان بالسنة لا بالحديث، وهو ملاك وحدته وتميزه عن العلوم الأخرى؛ لما قرر في عله من أن ملاك وحدة العلم إما الموضوع أو الغرض، وتقييد السند بالكلي وتحديد الغاية ضروريان يحددان الحد التام له فتخرج عنه الأغيار، وتنضوي تحته الأفراد، وبه يتضح أن تعريف بعضهم للموضوع بالراوي والمروي من حيث ذلك (۱)، أي المقبول والمردود، وآخرين بالسند والمتن (۱) لا يدفع عنه علم الرجال؛ لأنه يبحث في الراوي والسند، كما أن تعريف آخرين بأنه المروي قي مقابل الرجال الذي يبحث في الراوي تعريف بالأعم، كما أن ذكر الغاية في تعريفه أنسب بغرض هذا العلم؛ لأنه من العلوم العملية لا مثل الحكمة والحساب التي تتقوم غايتها بالنظر.

وبذلك يتضح أن مسائل هذا العلم هي أحوال الحديث من حيث سنده ومتنه وأحكامها.

(١) شرح البداية: ص٥؛ هداية الأبرار: ص١٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) مقباس الهداية: ج١، ص٤٤؛ أصول الحديث وأحكامه: ص١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر تنقيح المقال: ج١، ص١٧٢.

### ثالثاً: غاية العلم

ذكر أن غاية هذا العلم هي معرفة المقبول من الأخبار ليعمل به والمردود ليجتنب عنه (۱)، وأضاف بعضهم أيضاً معرفة الاصطلاحات المتوقف عليها معرفة كلهات الأصحاب واستنباط الأحكام (۲)، إلا أن الحق عدم تمامية ما ذكر؛ لأن الغاية المذكورة مما يشترك فيها علم الرجال أيضاً، ولا يصح إلا على القول بجواز اشتراك علمين في تحقيق غاية واحدة، وبعدم امتناع صدور الواحد عن الكثير في العلل المجبورة، وهو محل خلاف بينهم؛ إذ كلا العلمين يهدفان إلى تمييز الخبر المعتبر في مقام التنجيز والإعذار وعدمه، كها أن معرفة الاصطلاحات واستنباط الأحكام ليست هي الغاية الوحيدة منه؛ لما عرفت من أن البحث في الحديث لا ينحصر بروايات الفقه، بل يشمل روايات العقائد والأخلاق والعلوم الكونية والقصص والتأريخ ونحوها.

وبهذا يتضح أن الغاية أعم مما ذكر من جهتين:

الأولى: أن الغاية في علم الرجال تختص بتحديد الحديث المقبول في سنده، ولا تتناول مقبوليته من حيث متنه، بينها يدور البحث هنا عن تحديد مقبولية الحديث من حيث قوة متنه أو قوة مضمونه وموافقته لمضامين الكتاب والسنة القطعية والموازين العقلية، وذلك لأجل العمل به في العلوم العملية والنظرية والتسليم به قلباً، وستأتي في ثنايا البحث ضرورة التسليم للخبر الذي يمكن الاعتهاد عليه سنداً وإن لم يعمل به في مقام العمل، في

<sup>(</sup>١) شرح البداية: ص٥؛ أصول الحديث وأحكامه: ص١٧.

<sup>(</sup>٢) مقباس الهداية: ج١، ص٥٥.

مقابل رده وتكذيبه أو الإذعان بخلافه؛ لأنه من المحرمات الكبيرة المخرجة للعبد عن حدود الإيمان.

الثانية: أن غاية علم الرجال تنحصر بالأخبار المتعلقة بالأحكام والعقائد وبعض وقائع التأريخ التي ترجع إلى العقائد أو الفقه، ولا تجري في روايات الأخلاق والآداب والسنن وعموم العلوم الكونية بسبب وجود قاعدة التسامح وعدم ترتب أثر أخروي على العلوم الكونية بحسب ما يتصور، مع أن الحق على خلافه، وذلك لأن الدنيا والآخرة كلاهما مترابطان، وما من واقعة إلا ولله فيها حكم، ومعرفة العلوم الكونية يترتب عليها أحكام في الفروع وفي الأصول تلزم العباد بالتمسك بها، وهذه الغاية يتكفلها علم الحديث الذي يدور على البحث الدلالي والمضموني ولا يقتصر على البحث السندي.

والخلاصة: أن غاية هذا العلم هي تمييز الحديث المعتبر من غيره سنداً ودلالة لأجل العمل بالأول وعدم العمل بالثاني، وبهذا تكون غايته أعم من غاية علم الرجال التي تنحصر بتحديد الحديث المعتبر سنداً.

الفصل الأول: في مبادئ البحث ..........................

# رابعاً: في حقيقة البحث ورتبته

ربها يتصور أولاً أن البحث في الحديث متناً وسنداً من مباحث علم الحديث ولا علاقة له بالعلوم الأخرى، وهذا ما يظهر من جماعة حيث دونوا فيه رسائل مستقلة، وحددوا موضوعه وأحكامه (۱)، وعلى خلافهم جمع من علهاء الرجال؛ إذ تعرضوا لأبحاثه في ضمن فوائد أو مقدمات ألحقوها بعلم الرجال مما قد يشير إلى أنه من توابع علم الرجال وليس بعلم مستقل في نفسه (۲)، وضعفه ظاهر لما عرفت من أن الرجال ينقح طريق الخبر من حيث الصغرى، بينها الحديث ينقح الصغرى الصدورية أيضاً والكبرى، فهو مغاير له في عموم الموضوع والحكم والغاية.

نعم الناظر إلى حيثياته ونتائجه يجد أنه يصلح أن يدرج في أكثر من علم؛ فيمكن أن يندرج ضمن المباحث الفقهية باعتبار أن النتيجة المترتبة عليه تحديد ضوابط حجية الخبر، ولازمه منجزية العمل به في مقام الاستنباط والعمل في الفروع المختلفة، ويرده أن البحث فيه لا يختص بروايات فروع الأحكام بل يجري في روايات العقائد والآداب والتأريخ.

نعم يترتب عليه بعد تحرير الحق في تعيين الخبر المعتبر مسألة فقهية وهي وجوب العمل به وحرمة مخالفته، كما يمكن أن يدرج في مباحث أصول الفقه ليثبت حجية الخبر، وهي من الكبريات الكلية التي تقع في طريق الاستنباط،

<sup>(</sup>١) مثل الشهيد الثاني في شرح البداية؛ والمامقاني في مقباس الهداية؛ والسبحاني في أصول الحديث وأحكامه.

<sup>(</sup>٢) انظر الفوائد الرجالية من تنقيح المقال: ح١، ص٢٩، وما بعدها.

وهذا ما تؤكده سائر الأبحاث الأصولية التي أدرجت البحث عن الخبر وأدلة حجيته وقرائن وثاقته ضمن مباحث السنّة والظنون المعتبرة.

ويرده أن بعض الأبحاث لا تتعلق بالكبرى، بل بالصغرى، نظير تحديد قرائن التوثيق، ويمكن أن يكون من الأبحاث المشتركة بين كلا العلمين، ولا مانع من اشتراك أكثر من علم في موضوع واحد؛ لاشتراكها في الغرض نظير حجية الظهور التي يستفيد منها المفسر والفقيه والأصولي.

ويمكن أن يكون من المباحث الكلامية؛ لما للحديث من أثر كبير في موضوعات علم الكلام وتحديد ضوابطه ونتائجه، كمباحث التوحيد والنبوة والإمامة والمعاد من جهة، ولما لاعتقادات الرواة من تأثير على وثاقتهم واعتبار رواياتهم التي تعرض من خلال نقل الحديث، وفيه ما لا يخفى؛ بداهة أن الحديث ناقل لمباحث الكلام والناقل غير المنقول، كما أن تأثير الآراء الاعتقادية لحملة الحديث يعد من المسائل وليس موضوعاً كلياً للعلم.

هذا ويظهر من جماعة من الأعلام الذين كتبوا في القواعد الفقهية أنهم يعدون البحث من القواعد (1)؛ لانطباق الضابطة عليه؛ إذ إنه قاعدة عامة تنطبق في جميع الموارد، ولا يختص المجتهد بتطبيقها، نظير قاعدة الطهارة ولا ضرر وأصل الصحة ونحوها.

وربها يمكن القول بأنه من المباحث المشتركة بين أكثر من علم؛ لاتحاد موضوعه وغايته مع موضوعات وغايات مسائل تلك العلوم، وقد حقق في محله إمكان اشتراك أكثر من علم في موضوع واحد، والاختلاف بينها يحصل

<sup>(</sup>١) مثل النراقي في عوائد الأيام؛ والشيخ الفقيه في قواعد الفقيه.

من جهة حيثية البحث، نظير الكلمة التي تقع موضوعاً لعلوم النحو والبلاغة والصرف ولكن من حيثيات مختلفة، فحيثية النحو البناء والإعراب في الكلمة، وحيثية البلاغة البيان والبديع، وحيثية الصرف التركيب والتجزئة في الكلمة.

والحديث كذلك، فإنه إذا بحث من حيث نفسه كان من علم الحديث، وإذا بحث من جهة اعتباره وحجيته في الفقه كان من المباحث الأصولية؛ وإذا بحث من جهة تطبيقه كقاعدة عامة كان من القواعد الفقهية، إلا أن الحق هو أنه من علم الحديث؛ لاتحاده معه في الموضوع والغاية والمسائل كما هو المتبادر منه، ودخوله في بعض العلوم لا يلحقه فيها ما دام لا يتحد بموضوعها ولاتتحد غايته بغاياتها.

٤٨ ...... فقه الحديث

### خامساً: تعريف مفردات البحث

يتضمن البحث جملة من المصطلحات الهامة بعضها خاص نستعرضه في محله وبعضها عام يواكب سائر الفصول والمباحث. عمدتها ثلاثة هي: الفقه، والقعملية، والضعف والقوة في الحديث.

ويجب التعرف عليها أولاً؛ لأنها تقع في سلسلة المقدمات العلمية التي يتوقف عليها معرفة سائر الأبحاث الأخرى وفهم أحكامها ونتائجها.

#### أولها: الفقه

وهو في اللغة الفهم والفطنة (١). يقال فقه الأمر أي أحسن إدراكه، وفقه الكلام أي فهمه، وأطلق لفظ الفقيه على كل عالم فطن فيها اختص به (٢)، ومنه يقال للغوي والقانوني والطبيب الماهر الحاذق فقيه، كها يقال ذلك لصاحب البصيرة (٣)، والفرق بين العلم والفقه أن الفقه هو العلم بمقتضى الكلام بعد تأمله، ولهذا لا يقال إن الله يفقه لأنه لا يوصف بالتأمل، وعلمه ليس تحصيليا تصورياً، بخلاف العلم فإنه أعم، ولذا يقال للمخاطب تفقه القول أي تأمله لتعرفه، وقيل لا يطلق الفقه إلا على معرفة معنى الكلام، ومنه قوله تعالى: لتعرفه، وقيل لا يطلق الفقه إلا على معرفة معنى الكلام، ومنه قوله تعالى: ﴿لَّا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴿ ٤٠٠٠).

ولما أراد الإشارة إلى أن جميع الأشياء تذكر وتسبح قال سبحانه: ﴿ وَإِن

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٦٤٢، (فقه).

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط: ج٢، ص٦٩٨، (فقه).

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: ج٦، ص٥٥٥، (فقه).

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف: الآية ٩٣.

مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ اللهِ فإن التسبيح قول وإدراكه الفقه.

ومن هنا سمي علم الشرع فقهاً؛ لأنه يتعلق بمعرفة كلام الله وكلام رسوله والأئمة عليه الشريفة: ففي رسوله والأئمة عليه الأخبار الشريفة: ففي رواية داود بن فرقد قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: (( أنتم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا. إن الكلمة لتنصرف على وجوه، فلو شاء إنسان لصرف كلامه كيف شاء ولا يكذب)) (٣).

وهو صريح في أن فقاهة الفقيه لا تقاس بسعة اطلاعه على أسانيد الكلام ولا على ألفاظه، بل على قدرته على فهم معانيه ومضامينه، وهذا الفهم لا تقومه اللغة وحدها، ولا معاني الألفاظ وحدها، بل القرائن العقلية واللفظية؛ لأن اللفظ قد يكون ظاهراً في معنى ولكنه غير مراد، وفهم معنى اللفظ ليست ميزة يمتاز بها الفقيه؛ إذ كل من يعرف اللغة ومداليل الألفاظ يدركها ويعرفها، وإنها فقاهة الفقيه تظهر بفهم مدلول العبارة والإشارة واللطيفة وغيرها من المعاني التي لا يفهمها غيره، وذلك بملاحظة مناسبات الكلام ومقتضيات الحال والقرائن المنفصلة والمتصلة، ومن هذا القبيل ما وقع في الحديث النبوي: ((اختلاف أمتي رحمة))(3) فإن الاختلاف له أكثر

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر معجم الفروق اللغوية: ص١٢٥، الرقم (١٦٥٠).

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٧٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٧، ح٧٧.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال: ج١٠، ص١٣٦، -٢٨٦٨٦.

٠٥ ......فقه الحديث

من معنى عمدتها معنيان:

الأول: الفرقة.

الثاني: التعاقب في الحضور ذهاباً وإياباً ()، وغير الفقيه يحمل الحديث على المعنى المتبادر منه أولاً وهو المعنى الأول، كما ذهب إليه العامة، وبه وجهوا اختلاف المذاهب في الدين.

ولكنه حيث يتصادم مع وصف الاختلاف بالرحمة يفهم الفطن بأنه غير مراد؛ إذ لا يعقل أن تكون الفرقة رحمة، فلذا لابد وأن يحملها على أحد معان:

الأول: المعنى الثاني، فيكون المعنى أن حركة الأمة ذهاباً وإياباً رحمة، سواء كان الاختلاف للعمل أو لطلب العلم أو للصلاة في المساجد، فإن هذه الثلاثة من مظاهر الرحمة وأسبابها، وحيث إن حذف المتعلق يفيد العموم فإنه يشمل كل ما ينطبق عليه المعنى.

الثاني: أن يحمل الحديث على زمان التقية مع بقاء الاختلاف على معناه الأول؛ لأن الفرقة في هذا الزمان تحقن دماء المؤمنين وتسترهم، ولذا كان الأئمة المهم الفرقة في هذا الخلاف بين شيعتهم أحياناً لكيلا يعرفوا، ولا شك في أن مثل هذا الاختلاف رحمة.

الثالث: أن يحمل الاختلاف على التنوع في الآراء والأساليب والغايات في الأعمال والمواقف بتقدير المتعلق المناسب على ما تقتضيه دلالة الاقتضاء

<sup>(</sup>١) المعنى الثالث للاختلاف نصب الخليفة في لغة نادرة ويكون المعنى أن الأمة هي التي تخلف النبي عَيْلاً على نفسها، وهو باطل؛ لأن لازمه بقاء الأمة بلا حاكم، وهو فوضى واختلال نظام ومخالفة صريحة للكتاب والسنّة.

في الكلام، كما في مثل قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾(١) وواضح أن مثل هذا الاختلاف من شأنه أن يجمع الأمة تحت أحزاب وتكتلات متنوعة تحمل أفكاراً وغايات مختلفة تقع بها المنافسة على الخير، وبسببها تعمر البلاد، ويتطور البشر، وتستثمر طاقاتهم، ومثل هذا الاختلاف يكون رحمة على الأمة بلا ريب؛ إذ لا يعقل أن تتفق الأمة على رأي واحد وأسلوب واحد أو غاية واحدة، ولو اتحدت الأمة بهذا النحو من الاتحاد ماتت الطاقات، وتحولت الحياة إلى سجن.

إذ لا يعقل أن يكون كل الناس أطباء أو خبازين أو نجارين، كما لا يمكن أن يتطور الطب وتزداد القدرة على معالجة الأمراض لولا اختلاف آراء الأطباء ومشاربهم وطاقاتهم، وهكذا فالتنوع في الأفكار والأساليب والغايات هو رحمة للأمة؛ لأنه يوجب تقدمها وتطورها، ونلاحظ أن المعنى الظاهر للحديث هو الاختلاف بمعنى الفرقة بمعناها السلبي، ولكنه لا يتوافق مع وصفه بالرحمة، ولذا لا يمكن حمل الحديث عليه، ولابد من تأويل الحديث وتوجيهه بنحو يرفع إجمال الحديث وغموضه، ويفيد فائدة تتوافق مع حكمة الشرع وأغراض الشريعة، وهذه المعاني الإيجابية لا يفهمها إلا الفقيه الفطن الذي يعرف معاني كلامهم هيئك، ويحمله على ما يتوافق مع روح الشريعة ومبادئها وأحكامها، وهذه المعرفة والفهم لا تقتصر على ملاحظة ألفاظ الحديث ولا الدلالة اللفظية، بل تستنج المعنى وتصل إليه عبر مجموع القرائن المتصلة والمنفصلة.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ٨٢.

٥٢ ...... فقه الحديث

#### معانى الفقاهة

هذا والمستفاد من النصوص الشريفة أن الفقاهة تطلق على معان عديدة عمدتها ثلاثة:

الأول: الفقاهة في الدين، ويراد بها المعرفة بطريقة الدين ومساره ومفاهيمه تجاه القضايا والأحداث، سواء كانت اعتقادية أو حكمية فرعية أو في مسائل الآداب والأخلاق العامة ونحوها، وهذا يتوقف على سعة اطلاع وفهم دقيق وعميق للدين ولروحه وغاياته، ومن يمتلك هذه السمة يكون في مراتب الكملين من البشر، وإليه يشير قولهم الميقيلا: ((الكمال كل الكمال التفقه في الدين، والصبر على النائبة، وتقدير المعيشة))(۱).

قال العلامة المجلسي النبي ويظهر من بعض الأخبار أن الفقه هو العلم الرباني المستقر في القلب الذي يظهر آثاره على الجوارح (٢)، وعليه فهو يشمل معرفة أصول الدين وفروعه وآدابه وسننه، ويؤكد شمول الفقاهة للآداب والفضائل حديث الدعائم: (من فقه الرجل ارتياد مكان الغائط والبول والنخامة) يعنون بذلك أن لا يكون في محضر الناس وواقع في مشاهداتهم (٣)، ولعل من هنا يطلق البعض على العلم بالأصول بالفقه الأكبر؛ لأنه يتضمن المعتقدات والأعمال.

الثاني: الفقاهة في الأحكام، وهو اصطلاح خاص يطلق على العلماء بالأحكام الشرعية عن اجتهاد واستنباط، ومن هنا يطلق على المجتهد لفظ الفقيه.

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، ص٣٦، ح٤؛ الدعائم: ج٢، ص٥٥، ح٩٦٩؛ تحف العقول: ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٦٨، ص٥٩٨، أقول؛ سفينة البحار: ج٧، ص١٤١.

<sup>(</sup>٣) الدعائم: ج١، ص١٠٤.

الثالث: الفقاهة في الحديث، ويراد به معرفة معاني الحديث ومضامينه المستفادة من مناسبات الكلام وإشاراته ولطائفه والقرائن لا من مجرد المتن ودلالة اللفظ، وهذا المعنى أعم من الثاني؛ لأن الفقاهة في الأحكام تلازم فهم الأحاديث الواردة فيها، فقط فكل فقيه في الحكم هو فقيه في الحديث، وليس العكس؛ لأن الفقيه في الحديث هو الذي يعرف معاني كلام المعصوم المعسوم المعسوم المعالمة على الوجوه الصحيحة التي تتوافق مع موازين الشريعة وغاياتها، ومن هنا نصت الأخبار على أن من حفظ على الأمة أربعين حديثاً بعثه الله سبحانه فقيهاً عالماً (١).

وحفظ الحديث يتم بثلاث مراتب:

الأولى: حفظ متن الحديث وألفاظه على ظهر القلب في مقابل النسيان.

الثانية: حفظ الحديث عبر إبقائه بالتدوين في الكتب والتناقل به عبر الأجيال في مقابل اندراسه وضياعه.

الثالثة: حفظه بالعمل بمضمونه وصيرورة معناه قائماً بين الناس، فإن الحديث يحفظ بالعمل به وتطبيقه في الخارج.

وهذه أهم المراتب وأعلاها، والذي يتناسب مع العلم والفقاهة هو الثالث، فمثلاً قولهم المهم الله عبداً أحيا أمرنا))(٢) تارة يحفظ بألفاظه في الصدور، وتارة يحفظ عبر تدوينه دون العمل به، وتارة يحفظ بنقل فضائلهم المهم وترويج هداهم والتصدي لحفظ مصالحهم ودفع المفاسد

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٣، ح٥٠.

عنهم، فإنّ حفظ الحديث بهذا المستوى هو المطلوب الذي يتوافق مع منزلة الفقيه والفقاهة، وهذا ما تعضده رواية حنان بن سدير قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: ((من حفظ عنّا أربعين حديثاً من أحاديثنا في الحلال والحرام بعثه الله يوم القيامة فقيهاً عالماً))(1) وقوله ((عنّا)) يشير إلى سند الحديث، ومعناه فلا أثر لما يرد من غير طرقهم المهلك ، كها لا أثر للمعنى المأخوذ من غيرهم لا في الحجية ولا في التوجيه والهداية.

وفي بعض الأخبار ورد: ((من حفظ على أمتي)) (٢) والمراد لأمتي أو في أمتي؛ لأن على تأتي بمعنى لام الغاية كما في قوله تعالى: ﴿وَلِتُكَبِّرُواْ اللهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴿ وَتَأْتِي بمعنى الظرفية كما في قوله تعالى: ﴿إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النَّاسِ ﴿ عَلَى النَّاسِ ﴿ وَتَلَقَ بمعنى الظرفية كما في قوله تعالى: ﴿إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النَّاسِ ﴿ عَلَى فيهِم، وقد استعمل (على) للإشارة إلى جهة العلو والسلطنة التي تجعل مضمون الحديث حاكماً في الأمة، ومهيمناً عليها، كما أن الكيال يفرض سلطة الكيل، والهداية تفرض نعمة الطاعة والشكر.

وكيف كان، فإن المراد هو جعل الأمة تعمل بمضمون الحديث وتلتزم بمعانيه وآثاره، وقد ورد عن النبي عَلَيْكَ في وصيته لأمير المؤمنين عَلَيْكِ تفصيل الأحاديث التي لو حفظها يحشر فقيهاً عالماً ها.

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٥، ح٧.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٩، ح٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المطففين: الآية ٢.

<sup>(</sup>٥) انظر الخصال(للصدوق): أبواب الأربعين وما فوق، ص٤٣٥، ح١٩.

بخلاف المعنى الأول فإنه يتنافى معها، لأن حفظ اللفظ ليس بميزة يستدعي المبالغة في التكريم في الآخرة، بل إن الذي يحقق غاية الحديث وغرضه هو العمل به لا تناقل ألفاظه، ولذا ورد: (رب حامل فقه ليس بفقيه)(١).

وقد ذم القرآن الكريم الذين يحفظون الألفاظ والشكل الظاهري للكلام دون النظر إلى المعاني والتعلم منها، ووصفهم بالحمار الذي يحمل أسفاراً؛ لأن الحمار لا يدرك قيمة الكتب، ولا يدرك العلوم المدونة فيها، بل لا يفقه معانيها، وكذا الكلام في المعنى الثاني؛ لأن مجرد تدوين الحديث دون العمل به ناقضاً للغرض، ولا يستحق وصف الفقاهة والعمل؛ إذ يمكن للآلة الحاسبة أن تكتب الحديث، أو يدوّنه الجاهل الكافر أو الفاسق، ووصف الجاهل بالعالم الفقيه واضح البطلان.

#### ثانيها: قاعدة العمل بالحديث

ويراد به ترتيب الأثر عليه في أبعاد ثلاثة:

١ - الفكر، بأن يستقي المؤمن فكره ومعارفه من الحديث لا من آراء الحكماء وأهل الرأي.

٢- المعتقد، بأن يبني معتقداته على مضامين الحديث لا من أفواه الرجال، ولا من العادات والتقاليد.

٣- العمل، بأن يطبق ما تلقاه من معان على جوارحه، والالتزام بها في حياته الخاصة والعامة، وبين هذه الثلاثة ترتب طولي ولكن لا ملازمة بينها في الخارج؛ إذ قد يستقي الإنسان فكره من الإمام عيس ولكنه لا يعقد عليها

<sup>(</sup>١) الإمامة والتبصرة: ص٣٧؛ مسند أحمد: ٥، ص١٨٣؛ المعيار والموازنه: ص٢٠٤.

قلبه، كالمخالفين الذين أخذوا منهم المهم العلم ولم يعتقدوا بإمامتهم، وربها يعقد قلبه على الإيهان بمضامين كلامهم الههم المهم المعالمة في أبعاد شتى؛ جوارحه وأعهاله، وهذا ما نجده جلياً في المجتمعات المسلمة في أبعاد شتى؛ إذ تأثرت بالثقافة والسياسة المخالفة للدين، ففصلت في سيرها العام بين الدين والمعتقد، وبين السياسة وتدبير الأمور، وفي الحقيقة حصرت دور الدين في المسائل الشخصية المحدودة، وأخذت من الدين شيئاً من الصلاة والصيام والحج ونحوها، بينها أخذت في مجال الاقتصاد والسياسة الاقتصادية والتعليم والمناهج التعليمية، وبنت السلطات التشريعية والتنفيذية والقضائية على أسس مخالفة لما تعتقد به وتلتزم بالتدين به. هذا والصعيد العام.

ومثله يقال في الصعيد الخاص؛ إذ قد يكون المسلم متديناً في وقت الصلاة فيأخذ من دينه ومعتقده عبادته، ولكن فكره وثقافته وتنظيم أسرته وتربية أولاده ونوع لباسه وطعامه وعلاقاته الاجتماعية كلها لا يأخذها من الدين، ولا يوازنها مع معتقداته.

وهذا خلل كبير جعل المجتمعات الإسلامية متناقضة الشخصية مضطربة الموازين مختلة القوانين والأنظمة أودى بها في نهاية الأمر إلى التأخر والتراجع عن الحضارة بمسافات طويلة، ولا يمكن للأمة المسلمة أن تبني لنفسها حضارة وتمشي في نهج متطور صحيح ما لم ترجع إلى الكتاب والسنة اللذين قرنها النبي عَلَيْلاً ووعد الأمة بأنها لا تضل إن تمسكت بها كما في حديث الثقلين.

وبهذا يتضح أن العمل بالحديث يراد به ترتيب الأثر على مضمونه في الأبعاد الثلاثة، وهو ما يصطلح عليه في علم الأصول بحجية الحديث، أي أن يدين العبد ربه بمفاهيمه الفكرية، ويعقد قلبه على معانيه، ويعمل بها، فالعمل بالحديث لا يتوقف عند حد الإدراك والاستنتاج والمعرفة النظرية، بل يرتقي إلى التسليم والإذعان القلبي والانقياد العملي، وهذا ما يستفاد من بعض الأخبار، ففي رواية الصدوق عن الإمام علي بن الحسين المهالا قال: ((إنّ دين الله عز وجل لا يصاب بالعقول الناقصة والآراء الباطلة والمقاييس الفاسدة، ولا يصاب إلا بالتسليم، فمن سلم لنا سلم، ومن اقتدى بنا هدي، ومن كان يعمل بالقياس والرأي هلك، ومن وجد في نفسه شيئاً مما نقوله أو نقضي به حرجاً كفر بالذي أنزل السبع المثاني والقرآن العظيم وهو لا يعلم)(١).

والعمل بالقياس والرأي ينطبق على واقع المسلمين في حياتهم الشخصية والعامة حيث أخذوا بآرائهم، واجتهدوا في مقابل الحديث الشريف، والكفر الناشئ منه عملي لا اعتقادي، إلا أن يقال بأن كفر العمل ملازم لكفر المعتقد في بعض مراتبه.

ونلاحظ أن الحديث ينص على أن إصابة الدين والوصول إلى غاياته وهداه ونوره تتم بالتسليم للحديث، وهو لا يصدق بتهامه إلا إذا كان في الأبعاد الثلاثة.

ويعضد هذه النتيجة ما ورد عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: ((قال رسول الله عَلَيْكَ لا قول ولا عمل ولا عمل ولا عمل ولا عمل ولا عمل الله عليه الله عليه على الله على الله

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ص٢٢٤، ح٩.

نية إلا بإصابة السنة))(١).

والاستثناء هنا ظاهر في عوده على الجميع، ولا يختص بالأخير، ومناسبة الحكم والموضوع تقتضي إصابة القول والعمل والنيّة ما يقابلها من السنّة، فيكون مفاد الجملة لا قول إلاّ بإصابة السنّة القولية، ولا عمل إلاّ بإصابة السنّة العملية، ولا نية إلاّ بإصابة السنّة في النية والقصد.

وبناء على إبقاء (لا) النافية للجنس على معناها الحقيقي تكون بمعنى ليس التامة، وتدل على نفي الذات، وعليه يكون مفاد الحديث أن كل ما لا يصيب السنة من الأقوال والأعمال والنوايا هو ليس كذلك، فالقول لا قول، والعمل لا عمل، وهكذا، فيكون مفاده إحباط العمل بانهياره من ذاته أو الإفناء والإبطال لآثاره، فيكون من مصاديق قوله تعالى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّتُورًا﴾ تكون من مصاديق قوله تعالى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّتُورًا﴾ عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّتُورًا﴾ .

وربها تكون بمعنى ليس الناقصة، وتقتضي تقدير خبر مناسب وهو الصحة أو القبول ونحوهما، والنتيجة واحدة، وهي أن ملاك الصحة والقبول في الأفكار والأعمال والنوايا والقصود هو إصابة السنّة، ومن هنا ينبغي الوقوف على الضوابط التي ينبغي مراعاتها لمعرفة طرق إصابة السنّة، وقد حددت الأخبار هذه الضوابط، وسيأتي بعضها، ونشير هنا إلى ثلاث منها:

الأولى: مطابقة مضمون الحديث مع أقوال الأئمة المَهَ الله وسيرتهم، فإن

<sup>(</sup>۱) المحاسن: ج۱، ص۲۲۲؛ الكافي: ج۱، ص۷۰، ح۹؛ البحار: ج۲۷، ص۲۰۸، ح۲۲؛ سفينة البحار: ج۲، ص۲۱٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: الآية ٢٣.

الثانية: مطابقة مضمونه مع سيرة أعدائهم ومخالفيهم، فإن وافقها فهو خطأ.

الثالثة: التسليم للحديث والانقياد لمضمونه من دون تحكيم للرأي والمقايسات عليه، ويتحقق هذا في صورة عدم فهم مضمونه أو العجز عن المطابقة الأولى والثانية.

دلت على ذلك طائفة كثرة من الأخبار:

منها: معتبرة الحسين بن خالد عن الرضائيكم قال: ((شيعتنا المسلّمون لأمرنا، الآخذون بقولنا، المخالفون لأعدائنا، فمن لم يكن كذلك فليس منّا))(١) وينطبق هذا على الأبعاد الثلاثة المتقدمة، والانتفاء عنهم يتحقق بحسب مراتب التسليم والأخذ، فالمسلّم والآخذ منهم بأفكاره فقط أقل رتبة من الآخذ منهم بمعتقده أيضاً، وأعلى المراتب الذي يأخذ منهم في الأبعاد الثلاثة.

ومنها: رواية عميرة عن أبي عبد الله عليه قال: ((أُمر الناس بمعرفتنا والرد إلينا والتسليم لنا)) ثم قال: ((وإن صاموا وصلوا وشهدوا أن لا إله إلاّ الله وجعلوا في أنفسهم أن لا يردوا إلينا كانوا بذلك مشركين))(٢) وهي ظاهرة في أن الشرك يدور مدار النية.

ووجه الشرك العملي ظاهر، وأما الشرك الاعتقادي فيتحقق بالملازمة مع الشرك العملي إن كان مع الالتفات.

<sup>(</sup>۱) الوسائل: ج۲۷، الباب ۹ من أبواب صفات القاضي، ص۱۱٦-۱۱۷، ح۲۰؛ البحار: ج٥٦، ص١٦٧، ح٢٤.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٧ من أبواب صفات القاضي، ص٦٨، ح١٩.

ومنها: صحيح أذينة عن أحدهما ليَهُكا: ((لا يكون العبد مؤمناً حتى يعرف الله ورسوله والأئمة الههُك كلهم وإمام زمانه، ويردّ إليه، ويسلّم له))(١) إلى غيرها من الروايات(٢).

ويتحصل مما تقدم: أن العمل بالحديث لا يقتصر على جانب مطابقة العمل لمضمونه من دون التزام قلبي ولا التزام علمي به، فتهام العمل بالحديث يتم بمطابقة الفكر والمعتقد والعمل معه، وتتفاوت المراتب بعدها بتفاوت والالتزام في الأبعاد المذكورة، ولازم ذلك أيضاً وجوب نقله واستهاعه وضبطه في المتن والحفظ في القلب في موارد الوجوب، واستحباب ذلك في موارد الاستحباب.

والنتيجة الحاصلة مما تقدم: هي أن العمل بالحديث يتم في ثلاث مراتب: الأولى: التزام المؤمن بمضمونه وبناء شخصيته الفكرية والنفسية والعملية عليه.

الثانية: نقل هذه الحقيقة إلى الآخرين، وتلقيها من الآخرين في النقل والاستماع للحديث.

الثالثة: حفظ مضمون الحديث في الأمة؛ لتكون السنّة الشريفة هي الحاكمة في حياتها والبانية لشخصيتها.

وأما مفردتا الضعف والقوة في الحديث فسيأتي البحث فيهما لدى التعريف بمصطلحات الحديث.

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٧٧، الباب ٧ من أبواب صفات القاضي، ص٦٤، ح٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الوسائل: ج٧٧، الباب ٧ من أبواب صفات القاضي، ص٧٧، ح١٤.

# المبحث الثاني في مشاكل الحديث وضرورة البحث

المشكلة الأولى: دعوى عدم حجية السنة مطلقاً المشكلة الثانية: دعوى أن الحديث مختص بزمانه ومكانه المشكلة الثالثة: دعوى أن الحديث لا يمكن العمل به المشكلة الرابعة: الإفراط في المناقشات السندية

#### تمهيد:

ابتلي الحديث بمشكلة الوضع والدس منذ عهد النبي عَيْاللَّهُ بدوافع سياسية حتى قال عَيْنالَهُ: ((قد كثرت عليّ الكذابة وستكثر بعدي))(۱) وقد ورد في هذا المضمون روايات كثيرة(۱)، وأكد ذلك الإمام الصادق عَيْنَاهِ، وكشف عن وجود سيرة متبعة في كل عصر على الكذب عليهم المَهْلُكُ؛ إذ قال: ((إنا أهل بيت صدّيقون لا نخلو من كذاب يكذب علينا، ويسقط صدقنا بكذبه علينا عند الناس)(۱) وفي حديث آخر قال: ((إن الناس أولعوا بالكذب علينا كأن الله افترض عليهم لا يريد منهم غيره))(١).

ومن هنا أجهد العلماء والباحثون أنفسهم في دراسة علم الحديث لتمييز الحديث الصحيح من غيره فضلاً عن دراسة رجال السند لتشخيص الثقة من غيره، وعلى أساسه دارت الأبحاث الدرائية والروائية منذ قديم الأيام، إلا أن قراءة الأحداث والوقائع قراءة فاحصة يوصلنا إلى وجود مشاكل كثيرة يواجهها الحديث الشريف بها يستدعي البحث فيه وتمييز قويه من ضعيفه. بعض هذه المشاكل تولدت مع الحديث منذ العصر الإسلامي الأول، وبعضها تولد في العصور المتأخرة، وبعبارة موجزة يمكن تلخيص

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ٢، ص٤٤٦؛ البحار: ج٢، ص٢٢٥، ح٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الكافي: ج١، ص٦٢، ح١.

<sup>(</sup>٣) رجال الكشي: ص١٣٢، الرقم (١٧٤)؛ وانظر البحار: ج٢، ص٢١٧، ح١٢.

<sup>(</sup>٤) رجال الكشي: ص١٥٨، الرقم (٢١٦)؛ البحار: ج٢، ص٢٤٦، ح٥٨، وفي المصادر: (أن الله افترض عليهم لا يريد منهم غيره)) والظاهر أن الصحيح (كأن) كما أدرجناه.

٦٤ ...... فقه الحديث

أبرز هذه المشاكل كالتالي:

المشكلة الأولى: دعوى بعض الصحابة عدم حجية السنة مطلقاً، والدعوة إلى الاكتفاء بالقرآن الكريم، فقال قائلهم: (حسبنا كتاب الله) وإن النبي يغضب ويرضى جزافاً أو مرضاً، وكلامه - والعياذ بالله - من كلام البشر وليس وحياً، وعلى أساسها منع الثاني من تدوين السنة أو التحدث فيها، وعاقب على مخالفة ذلك، وأحرق الأول والثالث كتب الحديث مما أضاع الكثير من حديث النبي عَلَيْلاً، أو أدخل عليه ما ليس منه بسبب تباعد الأزمنة وطرو النسيان، كما فتح باباً لرد الأحاديث الواردة في فضل على والأئمة الطاهرين الميالاً، وهذه شبهة كلامية وتأريخية يتصدى كلا العلمين في الإجابة عنها فتخرج عن مهمة هذا البحث.

المشكلة الثانية: دعوى أن الحديث مختص بزمانه ومكانه وظروفه المحيطة به، وبالتالي فهو محمول على القضايا الخارجية المقيدة بحدود الزمان والمكان والأشخاص، ولا يتضمن قضايا حقيقية مجردة عن الزمان والمكان، وعلى هذا الأساس أخرجوا الحديث عن دائرة الاعتبار في الأزمنة المتأخرة واللاحقة بدعوى اقتصار حجيته على زمانه ومكانه، وعليه أخضعوا الأحكام إلى الاجتهادات الظنية والآراء والقراءات الشخصية للدين ومفاهيمه، ونلاحظ أن هذه الدعوات تتوافق مع مذاهب الجمهور في استنباط الكثير من الأحكام القائمة على الاقيسة والاستحسانات، كما تتوافق

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد: ج۱، ص۳۲۰؛ صحیح البخاري: ج۵، ص۱۳۸؛ ج۷، ص۹؛ صحیح مسلم: ج۵، ص۲۷.

مع مسلك بعض مدعي الحداثة والتجديد في هذه الأزمنة الذين أباحوا لمن لم يدرس الدين ولم يتقن قواعده ومفاهيمه أن يتدخل فيه، ويجتهد في تعاليمه وأحكامه تحت عنوان القراءة الجديدة أو التجديد في المفاهيم الدينية استغناء منهم عن النص.

ولعل التأمل ينتهي إلى تقسيم أصحاب هذه النظرية إلى صنفين: صنف يلتزم بتقييد السنّة بزمانها ومكانها دون الكتاب الشريف بدعوى أن القرآن من حيث مضمونه وغاياته معجزة الإسلام، فلابد وأن تبقى مع الزمان، إلاّ أن الذي يختلف هو فهمنا له وقراءتنا لمعانيه ومضامينه، وهذه الدعوى في روحها تتوافق مع دعوى عمر الذي منع من السنّة وقال حسبنا كتاب الله.

وصنف آخر يعمم الدعوى إلى آيات الكتاب العزيز أيضاً؛ لتبقى مساحات واسعة من الشريعة فارغة من الأحكام، ولا تسد إلا بالاجتهادات الشخصية والاستحسانات.

ومن هنا نجد أن بعض الحكومات في البلاد الإسلامية منعت من تعدد الزوجات، وبعضها اشترطت موافقة الزوجة الأولى على التزويج بالثانية؛ كما أباحت التعاطي بالربا بحجة الفوائد الاستثارية، ومنعوا من الجهاد، وأباحوا الاختلاط والتبرج، بل منعوا الحجاب في بعض مرافق الدولة والمؤسسات التعليمية.

ومن الواضح أن هذه الشبهة في جوهرها كلامية سياسية تصدى للإجابة عنها علماء الكلام، وستعرف خلال البحث بعض الأجوبة الضمنية.

**المشكلة الثالثة:** دعوى أن الحديث الشريف لا يمكن العمل به سنداً

ودلالة. أما الأول فلأنه مبتلى بالوضع والدس فلا يوجب الاطمئنان لدى الاستناد إليه، وأما الثاني فلأن متون الحديث متضمنة لما ينكر أو متشابه أو مخالف للعلم، بل يلحظ في بعض المرويات كما في البخاري ومسلم ما يتضمن الخرافة والتجسيم والتناقض، وقد توصل العلم الحديث إلى ما هو أبعد غوراً من الحديث، وعلى هذا الأساس جمدوا العمل بالحديث، وحصروا القرآن الكريم بالمساجد والصلوات، بدعوى أن القرآن يفهم بواسطة السنة، وإذا ذهبت السنة سنداً أو دلالة ذهب معها الكتاب، وهذه الدعوى يثيرها بعض المتأثرين بالثقافة الغربية وبعض الممررين لمشاريعها السياسية والفكرية؛ لتحكم المبادئ المخالفة للدين في أصولها وفروعها، أو المحاربة له.

وهذه المشكلة خارجة عن الغرض في هذا البحث؛ لأنها ترجع إلى قضيتين رجالية وكلامية؛ إذ يتكفل علم الرجال بالتوثيقات السندية، ويتكفل علم الكلام \_ بمعناه العام \_ بشرح مضامين الأحاديث، ويفسر مجملاتها أو بيان مقاصدها.

المشكلة الرابعة: الإفراط الذي وقع به بعض المتأخرين والمعاصرين في المناقشات السندية والإعراض عن كل حديث لم يثبت اعتباره السندي وعزل المضمون عن التوثيقات الخبرية، وقد استند إلى هذه النظرية جمع من أهل الفتوى أيضاً، فاستغنوا عن الكثير من الروايات المهمة الواردة في المصادر القديمة بحجة الإرسال أو مجهولية الرواة، كما أقصوا جملة من مصادر الحديث الهامة عن دائرة الاستفادة العلمية والاستنباط من قبيل نهج البلاغة والصحيفة السجادية وتفسير القمى وتفسير الإمام العسكري عليه

وجملة من الأدعية والزيارات ونحوها التي تتضمن بحوراً من المعارف وكنوزاً من الأسرار، بل تفاقمت القضية عند البعض حتى عمموا البحث ليشمل الكتب المعتمدة في الحديث منذ قديم الأيام من أمثال الكتب الأربعة، وصاروا ينادون بضرورة اقتصارها على الصحيح من الأخبار والإعراض عن الضعيف منها، وهذه المشكلة هي التي تهم هذا البحث، وقد تضمنت فصوله الوقوف عندها والنظر في صحتها وسقمها والإجابة عنها.

وتقرير ذلك: عرف في الأزمنة المتأخرة التمسك بالاعتبار السندي للخبر والإعراض عن الاعتبار المتني والمضموني، فإذا لوحظ في سند الخبر ما يوجب ضعفه من جهة الإرسال أو الإضهار أو مجهولية الحال ونحو ذلك من وجوه الضعف رد الخبر بحجة أنه غير مستوف لشرائط الاعتبار، وعلى هذا الأساس أعرض عن طائفة من الأخبار بهذه الحجة، وبه سدت أبواب عديدة للعلوم والمعارف في مجال الفقه والعقيدة وسائر المعارف الدينية.

وكان الأولى اعتبار الخبر من جهتين أخريين أيضاً هما الاعتبار الخبري والاعتبار المضموني، فإذا حصل الوثوق بصدور الخبر من المعصوم عليه أو حصل الوثوق بصدور المضمون بواسطة مطابقته متناً أو مضموناً مع سائر المتون الصحيحة أخذ به وإن كان السند بحسب ظاهر الحال ضعيفاً.

وهذه نتيجة تتفق عليها موازين العقل والعقلاء ومرتكزات المتشرعة، كما تتوافق مع الغاية الأساسية لمسلك الاعتبار السندي، لأن المدار في مقام العمل والتنجيز والإعذار هو ما يحرز فيه حكم الله سبحانه، والوثاقة السندية طريق موصل إلى ذلك وليست موضوعاً يدور الاعتبار مداره وجوداً وعدماً.

فإذا اطمأن المكلف بأن الخبر صدر من المعصوم الله ولكنه وصل إليه بطريق مرسل أو ضعيف فلا وجه لرده؛ لأن الملاك هو العمل بقول المعصوم لا برواية الراوي، ومثله يقال فيها إذا علم بصحة مضمون الخبر فإنه يتعين عليه العمل به لا أن يبطله بسبب الخلل في طريقه السندي؛ إذ الموضوعية كل الموضوعية لما صدر عن المعصوم المسلك في أما السند ونحوه فهي طرق توصل إليه.

وعليه فإنه لا يصح حصر مسلك الاعتبار بالسند إلا بالقول بأن الوثاقة المخبرية أخذت موضوعاً في حجية الخبر، وهو ما لا يمكن التمسك به لمنافاته لصريح الكثير من النصوص المعتبرة الدالة على اعتبار وثاقة الصدور أيضاً لا السند وحده، كما ستعرف من خلال البحث هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإنه حتى إذا سلم حصر الاعتبار بالوثوق السندي فإنه لا يمكن رد جميع المراسيل أو رد روايات مجهولي الحال بشكل مطلق؛ لأنه يستلزم القطع برد ما صدر عن الأئمة المنها و ولو في الجملة – وهو من المحرمات الكبيرة؛ لأنها رد على الإمام عليه وهو رد على الله سبحانه وشرك به كما ورد في متضافر الأخبار (۱).

على أن المتتبع قد يتوثق من صدور الخبر الضعيف في سنده لجهة من الجهات، ولازمه وجوب العمل به لا الإعراض عنه؛ بداهة أن طرق الوثاقة الخبرية عديدة، وهي في محصلتها قد ترجع إلى الاطمئنان الشخصي بالخبر، فيكون حجة بلا إشكال، ويمكن توضيح ذلك عبر شواهد:

الشاهد الأول: مشكلة الإرسال في السند، فإنها لا تصلح أن تكون مانعاً

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ج١٧، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، ص١١، ح١.

كلياً لحجية الخبر؛ لأن المراسيل ليست على وتيرة واحدة، بل تقع على أصناف، فتارة يكون الإرسال في الخبر في طبقة واحدة، وتارة يكون الإرسال في طبقات، وتارة يأتي بلفظة مبهمة كقول الراوي: (عن رجل) وتارة بلفظة أكثر إبهاماً من الأولى كأن يقول: (عمن ذكره) وتارة بلفظة فيها شيء من التصريح لقوله: (روي عن فلان) وتارة بلفظة أصرح فيقول مثلاً: (عن بعض أصحابنا) وتارة أقوى من ذلك فيقول: (عن غير واحد من أصحابنا) أو (عن جماعة من أصحابنا).

ومن الواضح أن قوله: (عن بعض أصحابنا) ونحوه ظاهر عرفاً في وثاقة المروي عنه عند الراوي وإن لم يذكر اسمه، بل هو الدارج عند المختصين؛ إذ لا يعبرون بمثل هذا التعبير إلا إذا كانوا متوثقين، ولذا تكون درجة الوثاقة الحاصلة منه أشد من قوله: (عن فلان مثلاً) فإذا قال: (عن جماعة من أصحابنا) كانت درجة الوثاقة أعلى، فإذا انضمت إليه قرينة أخرى كما لو كان الخبر المرسل أو المرفوع مروياً في الكتب الأربعة وما يقرب منها ككتب الشيخ الصدوق من البرقي المناد ونحوها ارتقت درجة الوثاقة بما قد يوجب الجزم أو الاطمئنان بصدوره.

الشاهد الثاني: الواقع الخارجي، فإن الملحوظ في الكثير من الأخبار المختلفة سنداً أنها لم تكن شاذة أو غريبة، بل تتكرر في النقل كلها أو بعضها عبر طرق عديدة، أو يتواتر مضمونها في مختلف الأخبار المعتبرة، وربها يطمئن المتتبع إلى أن تكرر النقل وبطرق مختلفة لم ينشأ من اتفاق وتعاهد على الكذب، فإذا انضم إليه قوة المتن والمضمون قد يتوثق الصدور وإن كانت الطرق

مجهولة أو الرواية مرسلة، وهذا أمر وجداني جرت عليه السيرة العقلائية في مختلف شؤونهم اليومية، وفي نقل التأريخ والأحداث والوقائع، وعليه فإن الروايات الضعيفة في سندها ليست على وتيرة واحدة حتى يحكم عليها بحكم واحد، بل هي مختلفة ولكل حالة حكمها.

الشاهد الثالث: اتفاق الكلمة على أن الإرسال من بعض الرواة لا يخل باعتبار الرواية للوثوق بأنهم لا يروون الحديث إلا إذا كان طريقه موثقاً لديهم من أمثال جميل بن دراج، وابن أبي عمير، وصفوان بن يحيى، والحسن بن محبوب ونحوهم من فقهاء الرواة وأعاظمهم، فإن الرواية المرسلة إذا رواها أمثال هؤلاء تعتبر مسندة لدى علماء الدراية والرواية، ويتعامل معها على أنها معتبرة، وهذا يدل على أن المرتكز عند علماء الفن هو الاعتبار الصدوري للخبر، وهذا النهج مما قامت عليه سيرة الفقهاء في مختلف العصور، وبه صرحوا، ولم يخالف فيه أحد حتى أصحاب التضييق السندي، بل صرحوا بترجيح مراسيل هؤلاء الرواة على المسانيد، ولم يتوقفوا عن ترجيحها عند التعارض.

قال الشيخ الطوسي المنتخ الطوسي المنتخ الراويين معروفاً والآخر مجهولاً قدم خبر المعروف على خبر المجهول؛ لأنه لا يؤمن أن يكون المجهول على صفة لا يجوز معها قبول خبره ... وإذا كان أحد الراويين مسنداً والآخر مرسلاً نظر في حال المرسل، فإن كان ممن يعلم أنه لا يرسل إلا عن ثقة موثوق به فلا ترجيح لخبر غيره على خبره، ولأجل ذلك سوّت الطائفة بين ما يرويه محمد بن أبي عمير وصفوان بن يحيى وأحمد بن محمد بن أبي نصر وغيرهم من

الثقات الذين عرفوا بأنهم لا يروون ولا يرسلون إلا عمن يوثق به، وبين ما أسنده غيرهم، ولذلك عملوا بمراسيلهم إذا انفردوا عن رواية غيرهم ... فأما إذا انفردت المراسيل فيجوز العمل بها على الشرط الذي ذكرناه، ودليلنا على ذلك الأدلة التي قدمناها على جواز العمل بأخبار الآحاد، فإن الطائفة كما عملت بالمسانيد عملت بالمراسيل، فما يطعن في واحد منهما يطعن في الآخر، وما أجاز أحدهما أجاز الآخر، فلا فرق بينهما على حال)(١).

وما يقال في مراسيل الأعاظم يقال في مراسيل أصحاب الإجماع الذين اتفقت كلمة أهل الحق على تصحيح ما يروونه، ومثله يقال في الروايات التي قام العمل بها عند فقهاء الطائفة مع التفاتهم إلى إرسالها أو ضعفها سنداً، وسيأتي مزيد توثيق وتفصيل لهذه الحقائق.

### نتائج وأحكام

يترتب على ما تقدم ثلاث نتائج:

النتيجة الأولى: لابد من اختيار مسلك متوسط بين قولين:

أحدهما: القبول بوثاقة السند مطلقاً دون النظر إلى وثاقة الخبر أو وثاقة مضمونه، بدعوى كفاية وثاقة السند في مقام التنجيز والإعذار.

ثانيهما: عدم اعتبار رواية الثقة مطلقاً، بدعوى أن وثاقة الراوي لا تلازم حصول الوثاقة للمروي إليه؛ لأن مثل ابن أبي عمير وإن كان لا يروي إلا عن ثقة عنده وليس بالضرورة أن يكون من يروي عنه هو ثقة عندنا أيضاً،

<sup>(</sup>١) عدة الأصول: ج١، ص١٥٤.

فاعتهادنا على رواياته يكون بلا عذر، والمسلك المتوسط هو اعتهاد الوثاقة السندية كأحد طرق توثيق الخبر ولكنه ليس الطريق الوحيد، واعتهاد مرويات مثل محمد بن أبي عمير لانطباق أدلة حجية الخبر عليه من أمثال قوله عليه: ((لا يحل لأحد أن يشك فيها يروي عنا ثقاتنا))(۱) ولحصول الوثاقة العقلائية بها يروي بعد إحراز جلالته وخبرويته، وهذا ما يقضي به العقل، ويلتزم به العقلاء في مقام التنجيز والإعذار.

النتيجة الثانية: وجوب الفحص والاستقصاء للقرائن التي تفيد الوثوق الخبرية الخبري وعدم الاكتفاء بالتوثيقات الرجالية، فإن اعتهاد الوثاقة الخبرية والمضمونية يفتح باب الاجتهاد في علمي الدراية والرواية؛ لتوقف الوثاقة في كثير من الأحيان على الفحص عن القرائن التوثيقية وضم بعضها إلى البعض للوصول إلى الاطمئنان، وهذا لا يمكن إلا بالتتبع والاجتهاد، وهذه ميزة هامة يتميز بها هذا المسلك ويترجح على مسلك الوثاقة السندية؛ لأن من آثاره سد باب الاجتهاد والفحص، ويحصر طرق التوثيق بها نص عليه القدماء من أمثال النجاشي والكشي والشيخ والمسيخ الفقيه والباحث فرصة التتبع والاستقصاء عادة.

بخلاف التوثيق المتني والمضموني فإنه لا يكتفي بالتوثيق الرجالي، بل يستند إلى ضم المتون الأخرى أو المضامين الواردة في مجموع الشريعة، ومن هنا تعاهد أصحاب هذا المسلك على بذل مزيد الجهد والتتبع للوصول إلى التوثيقات.

فمن باب المثال صرح المجلسي الأول الله في في مقدمة روضة المتقين الذي

<sup>(</sup>١) تقريرات آية الله المجدد الشيرازي: ج٣، ص٣٦٩.

شرح فيه كتاب من لا يحضره الفقيه بأن ابن أبي عمير كان من أوثق الناس عند الخاصة والعامة، ووقف على خصائص ونكات كثيرة في شخصيته قلما وقف عليها غيره، بحيث تزيد الباحث وثوقاً بها يرويه وإن كان مرسلاً (۱)، ولازال أصحاب هذا المسلك يعثرون على قرائن جديدة أو توجيهات ومؤيدات للتوثق من الأخبار، ويعملون بالأخبار الضعيفة سنداً بسبب انضهام القرائن الوثوقية إليها.

النتيجة الثالثة: وجوب توسيع اطلاع الباحث وتضلعه بمختلف العلوم والفنون المتعلقة بالتوثيقات الروائية لما لها من أهمية بالغة في إحراز الوثاقة، نظير التضلع في الحوادث التأريخية وفهم عمق الدور السياسي في تقويم الحوادث ورجالها، وكذا التضلع في علم الكلام والمدارس الكلامية نظراً لما لهذه الثلاثة والتأريخ والسياسة والكلام من تأثير كبير في التوثيقات السندية والمتنية.

وتتضح هذه الحقيقة باستعراض مثالين:

المثال الأول: ما يتعلق بالتأريخ، فإن المتتبع يجد أن للتأريخ وحوادثه الدور الكبير في تحديد المفاهيم الدينية وتثبيت الآراء والمعتقدات في الفروع والأصول، فمثلاً في السيرة النبوية وحوادث نزول القرآن وحكاية قصصه والحوادث التي أشار إليها إجمالاً أو تفصيلاً وكذا سيرة الأئمة الطاهرين الميلا اختلفت الآراء والروايات تبعاً لاعتقادات الرواة ومبانيهم العلمية، وبات من المعلوم جزماً أن الكثير من الحقائق والوقائع الصحيحة غيبت لمصالح سياسية أو اعتقادية، والكثير من المختلقات والمخترعات غيبت لمصالح سياسية أو اعتقادية، والكثير من المختلقات والمخترعات

<sup>(</sup>١) روضة المتقين: ج١، ص٩٢؛ شرح الخطبة: ج٠٢، ص٣٢١.

صارت حقائق بسبب ذلك، وكم كان للصحابة والتابعين الذين لهم مشروع سياسي في الدين والتأثير على أحكامه ومناهجه من تأثير كبير كها سنمر عليه، ومن الثابت أن التأريخ كتب بأقلام معادية أو مجاملة للسلطات الحاكمة في الغالب حتى إنك قد تجد كها وفيراً من القضايا والأحداث باتت من المسلمات في أذهان غير المحققين مع أنها كاذبة، بسبب كثرة النشر وسعة الترويج حتى من أمثال تأريخ ولادة النبي عليه ويوم شهادته ومبدأ هجرته، وكم من الحقائق الواقعية باتت غريبة أو مجهولة بسبب التعمية والتضليل، لاسيها ما يتعلق بالسيرة الصحيحة للنبي وأهل بيته المهليل وما يتعلق بالقرآن الكريم.

وقد وقع بسبب هذه الكثرة الكاثرة من التحريف والتضليل المدعومين بقوى السلطة والمال وجهل الناس وغفلتهم حتى العلماء والمؤرخين إذ تسربت الكثير من الأكاذيب أو التحريفات إلى كتبهم، فمثلاً ذكر أن تفسير القمي الذي يعد من التفاسير الروائية المهمة والذي رواه المحدث الجليل علي بن إبراهيم الكوفي القمي ذكر أسباب النزول لجملة من الآيات الشريفة، وعدها من المسلمات مع أنها متأثرة بها يذكره الجمهور، وهي في حقيقتها غير صحيحة وتتصادم مع ثوابت مذهب الأئمة الميلا ومنهجهم العلمي وحقائقه (۱۱)، وكثيراً ما نجد تقويهات للرجال والأفكار والحوادث يدونها علماء شيعة متأثرة بالنهج العامي الذي دونته السياسة وزيفت حقائقه، نظير قضية الغدير وحرق دار فاطمة الميلا وصلح الإمام الحسن الميلا وزواج أم كلثوم وسيرة أولاد الأئمة الميلا كزيد بن علي وأصحابهم كالمختار الثقفي

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البيان: ج٨، ص١٦١، تفسير الآية ٣٧ من سورة الأحزاب.

وغيرهم؛ إذ جاءت التقويهات متوافقة مع ما يروجه رواة بعض الفرق وكتب أعلامها الموظفة في خدمة السلطات الأموية والعباسية وأمثالها، ولم يعمل فيها التحري والتحقيق الكافي لتقويمها مع أن ما يصدقه الواقع منها غير ما كتب وروج، وبعكسه كم من الوقائع الكاذبة يصدقها بعض المؤلفين أو المحققين عن غفلة بسبب رواجها في المصادر والكتب.

فظاهرة قلب الحقائق في التأريخ والإعلام بدوافع سياسية أمر معروف مشهور تؤكده وقائع الأحداث في هذه الأيام أيضاً، لاسيها بعد ظهور الإعلام المرئي وشبكة الاتصالات على ساحة السياسة الدولية والمحلية، فكم من مجرم غاشم يصبح عادلاً وبطلاً عظيهاً بألوان ومسوح يطليها عليه الإعلام الكاذب؟ وكم من مظلوم مضطهد يصبح مجرماً بأقلام الإعلام الكاذب؟ والشواهد على هذه الحقائق ما يفوق حد التصور أو الذكر.

ومن هنا تتأكد أهمية التحقيق والتحري في الوقائع والأحداث للوصول إلى الحقائق التي لو توفرت لغيرت من آرائنا وتصوراتنا عن الأشياء، بل ولتغيرت بعض آرائنا في التفسير وفي الرجال والسيرة؛ بداهة أن فهم أسباب النزول وسيرة النبي والأئمة الميال كما وقع بالفعل من شأنه أن يؤثر على النتائج.

المثال الثاني: ما يتعلق بالآراء الكلامية، فقد تضافر النقل وعرف من طريقة جمع من أصحاب الحديث أنهم رووا روايات بعض الرواة أو ضعفوهم بسبب آرائهم الكلامية، وهذا ما نجده في طريقة جملة من أصحابنا القميين؛ إذ كانوا يضعفون الرجل لمجرد أنه يروي الأخبار المتضمنة لبعض فضائل الأئمة الميالية ومقاماتهم توهماً منهم بأن نسبة هذه الفضائل أو القول

بها من الغلو، وقد صنف بعض علماء الرجال الأصحاب على ثلاثة مدارس بعضهم يضعف البعض بسبب الآراء أو نوع الروايات التي يرويها، وعلى هذا الأساس اختلفت الآراء والمذاهب، فنجد أن مباني مثل الكليني والصدوق والطوسي تَنْزِيمُ في اعتماد الأخبار غير مباني النجاشي وابن الغضائري والكشي تَنْزِيمُ، ومنشأ ذلك في نسبة كبيرة منه ترجع إلى الاختلاف في الآراء الكلامية.

ويتحصل مما تقدم: أن التوثيقات الدرائية والروائية تشترك فيها علوم كثيرة ولا تختص بعلم واحد، فهناك ملازمة واقعية بين معرفة التأريخ والمذاهب الكلامية والتضلع في صحيحها وسقيمها، فضلاً عن معرفة السياسة ودورها في التقويهات، وبين التوثيق وهذه ميزة تورث أصحاب المسلك المتني والمضموني سعة علمية وتفوقاً على أصحاب المسلك السندي إذا أراد أصحاب هذا المسلك الاكتفاء بالتوثيقات الرجالية فقط.

ومنه يظهر أن المسلك المضموني يزيد من مهمة البحث والفحص، ويزيد من مقدمات الاجتهاد، ولكنه في عين الحال يثمر ثمرتين مهمتين أخريين:

الأولى: مفهوم الأعلمية في المجتهدين، فإن الأعلم يتحدد بسعة الاطلاع والقدرة على فهم القرائن المضمونية والاستنتاج منها في مقام الاستنباط.

الثانية: عدم التمييز بين الأعلمية في الأحكام الفرعية الفقهية وبين الأعلمية في الدين، فبناء على وجوب تقليد الأعلم ينبغي على المقلد الفحص عن الأعلم في فهم مضامين الدين وأحكامه ومبادئه في مختلف الجوانب وليس في الفقه فقط.

# المبحث الثالث في شرعية التوثيق المضموني وثماره وملاحظاته

أولاً: شرعية التوثيق المضموني

ثانياً: ثمار التوثيق المضموني ونتائجه

ثالثاً: ملاحظات البحث

٧٨ ...... فقه الحديث

### أولاً: شرعية التوثيق المضموني

تتضافر الأدلة على شرعية التوثيق المضموني لدى العمل بالحديث كما سيأتي تفصيله، وتؤكد الأخبار الشريفة على أن التوثيق الخبري متناً ومضموناً أرجح من التوثيق السندي، فلا يقتصر دوره على توثيق الخبر الضعيف سنداً، بل يشمل الترجيح به عند التعارض، وفي عين الحال يكشف عن حال الرواة ومدى قبولهم ورفضهم من قبل الأئمة المهلك ، ففي صحيح طلحة بن زيد أو موثقه – على الخلاف (۱) – قال: سمعت أبا عبد الله المهلك يقول: ((إن رواة الكتاب كثير، وإن رعاته قليل، وكم من مستنصح للحديث مستغش للكتاب، فالعلماء يجزنهم ترك الرعاية، والجهال يجزنهم حفظ الرواية، فراع يرعى حياته، وراع يرعى هلكته، فعند ذلك اختلف الراعيان، وتغاير الفريقان) (۱).

وهو صريح في التفريق بين العلماء والجهال ووضع الميزة لكل منهما، فالعلماء يأخذون بمضامين الأخبار، ويعملون بها؛ لأن بها حياتهم الدينية والدنيوية، بخلاف الجهال فإنهم يهتمون لحفظ ألفاظ الحديث دون العمل بمضمونه، ويستنتج من ذلك أن العناية أولاً وبالذات ينبغي أن تكون لمضمون الحديث ومتنه لا روايته.

<sup>(</sup>١) انظر الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٢٤٢، الرقم(٢٩٥٧).

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١، ص٤٩، ح٦.

الإيهان، إني نظرت في كتاب لعلي السيالية فوجدت في الكتاب أن قيمة كل امرئ وقدره معرفته إن الله تبارك وتعالى يحاسب الناس على قدر ما أتاهم من العقول في دار الدنيا))(١).

ولا يخفى أن المراد من (قدر الرواية) ليس الكثرة الكمية، بل الكيفية، فإن الرواة غالباً على صنفين: صنف يعمل بالروايات ويقدمها على آرائه وظنونه الشخصية، وصنف ثان يعمل بآرائه وظنونه أولاً، ويفسر الروايات على حسب آرائه لا بحسب مفادها، ولا شك في أن قيمة الرجل في علمه وإيهانه هو الأول لا الثاني، ومن هنا عطف المعرفة على قدر الرواية، وعرف المعرفة بأنها الدراية للرواية وليست مجرد الرواية، والدراية هي العلم بالتفاصيل الناشئ من التتبع والفحص كها مر.

وهذا ما تؤكده معتبرة إبراهيم الكرخي عن أبي عبد الله عليه أنه قال: (حديث تدريه خير من ألف حديث ترويه، ولا يكون الرجل منكم فقيها حتى يعرف معاريض كلامنا وإن الكلمة من كلامنا لتنصرف على سبعين وجهاً لنا من جميعها المخرج)(٢).

فالذي ينبغي أن يلتفت إليه من الحديث هو متنه ومضمونه لا سنده فقط؛ لأن المتن والمضمون هما الطريق الأقوى الذي يحرز بهما اعتبار الخبر وموافقته للأئمة عليه وفي حديث آخر: ((عليكم بالدرايات لا بالروايات)) والأمر والنهى أو النفى يفيدان قوة معيارية الأول ورجحانه على الثاني.

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ص١-٢، ح٢؛ البحار: ج١، ص١٠٦، ح٢.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ص٢، ح٣؛ البحار: ج٢، ص١٨٤، ح٥.

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٢، ص٢٠٦، ح٩٧؛ كنز الفوائد: ص٩٤؛ مستطرفات السرائر: ص٠٦٤.

**ويتحصل**: أن مضامين هذه الأخبار تدل بالمطابقة أو التضمن أو التلازم على أمور:

الأول: أن اعتبار الخبر وحجيته لا تنحصر بالقوة السندية، بل هناك ما يفوقها وهو قوة المضمون والاطمئنان بالصدور، وهذه الدلالة مما تضافرت عليها الأدلة اللفظية واللبية، نظير روايات عرض الخبر على الكتاب والسنة، والأخذ بها خالف العامة من المتعارضين، أو الخبر الموافق للإجماع، أو ترك الخبر المخالف للعقل وغيرها من أدلة.

الثاني: أن القيمة المعنوية للراوي والعامل بالرواية تتقوم بالاعتماد المضموني والعمل به أكثر مما تتقوم بالاعتماد السندي؛ لأن منازل الرواة تعرف بالدراية لا بالرواية، وعلى هذا فإن الأخذ بالقوة المضمونية يتلازم مع رضا الشارع، بخلاف الأخذ بالقوة السندية عند التعارض وإن كانت القوة السندية إحدى مرجحات العمل بالخبر عند عدم المعارضة.

الثالث: أن التوثيق الخبري لا يبتدئ من التوثيقات الرجالية التي قررها أصحاب الأصول المعروفة كالكثبي والنجاشي والشيخ والبرقي وابن الغضائري للم وإنها من التوثيقات المضمونية، فإن تعذرت وصلت النوبة إلى توثيقات الرجال.

#### مراحل التوثيق

وعلى هذا الأساس يمكن أن تكون مراحل التوثيق خمساً مترتبة طولياً: المرحلة الأولى: التوثيقات الصادرة من المعصومين المهالا لروايات بعض أصحابهم، نظير روايات يونس بن عبد الرحمن وعمر بن حنظلة ومحمد بن مسلم وزرارة ونحوهم.

المرحلة الثانية: التوثيقات المستندة إلى أصحاب الأئمة المهم الله نظير أصحاب الإجماع وأجلاء الرواة الذين اتفقت الكلمة على أنهم لا يأخذون إلا منهم، ولا يروون إلا عن ثقة.

المرحلة الثالثة: التوثيقات التي تكفلها كبار الفقهاء والمحدثين من الطبقات البعدية من أمثال الكليني والطوسي والصدوق المربي ودونوا ما توثقوا منه في كتبهم.

المرحلة الرابعة: التوثيقات المضمونية الحاصلة من ضم القرائن بعضها إلى البعض الآخر، فإن توفرت القرائن المورثة للاطمئنان بصدور الخبر عن المعصوم كان من الدراية التي أمر الأئمة المهم الأخذ بها، وبها تعرف مكانة الراوي والعامل بالرواية منهم المهم المهم

المرحلة الخامسة: التوثيقات الرجالية التي قررها أصحاب الأصول الرجالية الستة المعروفة.

ونلاحظ أن هذه النتيجة إذا تمت فإنها تغيّر الطريقة المعمول بها في التوثيقات الخبرية في هذه الأزمنة المتأخرة؛ لأنها تقوم على ركنين:

الأول: أنهم يعتمدون الأصول الرجالية المعهودة أولاً، ويأخذون بآرائهم في التوثيقات، وبعض المتشددين منهم لم يعتد بغير هذه الأصول من قرائن.

الثاني: أنهم يعتمدون الوثاقة السندية في العمل بالأخبار دون الوثاقة الخبرية أو المضمونية في الغالب.

ولكنك عرفت أن عملهم في كلا الركنين يخالف القاعدة، وما يستفاد من نصوص الأئمة المهم فإن سلسلة التوثيق التي يجب اعتمادها تضع الأصول الستة في الرتبة الأخيرة من التوثيق.

كما أنها تجعل التوثيق السندي آخر القرائن وليس أولها، وعلى هذا يمكن أن تتغير بعض المباني العلمية في العديد من علوم الشريعة كالفقه والأصول والتفسير والرجال والآداب، كما تتغير بعض الأحكام والنتائج المترتبة عليها، وهذا ما يزيد هذا البحث أهمية، ويفتح أبواباً جديدة للبحث في العلوم المختلفة على أضوائها قد تتغير بعض القواعد والمسلمات، وتنشأ قواعد جديدة تقوم عليها آثار ونتائج أخرى.

## ثانياً: ثمار التوثيق المضموني ونتائجه

يمكن الإشارة إلى بعض أهم الآثار والنتائج التي تتعلق بموضوع بحثنا، وهو فقه الحديث وقواعد التوثيق المضموني ومنها يعرف عمق التغيير الذي قد يحصل في الفقه والأصول وغيرها من علوم الشريعة لو أخذ به.

النتيجة الأولى: تصحيح بعض المراسيل وإعطاؤها صفة الحجية في مقام العمل إذا استوفت الوثاقة الخبرية أو المضمونية، ومثلها يقال في تصحيح المضمرات من الأحاديث والمقطوعات وغيرها من الأخبار التي ترمى بالضعف بسبب مجهولية الراوي أو عدم ذكره أو عدم معرفة الإمام المروية عنه، أو بسبب وجود فاصلة زمنية بين الراوي والمروي عنه، وعلى أساسها سيعمل بالكثير من الروايات المشتملة على مضامين هامة في مختلف جوانب المعرفة كان يعرض عنها بسبب الضعف، وبهذا يمكن العمل بالروايات المرسلة التي أوردها الأجلاء من الفقهاء من أمثال العلامة والشهيدين المرسلة التي أوردها الأجلاء من الفقهاء من أمثال العلامة والشهيدين ألم كتبهم الفقهية إذا توفرت فيها القرائن، فعدم ورود الرواية في كتب الحديث لا يضر بالعمل بها.

النتيجة الثانية: إمكان توثيق بعض مجهولي الحال أو المهملين في الأصول الرجالية الستة المعهودة من خلال ما يرويه، والنظر في القرائن المحتفة به من قبيل من يروي عنه وما يروى عنه سنداً ودلالة، وذلك للجزم بوجود مصادر رجالية كثيرة كانت متوفرة عند المتقدمين والمتأخرين غير الكتب المعهودة ولم تصلنا، وقد ذكر أنها كانت بالعشرات، بل حكى المحقق الطهراني المنائع أن

مكتبة السيد بن طاوس في كانت تشتمل على مائة ونيف كتاب في علم الرجال (۱). هذا فضلاً عن انتهائه الفكري وبيئته الاجتهاعية وعلاقاته السياسية وتقويم معاصريه له إلى غير ذلك من وجوه توجب معرفة الشخص، وتكشف عن واقعه، فليس من الصحيح حصر الجهالة والإهمال في الرجال بها ورد في الكتب الستة المعروفة وحدها، بل يمكن الرجوع إلى القرائن المحتفة لمعرفة حاله، وهذه ثمرة مهمة ينعكس أثرها في الكثير من الروايات الفقهية والكلامية وغيرهما التي ترد بدعوى الإهمال أو المجهولية، وهذا النهج عمل به الأصحاب بالنسبة للبعض، ولم يتخذ ضابطة عامة من أمثال الصدوق وإبراهيم بن هاشم؛ إذ لم يتعرض لهما في كتب الرجال المعهودة، وهو بحسب موازين المسلك السندي لابد وأن يرميا بالمجهولية، إلا أن الأصحاب اعتبروهما اعتهاداً على القرائن، ومن الواضح أن هذه العلة المذكورة في الصدوق وإبراهيم بن هاشم إذا توفرت في غيرهما ينبغي الأخذ بها يروي وإن كان مجهولاً أو مهملاً في هذه الأصول.

النتيجة الثالثة: تصحيح طرق المتأخرين من أصحاب المجاميع الروائية من أمثال طرق القطب الراوندي والسيد ابن طاوس وابن إدريس والفاضلين وابن شهر آشوب الموبيئي، والحكم ذاته يجري في مجاميع المعاصرين أيضاً؛ إذ إن مسلك الاعتبار الخبري والمضموني لا يبقي فارقاً بين المتقدمين والمتأخرين؛ لأن المعهود منهم وهم في درجات عالية من الخبروية والوثاقة أنهم يخرجون ما يروونه في كتبهم عن المصادر الأصلية أي الأصول الأربعهائة

<sup>(</sup>١) انظر الذريعة: ج٨، ص١٧٦.

المشهورة مثل كتاب معاوية بن عمار وكتاب عمار الساباطي ومشيخة الحسن بن محبوب وكتاب يونس بن عبد الرحمن ونحوها.

لاسيا من صرح منهم كابن إدريس بأنه انتزع ما دونه في مستطرفات السرائر من المشيخة المصنفين (۱) وذكر جملة من الكتب المعتمدة لديه في ذلك من الأصول الأربعائة مثل كتاب حريز (۲) وكتاب معاوية بن عار (۳) وكتاب محمد بن علي بن محبوب (على وغيرها في من الكتب المعتمدة المعمول برواياتها ومثله يقال فيها أورده السيد ابن طاوس لاسيها في كتابه غياث سلطان الورى الذي جمع فيه جملة من أحكام الصلاة وقضائها.

ويتأكد جواز العمل بها يرويه أعلام المتأخرين والمعاصرين إذا ذكروا طرقهم الروائية بها يخرج رواياتهم من الإرسال إلى الإسناد من أمثال المحقق الحلي المنافي أن إذ جعل في مقدمة المعتبر فصلاً خاصاً ذكر فيه طرقه وتوثقه مما يرويه. قال: لما كان فقهاؤنا وينه في الكثرة إلى حد يتعسر ضبط عددهم ويتعذر حصر أقوالهم لاتساعها وانتشارها وكثرة ما صنفوه .... اجتزأت بإيراد كلام من اشتهر فضله، وعرف تقدمه في نقل الأخبار وصحة الاختيار وجودة الاعتبار، واقتصرت من كتب هؤلاء الأفاضل على ما بان فيه

<sup>(</sup>١) مستطرفات السرائر: ص٩٤٥.

<sup>(</sup>٢) مستطر فات السر ائر: ص٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) مستطرفات السرائر: ص٥٥١.

<sup>(</sup>٤) مستطر فات السر ائر: ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٥) مستطرفات السرائر: ص٥٦٧.

اجتهادهم، وعرف به اهتهامهم، وعليه اعتهادهم، فممن اخترت نقله الحسن بن محبوب، ومحمد بن أبي نصر البزنطي، والحسين بن سعيد، والفضل بن شاذان، ويونس بن عبد الرحمن، ومن المتأخرين أبو جعفر محمد بن بابويه القمى، ومحمد بن يعقوب الكليني<sup>(۱)</sup>.

وقد درج متأخرو المتأخرين والمعاصرون على ذكر إجازاتهم في الرواية وإيصال أسانيدهم إلى المتأخرين، ومنهم إلى المتقدمين إلى أصحاب الأئمة الميالي على حتى يجزم باتصال السند وإحراز وثاقته وإن لم يصرحوا به من أمثال العلامة الحلي والشهيدين والمحقق الكركي والمحمدين الثلاثة وصاحب المستدرك وغيرهم من أصحاب الإجازات والطرق، وقد ذكر العلامة المجلسي وقي في البحار طائفة من الإجازات التي لأصحابنا، وينتهي إلى الأئمة الميالي ومثله أورده الحر العاملي وقي مقدمة إثبات الهداة.

فمن باب المثال ذكر الشهيد الثاني ألي في إجازته لوالد الشيخ البهائي الله في الشيخ أبي جعفر من المشايخ المذكورين وغيرهم، وجميع ما اشتمل عليه كتابه فهرست أسهاء المصنفين، وجميع كتبهم ورواياتهم بالطرق التي له إليهم، ثم بالطرق التي تضمنتها الأحاديث، وإنها أكثرنا الطرق إلى الشيخ أبي جعفر لأن أصول المذهب كلها ترجع إلى كتبه ورواياته (٢)، وواضح أن طريق الشيخ اليها المناه ال

<sup>(</sup>١) المعتبر: ص٣٣، الفصل الرابع.

<sup>(</sup>٢) حقائق الإيمان: ص٢٥٩؛ وانظر البحار: ج١٠٥، ص١٦٣؛ معجم رجال الحديث: ج١، ص٤٣.

الفصل الأول: في مبادئ البحث ..................

كان هو الأصول الأربعمائة المعهودة.

ومنها: ما ذكره المحقق الكركي ألي في إجازته لصفي الدين قال فيها: وبالجملة فما أرويه من طرق أصحابنا لا نهاية له؛ لأني أروي جميع ما صنفه ورواه علماؤنا الماضون وسلفنا الصالحون من عصر أشياخنا إلى عصر أئمتنا (صلوات الله وسلامه عليهم) وكثير من أسانيد ذلك موجود في مواضع معدة له مثبت في مظانه (۱).

ومنه ما ذكره الحر العاملي في الفائدة الخامسة من الوسائل حيث قال: في بيان بعض الطرق التي نروي فيها الكتب المذكورة – التي ذكرها في الفائدة الرابعة من كتب أصحابنا – عن مؤلفيها، وإنها ذكرنا ذلك تيمناً وتبركاً باتصال السلسلة بأصحاب العصمة المهلم لا لتوقف العمل عليه، لتواتر تلك الكتب وقيام القرائن على صحتها وثبوتها (٢)، ثم ذكر طرقاً كثيرة تنتهي إلى الشيخ الطوسي المناتئة .

وفي الفائدة السادسة ذكر كلمات لعديد من الأعلام المتأخرين الدالة على اشتهار وصول الأصول والكتب الروائية القديمة (٣) بها يؤكد اتصال الأسانيد.

ويتحصل من ذلك: أن ما يرويه المتأخرون والمعاصرون في كتبهم الفقهية والروائية وغيرها لا يعد من المراسيل، بل متصل الأسانيد إلى المشايخ

<sup>(</sup>١) انظر البحار: ج٥٠١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٠٣، ص١٦٧ - ١٦٩، الفائدة الخامسة.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٠٣، ص١٩١، الفائدة السادسة.

المتقدمين، ومنهم إلى أصحاب الأصول المعتمدة، وبذلك يتضح أمران:

الأول: أن الإجازات الروائية بين المتأخرين والمعاصرين لا تقتصر على التيمن والتبرك كما هو المعروف بينهم، وذكره الحر العاملي و خاتمته، بل تفيد الاتصال السندي بما يخرج الحديث من الإرسال ويدخله في الإسناد، ويظهر أثره فيما يرويه المتأخرون والمعاصرون منسوباً إلى الأئمة المهم فإنه يكون معتبراً.

الثاني: أن المعتمد لدى الأصحاب هو الوثاقة الخبرية لا المخبرية، ويكفي في اعتهادهم للخبر وجوده في الأصول المعتمدة، وذكر السند يراد به الوثوق بوجود الحديث في هذه الكتب، وعلى هذا يبطل الإشكال المعروف بين أصحاب مسلك التوثيق السندي في رد روايات المتأخرين والمعاصرين، لاسيها إذا كانت الرواية في الكتب الفقهية لا الروائية، وعلى أساسها أشكلوا على روايات مثل العلامة والشهيدين والمسهدين والمناد، هذا أولاً.

وثانياً: أن الإرسال لا يعد خللاً إذا اقترن بها يوجب الوثوق بالصدور.

النتيجة الرابعة: ضرورة فتح باب الاجتهاد في التوثيقات الخبرية، وهذه ثمرة مهمة تغاير ما تعارف بين القوم في التقليد في الجرح والتعديل من ناحية العمل وإن كان ربها لم يصرحوا به قولاً؛ إذ اقتصروا فيها على ما ذكره أصحاب الأصول الست؛ لأن القرائن الوثوقية لا تنحصر بأقوال القدماء، بل تبقى مفتوحة في كل زمان؛ والقرائن المضمونية غير منحصرة، وتختلف

فيها الآراء والاجتهادات، لاسيها إذا لاحظنا أن جملة من توثيقات الجرح والتعديل عند القدماء استندت إلى الآراء الكلامية ومضامين ما يرويه الراوي، وكم من قضية كانت تعد في تلك الأزمنة قدحاً تعد في هذه الأزمنة من ضرورات المذهب أو مسلّهات العقيدة، نظير بعض روايات الفضائل التي كانت تكفي لإخراج راويها من قم بدعوى أنه غال يعد إنكارها في هذه الأزمنة غلواً.

وقد جاءت المجاميع الروائية والتقنية العلمية فسهلت على الباحث الوصول إلى القطع بصدور المضمون بواسطة جمع الروايات المتشابهة في المعنى إلى بعضها البعض وحل التشابه بها قد يوجب القطع بصحة الرواية المرسلة أو مجهولة الراوي، بينها كانت مهمة شاقة وعسيرة في تلك الأزمنة، فكان الباحث ينظر إلى الرواية بها هي هي – عادة – بقطع النظر عن غيرها، لا لعدم اعتباره للوثاقة المضمونية، بل لتعذر الوصول إليها.

والخلاصة: أن ثمرة مسلك التوثيق السندي هو سد باب الاجتهاد أو تضييقه بالقدماء فقط، وأما المتأخرون والمعاصرون فهم لا يستندون إليهم ويعتمدون عليهم، بينها مسلك التوثيق المضموني والخبري فيفتحان باب الاجتهاد ولا يحصرانه بالمتقدمين، وعليه يتعين على الفقيه ونحوه الفحص دائماً للوصول إلى الوثاقة الخبرية إن احتمل احتمالاً عقلائياً وجود ما يمكن أن يؤثر على النتائج التوثيقية.

ولعل من المفارقات التي تسجل على مسلك حصر التوثيق بالسند بل ولعلها من الهفوات العلمية أنهم لا يعملون بهذه الضابطة في أقوال الفقهاء

والأصوليين والحكماء لدى مناقشتهم، فينسبون القول إلى القائل دون التحقيق في صحة نسبته، كما يتوقفون كثيراً على فهم القول ومناقشته ومطابقة مضمونه مع القواعد والأصول؛ للحكم بمتانته أو ضعفه، ولا يعطون هذا الاهتمام والرعاية لأقوال المعصومين المهم التي تنسب إليهم بروايات ضعيفة يحتمل عقلاً وعقلائياً أن تكون قد صدرت منهم بالفعل فيعرضون عنها، ولا يتوقفون عندها ودراسة مضامينها ومطابقتها على مضامين الكتاب والسنة المعتبرة للتوثق من صحتها أو عدمها، ويزيد الأمر غرابة حينها يدعى إلى تصفية مصادر الحديث المعتمدة من الروايات الضعيفة دون اكتراث باحتمال الصدور عن المعصوم المعتمدة من الروايات الضعيفة دون اكتراث باحتمال الصدور عن المعصوم المعتمدة من الروايات الضعيفة دون اكتراث

النتيجة الخامسة: إحراز التواتر المعنوي الذي يوجب العلم بالصدور بها يغني عن التوثيق السندي، فإن دراسة المضمون وتحليله ومطابقته مع محكمات الكتاب والسنّة الصحيحة قد يوصل الباحث إلى أحد أمرين:

إما الاطمئنان بالصدور من خلال التوافق المضموني، وإما الاطمئنان برضا الشرع بالمعنى، وكلاهما يكفيان في مقام التنجيز والتعذير.

ويترتب على هذه ثمرة مهمة أخرى تضاف إلى رصيد البحث المضموني، وهي أن الأخبار الضعيفة وإن كانت كل واحدة منها ضعيفة إلا أن انضهامها إلى بعضها البعض قد يحقق موضوع التواتر المعنوي أو اللفظي فتكون حجة، وهذا شاهد آخر على ضعف حصر التوثيق بالسند والإعراض عن كل ضعيف من الأخبار.

ولا يخفى أن هذه الثمرة يتوقف حصولها على تتبع وفحص ودراية وإحاطة كافية بالعلوم الشرعية المختلفة؛ لأن إحراز الموافقة والمخالفة

المضمونية يتوقف على طول باع وسعة إطلاع، ويمكن توضيح ذلك بمثالين: فقد ورد في نهج البلاغة ((فإنا صنائع ربنا والناس بعد صنائع لنا))(1) وقريب منه ورد في الغيبة(٢)، ولو وقع الشك في وثاقة السند أو الشك في صحة المنطوق فإنه يمكن التوصل إلى الوثاقة الصدورية والمنطوقية من خلال مراجعة النصوص الأخرى المعتبرة.

ولا شك في أن المتضلع في المعارف والنصوص الواردة في بيان أصل الخلق ومنشئه وكيفية حصوله وما دل على أن آل محمد المهلا هم أول الخلق، وهم وسائط الفيض الإلهي، وأن بهم قام الوجود وإليهم يعود، يجد أن منطوق هذا الخبر ومضمونه متوافق مع الكم الوفير من الأدلة الصحيحة، ولازم ذلك أن يتوثق منه صدوراً أو مضموناً، وواضح أن المنافاة المضمونية توجب الشك بالصدور، وتنتهي إلى ترجيح ما هو معتبر سنداً على ما هو ضعيف، وأما الموافقة فهي ترفع الشك موضوعاً، وتلحق الضعيف سنداً بالقوي أو بالمتواتر معنى من خلال التوافق المضموني.

وهذه النتيجة لا تختص بالتواتر، بل تجري حتى في المستفيض أو خبر الواحد المتوافق مضمونه مع الخبر الصحيح، ويتأكد هنا مدى حاجة الباحث إلى المعرفة بمختلف المعارف الدينية في الأصول والفروع ليكون قادراً على تشخيص مثل هذا التوافق المضموني؛ لوضوح أن الموافقة المضمونية لا تقتصر على الدلالة الظاهرة، بل قد يتوصل إلى التوافق عبر الدلالة التضمنية

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ج٣، ص٣٢، الكتاب ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الغيبة: ص٢٨٥.

أو التلازمية أو الجمع الدلالي ونحو ذلك من وجوه صعبة لا يتقنها عادة إلا المجتهد والخبير المتضلع، وهذه ميزة أخرى تزيد من تفوق المسلك المضموني على المسلك السندي من حيث العمق العلمي والسعة المعرفية.

ولهذا البحث ثمار علمية وعملية مهمة ستُعرف أثناء الخوض في الفصول القادمة.

إن قلت: إن اعتماد التوثيق المضموني يتضمن المحال؛ لأن اعتماد هذا الطريق نشأ من الروايات الدالة عليه، وحتى يصح اعتماد هذه الأخبار لابد من توثيقها سنداً أو مضموناً، فإذا أخذ بالأول لزم تقديم ما حقه التأخير، وإن أخذ بالثاني كان دوراً.

قلت: يمكن الجواب عن هذه الشبهة بأجوبة:

الجواب الأول: ادعاء التواتر المعنوي المستفاد من الأخبار الكثيرة الواردة في الدراية، فيكون الاعتباد على الأخبار ناشئاً من العلم لا من السند.

والجواب الثاني: ادعاء حصول العلم من سند بعض الأخبار الواردة بهذا الشأن كما هو ليس بالبعيد، فإن الحديث الذي يقع في طريقه أجلاء الرواة وكبارهم غالباً ما يفيد العلم، فيكون المعتمد هو العلم الحاصل.

والجواب الثالث: سلّمنا، إلا أن ما يدلنا على الاعتبار المضموني ليس الروايات فقط، بل العقل؛ لأن الواقع هو الملاك للتنجيز والتعذير لدى العقل، والروايات كالآيات حاكية عنه، وأحد طرق التوثق من الحكاية السند، ومن طرقها الأخرى مطابقة الخبر للعقل والإجماع والضرورة ونحوها، فلا يتوقف الشيء على ما توقف عليه.

الفصل الأول: في مبادئ البحث......

### ثالثاً: ملاحظات البحث

لعل من المناسب الإشارة إلى بعض الملاحظات الهامة التي تميّز التوثيق المضموني على السندي، وتنقّح موضوعه وحكمه وغايته:

الملاحظة الأولى: يرى البعض أن حصر التوثيق الروائي بالوثاقة السندية ينتمي في أصوله ومنطلقاته إلى المسلك الحشوي في الحديث الذي يعتمد طرق الحديث واعتبار الكتب وضبط الرواة من دون أن يهتم بدراسة المضامين وفهم المعاني وفتح أبواب المعرفة من خلال تحليل المتون والمضامين وتطبيقها على الكتاب والسنة والعقل.

وربها يتهاشى هذا المسلك مع مسلك الحشوية في القرآن الكريم؛ إذ قصروا جهودهم على حفظه وضبط قراءته وتحسينها دون الاهتهام بفهم معانيه ومضامينه، ومثلهم في هذا مثل من يترك اللباب ويهتم بالمظاهر والقشور، ويضيع الأهم وينشغل بالمهم، وقد ذم القرآن الكريم هذه الظاهرة ودعاهم إلى التدبر بالقرآن وعدم غلق أبواب العقل والقلب عن استيعاب مفاهيمه، إذ قال سبحانه: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَا لَهَا ﴾ (١).

والتدبر مبالغة في التفكير في الأمور واستخلاص العبر والبصائر (٢)، ويشدد النكير عليهم في آية أخرى؛ إذ يستمعون الذكر دون التدبر به والتفكر

<sup>(</sup>١) سورة محمد: الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البحرين: ج٢، ص٨، (دبر)؛ تاج العروس: ج٦، ص٣٨٩، (دبر).

في مضامينه، فوصفهم باللهو والغفلة؛ إذ قال سبحانه: ﴿لَاهِيَةَ قُلُوبُهُمْ ۗ (١) أي ساهية (٢).

كها ذم الأئمة المهاه الطائفة من الناس فنصوا على أن الدراية أفضل من الرواية، وأن دراية حديث واحد خير من رواية ألف حديث كها مر، كها ذموا من يحفظ القرآن ولا يتدبر في معانيه "، وسموا بالحشوية لأنهم يتمسكون بالظواهر من دون تدبر بالمضامين وفهم المعاني وتحليلها وفق موازين العقل نسبة إلى الحشو من الكلام الذي لا خير فيه "، ولذا ذهبوا إلى التجسيم في الخالق، ولازال الحزب الوهابي الذي هو من أبرز المتمسكين بهذا النهج بعيداً عن حقائق الدين، متمسكاً بالأباطيل الاعتقادية والفكرية، متها للنهج بعيداً من حقائق الدين، متمسكاً بالأباطيل الاعتقادية والفكرية، متها لحميع فرق الإسلام، ومحارباً لبعضها على أساس حشويته الباطلة، ومما يؤكد هذه الحقيقة ما يلحظ في مسلك الحزب الوهابي إذ يشدد في المناقشة السندية، بينها أعرض عن المضمون، واتخذ السند طريقاً لجحود الكثير من المضامين الدينية التي دل عليها الكتاب والسنة والإجماع والعقل بتهمة الجرح السندي، بينها صحح الأحاديث الموضوعة والكاذبة؛ لأنها تتهاشي مع أفكاره الباطلة.

والخلاصة: أن منهج الاقتصار على التوثيق السندي انتهى إلى الإعراض عن طائفة كبيرة من الأخبار الواردة عن الأئمة المنه المنه عن بحجة الضعف السندي، وبه غلقت أبواب للعلم والمعرفة في مجالات كثيرة، فضلاً عن حصر

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان: ج٧، ص٧١ تفسير الآية المزبورة.

<sup>(</sup>٣) انظر جامع الأخبار: ص١٣٢، ح٢٦٧؛ البحار: ج٩٢، ص٩١، ح١.

<sup>(</sup>٤) انظر المعجم الوسيط: ج١، ص١٧٧، (حشا)؛ المنجد: ص١٣٦، (حشا).

المرجعية الدينية بالفقه والأحكام دون غيرها، وعزلها عن باقي جوانب الحياة، وهذا خلل كبير ينافي غرض التشريع والشريعة.

الملاحظة الثانية: أننا حينها نؤكد على أهمية المضامين ولزوم النظر إليها لا نريد إبطال أهمية السند أو إلغاء دوره في التوثيقات الروائية كلا؛ بداهة أن وثاقة السند طريق عقلائي وشرعي في العمل بالحديث، وإنها نريد أن نلفت نظر الباحثين إلى أمرين:

أحدهما: أن هناك طريقاً آخر يمكن اعتماده لتوثيق الحديث يغاير الطريق السندي وهو طريق المتن والمضمون، فإن حصر التوثيقات بالطريق السندي نهج لا يتوافق مع موازين العقل والشرع، وتترتب عليه الكثير من المفاسد التي تنتهي إلى غلق أبواب المعارف الدينية وحرمان البشرية منها.

ثانيهها: أن على الباحث أن ينظر إلى مضمون الخبر قبل النظر إلى سنده؛ لأن رتبة الوثاقة السندية متأخرة عن الوثاقة المضمونية، وذلك لأن الخلل المضموني يبطل العمل بالخبر وإن كان صحيحاً سنداً، كما أن قوة المضمون توجب العمل بالخبر وإن كان سنده ضعيفاً؛ لأن الذي يهم في مقام العمل هو إحراز الصدور عن المعصوم، فإذا أحرزنا صدور الخبر عنه عليه ولو بواسطة المضمون والقرائن الوثوقية كفى في مقام التنجيز والإعذار.

#### أسباب رجحان الوثاقة المضمونية

ويمكن توجيه الرجحان المضموني على السندي بعدة وجوه:

الوجه الأول: أن الوثاقة المضمونية تورث القطع أو الاطمئنان لتطابقها مع المتون الصحيحة المعتمدة، بخلاف الوثاقة السندية فإنها لا تعدو أن تكون

٩٦ ..... فقه الحديث

ظناً - في الغالب - والحجة القطعية تتقدم على الحجة الظنية عقلاً وشرعاً.

الوجه الثاني: النصوص الكثيرة التي جعلت المضمون أساساً للتوثيق الخبري في مقام العمل، ولم تنص على التوثيق السندي إلا القليل، نظير روايات العرض على الكتاب والعمل بها وافقه والإعراض عها يخالفه، ففي موثقة السكوني عن أبي عبد الله عليه قال: ((قال رسول الله عليه الله عليه على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نوراً، فها وافق كتاب الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فدعوه))(١) وإطلاق الأمر فيها يشمل الموافقة مع ضعف السند والمخالفة مع قوة السند.

وفي صحيحة هشام بن الحكم عن أبي عبد الله عليه قال: ((خطب النبي عَيْنَا بَهُ بمنى فقال: أيها الناس ما جاءكم عني يوافق كتاب الله فأنا قلته، وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم أقله))(٢) و(ما) الموصولة عامة تشمل ما جاء عن النبي عَيْنَا من المتون أو المضامين كما لو حكى الصحابة عن سيرته عَيْنَا من المعاني، والأول وإن كان هو المتبادر من أداة العموم إلا أنه لا ينفى ما عداه؛ لأن ظهوره في المتن غير مستقر.

وكيف كان، فإنّ منطوق الحديث يتضمن دلالتين:

الدلالة الأولى: أن كل ما يأتي عن النبي عَلَيْكَالَة من المتون والمضامين بسند قوي أو ضعيف لا يلحظ إلى سنده أو لا بل إلى مضمونه، فإن وافق كتاب الله

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٠، ح١١؛ الكافي: ج١، ٦٩، ح١.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١١، ح١٥؛ الكافي: ج١، ص١٩، ح٥.

كشف عن صحة سنده، ولازم ذلك أن يكون التوثيق المضموني حاكماً على التوثيق السندى، وبه يتم المدعى.

الدلالة الثانية: أن ما جاء عن النبي عَلَيْلاً من دون السند كما لو حكى أحد القائلين قو لاً عن النبي وكان موافقاً لكتاب الله يمكن اعتباره قو لاً للنبي تنزيلاً لا حقيقة، فيكون مفاده مفاد أخبار التسامح في أدلة السنن التي نصت على أن من بلغه ثواب على عمل فأتى بذاك العمل رجاء للثواب أعطيه وإن كان رسول الله عَلَيْلاً لم يقله (۱)، وبالرغم من أن هذا المعنى أبعد من منطوق الحديث إلا أنه يدل على المدعى، وأن المضمون هو الأساس في التوثيق، وهو الحاكم على السند، كما يدل على كفاية فهم ملاك الطاعة والمعصية في الامتثال والعمل. فكل مضمون يعلم بموافقته للكتاب يمكن العمل به وإن لم ترد فيه رواية.

ويؤكد هاتين الدلالتين من الجهة المخالفة صحيحة أيوب بن الحر قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: ((كل شيء مردود إلى الكتاب والسنة، وكل حديث لا يوافق كتاب الله فهو زخرف))(٢).

وهو صريح في أن الضابطة في تكذيب الحديث مخالفة مضمونه للكتاب وإن كان صحيحاً سنداً، ولازمه إمكان نفي الخبر المخالف للكتاب عن المعصوم عليه وتكذيب نسبته كما يستفاد من لفظ (الزخرف) ونسبته إلى

<sup>(</sup>١) عدة الداعي: ص٩.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١١، ح١١؛ الكافي: ج١، ص٢٢، ح١٢٨. ص٢٢، ح١٢٨.

الحديث، فالزخرف في اللغة: الزينة المزوّقة (۱)، وزخرف القول أي الباطل، يسمى بالزخرف لأنه يحمل زينة الكلام وشكله لكنه خال من المضمون الصحيح، ومن هنا يحمل الخبر المخالف للكتاب على التقية إن كان صحيحاً في سنده، وتسميته بالزخرف باعتبار بطلان مضمونه إما من جهة عدم إرادته الجدية أو بطلانه في نفسه لمخالفته للواقع.

وأصرح مما تقدم ورد في أصل زيد الزرّاد قال: حدثنا جابر بن يزيد الجعفي قال: سمعت أبا جعفر على يقول: ((إن لنا أوعية نملؤها علماً وحكماً وليست لها بأهل، فها نملؤها إلاّ لتنقل إلى شيعتنا، فانظروا إلى ما في الأوعية فخذوها، ثم صفّوها من الكدورة تأخذونها بيضاء نقية صافية، وإياكم والأوعية فإنها وعاء سوء فتنكبوها)(٢).

وهو ظاهر بل صريح في أن الضابطة في اعتبار الحديث لمضمونه وليس للراوي، لأن راوي الحديث قد يكون غير شيعي، وربها لا يؤمن عليه من التخليط والزيادة في النقل؛ لأنه وعاء سوء، سواء كان عن اختيار أو عن غير اختيار، كفاسد المعتقد الذي ينقل ما يتلقاه من الإمام عليه بحسب فهمه، ولكن لا ينبغي للمؤمن أن يرد ما يحمله أمثال هؤلاء لمجرد عدم وثاقتهم، بل لابد من الأخذ بالمعاني والمضامين بعد تصفيتها، والذي ينبغي النظر إليه أولاً هو المضمون وتصفيته من الزوائد عبر عرضه على محكمات الكتاب والسنة وموازين العقل، على أن الراوي الثقة في نفسه إنها يحكم

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٣٧٩، (زخرف)؛ مجمع البحرين: ج٥، ص٦٧، (زخرف).

<sup>(</sup>۲) مستدرك الوسائل: ج۱۷، الباب ۸ من أبواب صفات القاضي، ص7٨٤، - ٢؛ البحار:  $7 \cdot 0.00$  مستدرك الوسائل: ج۲، ص $9 \cdot 0.00$  من أبواب صفات القاضي، ص $9 \cdot 0.00$ 

عليه بالوثاقة استناداً إلى ظاهر الحال في الغالب، وأما سريرته وجوهره فمما يصعب التعرف عليه.

وعليه فإن وثاقة الراوي وإن كانت تحقق موضوع الاعتبار والحجية إثباتاً إلاّ أنها لا تحقق موضوعها واقعاً وثبوتاً، فلابد من دراسة مضمون الخبر حتى وإن رواه الثقة الصادق لنرى مدى موافقته لما لا يتطرق إليه الشك، ولا يبلغه الريب كالقرآن والسنة القطعية.

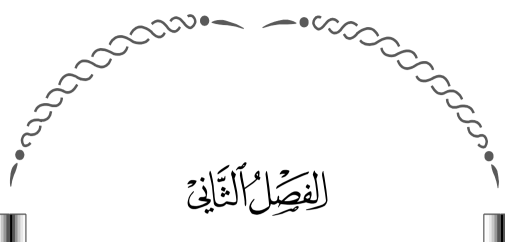
الوجه الثالث: اتفاق الكلمة على وجوب إرجاع المتشابه من الأخبار إلى المحكمات من الآيات والروايات؛ لأن الصحة السندية لا تكفي في حجية العمل بالخبر المتشابه ما لم يرتفع عنه التشابه، ولازم جعل المحكم المضموني ضابطة للعمل بالخبر الصحيح عقلاً حكومة المضمون على السند، بل حرمة العمل بالمتشابه؛ لأنه من مصاديق العمل بالظن، بخلاف العمل بالمحكم فإنه من مصاديق العمل بالعلم، وهذا ما دل عليه قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ من مصاديق العمل بالغلم، وهذا ما دل عليه قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّ كُمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهمْ زَيْعٌ فَيَتَبعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ ﴾ (١٠).

ويعززه اتفاق كلمة الأصوليين على أن المرجح الدلالي والمضموني حاكم على المرجح السندي استناداً إلى ظواهر الأخبار العلاجية، ومثله يقال في ترجيح الجمع العرفي على القوة السندية، والأمر جلي لا يحتاج إلى مزيد توضيح هنا، وقد فصله الأصوليون في أبحاثهم.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٧.

الملاحظة الثالثة: أن اعتباد التوثيق المضموني يمكن أن يؤسس نهجاً جديداً في التوثيقات السندية، وبه يمكن أن تتغير بعض معالم علم الرجال؛ لأن دراسة الراوي من خلال رواياته والمضامين التي ينقلها قد توثق بعض المجاهيل أو الضعفاء، فقد عرف من مسلك جمع من الرجاليين أنهم يطعنون في الراوي بسبب معتقداته أو مروياته اعتقاداً منهم بغلوه أو فساد إيهانه مع أن ما يرويه في موازين العلم الصحيح ليست كذلك.

كما أن قوة المضمون الذي يرويه ومطابقته للكتاب والسنّة يكشف عن اعتبار ما يرويه وصحة نسبته إلى المعصوم عليه ولازمه العرفي ثبوت وثاقته وإن لم يتعرض له علماء الرجال بالذكر. وسيأتي لهذا مزيد تفصيل.



دواعي التوثيق المتني والمضموني وأسبابه

وفيه تمهيد ومباحث:

المبحث الأول: مشكلة وضع الحديث وآثارها

المبحث الثاني: مشكلة أخطاء الرواة

المبحث الثالث: تأريخ تدوين الحديث وضبطه

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني.........

#### التمهيد:

يتقوم الحديث الشريف بركنين هامين:

أحدهما: الركن الصدوري، ويراد به صدور الحديث من المعصوم عليه الفعل، وليس هو كلام الرواة وقد نسب إلى المعصوم كذباً بدوافع سياسية – في الغالب – .

وثانيها: الركن المضموني، ويراد أن يكون المعنى الذي يتضمنه الحديث قد عناه المعصوم بالفعل لا أنه استعمل اللفظ وأراد معنى آخر غير معناه الظاهر، وإنها قال الإمام على اللفظ تقية مثلاً أو كناية، وقد اصطلح علماء الدراية على الأول بوثاقة الصدور، وعلى الثاني بجهة الصدور، وقد اتخذ علماء الدراية للأول معايير لتمييز الحديث الصحيح من غيره عمدتها تعود إلى التوثيقات السندية، وذلك بالفحص عن أحوال الرجال الذين رووا الحديث من حيث الوثاقة والإيهان والعدالة والضبط ونحوها من معايير، واتخذوا للثاني القرائن المضمونية لتمييز الحديث الصادر للتقية عن الآخر الصادر لبيان الواقع من قبيل موافقة الحديث للكتاب، أو عدم مخالفته له، أو موافقته للعامة ونحو ذلك.

وهذا شاهد آخر يؤكد عدم صحة انحصار التوثيقات بالطريق السندي، فإن صحة السند وحدها لا تكفي للعمل بالخبر ما لم يحرز صحة المضمون أيضاً، وعلى هذا الأساس تحمل بعض الأخبار الصحيحة على التقية فلا يعمل بمضمونها وإن كانت صحيحة، كما أن علماء الطائفة قد يعرضون عن العمل ببعض الأخبار الصحيحة لسبب آخر غير التقية يدركه المتقدمون بالحس أو

بالحدس وقد غاب عنا بينها قد يعملون بالأخبار الضعيفة؛ إذ اشتهر بينهم أن الشهرة جابرة كاسرة، لأنها قد تجبر الخبر الضعيف وتكسر الخبر القوي كها سيأتيك تفصيله، والذي يهمنا في هذا الفصل هو بيان منشأ الخلل الذي يصيب الأخبار وأسباب ضعفها، وقد اشتهر أن السبب يعود لأمرين:

أحدهما: مشكلة الوضع في الخبر التي خلطت الخبر الصحيح بغيره.

ثانيهم! مشكلة أخطاء الرواة واشتباهاتهم التي سببت دخول أقوالهم أو آرائهم في الحديث، أو تضييع بعض متون الحديث اشتباها، والمشكلة الأولى تخل بسند الحديث، بينها الثانية تخل بمضمونه، وقد أشارت إلى كلا المشكلتين رواية مسعدة بن صدقة عن الصادق على عن أمير المؤمنين على جاء فيها أن رجلاً سأله على عن أسباب اختلاف الحديث وتناقضه أحياناً وكله منسوب إلى النبي عَيْلاً؛ إذ قال: إني سمعت من سلمان وأبي ذر والمقداد أشياء في تفسير القرآن والرواية عن النبي عَيْلاً، وسمعت منك تصديق ما سمعت منهم، ورأيت في أيدي الناس أشياء كثيرة في تفسير القرآن والأحاديث عن النبي عَيْلاً ويفسرون أن ذلك باطل، أفترى الناس يكذبون متعمدين على النبي عَيْلاً ويفسرون القرآن بآرائهم؟

منافق مظهر للإيهان، متصنع بالإسلام، لا يتأثم ولا يتحرّج، يكذب على رسول الله عليه الله على الله الله على الله ع

ورجل سمع من رسول الله على ألم يُعطَّه على وجهه فوهم فيه، ولم يتعمد كذباً، فهو في يديه، يرويه ويعمل به ويقول: أنا سمعته من رسول الله عَيْلِكَ، فلو علم المسلمون أنه وَهَم فيه لم يقبلوه منه، ولو علم هو أنه كذلك لرفضه.

ورجل ثالث سمع من رسول الله عَلَيْهِ شيئاً يأمر به ثم نهى عنه وهو لا يعلم، أو سمعه نهى عن شيء ثم أمر به وهو لا يعلم، فحفظ المنسوخ ولم يعلم، فلو علم أنه منسوخ لرفضه، ولو علم المسلمون إذ سمعوه منه أنه منسوخ لرفضوه.

وآخر لم يكذب على الله ولا على رسوله، مبغض للكذب خوفاً لله تعالى، وتعظيماً لرسول الله على وجهه فجاء به على ما سمعه لم يزد فيه ولم ينقص منه، وحفظ الناسخ فعمل به، وحفظ المنسوخ وجنبّ عنه، وعرف الخاص والعام فوضع كل شيء موضعه، وعرف المتشابه والمحكم، وقد كان يكون من رسول الله عليه الكلام له وجهان: فكلام خاص، وكلام عام، فيسمعه من لا يعرف ما عنى الله تعالى به، ولا ما عنى به رسول الله عليه فير معرفة بمعناه، ولا ما عنى به به، وما خرج من أجله، وليس كل أصحاب رسول الله عليه يسأله ويستفهمه، حتى أن كانوا ليحبون أن يجيء الأعرابي أو الطاري فيسأله عليه على عير معموا

كلامه، وكان لا يمر بي من ذلك شيء إلا سألته عنه وحفظته، فهذه وجوه ما عليه الناس في اختلافهم وعللهم في رواياتهم) (١) والرواية ظاهرة في حصر أسباب اختلاف الحديث، وهي تتلخص في أربعة:

الأول: الكذب ووضع الحديث.

الثاني: الخطأ والاشتباه في النقل.

الثالث: الجهل بالمتن.

وهذه الثلاثة تقابل الحديث الصحيح في متنه وسنده، والسبب الأول يوجب البحث السندي لتمييز الحديث الصادر عن أهل العصمة من غيره؛ لوجود التعمد في خلط الحديث الصحيح بغيره.

والثاني والثالث يوجبان البحث المضموني والنظر في تمامية المضمون المروي وملاحظة المعنى المقصود وأنه عام أم مخصص، ومطلق أم مقيد، ومنسوخ أم باق، وظاهر صريح أم متشابه يفتقر إلى مفسّر.

الرابع: قصور الرواة في نقل المضمون والمعنى، فيروي المعنى بحسب ما يفهمه من الحديث وليس نصه، وهذا يرجع إلى الخلل المضموني أيضاً، وفي مقابل كل ذلك يأتي الحديث المروي عن الثقة الحافظ، ويقع الاختلاط بين الحديث الصحيح الذي يصح الاعتهاد عليه والحديث الموضوع أو الناقص في متنه أو مضمونه، ونلاحظ أن الأسباب الأربعة لاختلاف الحديث تتلخص في سبين أساسيين هما: الوضع والخطأ الواقع في نقل المتن أو المضمون جهلاً أو عمداً، وبيان ذلك نستعرضه في مباحث:

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ج١، ص٣٩٣-٣٩٥.

## المبحث الأول مشكلة وضع الحديث وآثارها

والبحث فيها يتم في أمور:

الأمر الأول: في معنى الوضع الأمر الثاني: منشأ الوضع وتأريخه الأمر الثالث: في دوافع الوضع وغاياته ١٠٨ ......فقه الحديث

## الأمر الأول: في معنى الوضع

الوضع في اللغة الإسقاط والحط. يقال للرجل الدني، وضيع في مقابل الرفيع، ووضعت المرأة أي ولدت وحطت حملها، وفيه قوله تعالى: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴿ اللهِ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴿ اللهِ عَنْ أَعْلال الجاهلية التي أسقطها عنهم الإسلام، وفي حديث الرفع: ((وضع عن أمتي تسع خصال)) (٢) أي حط عنهم إثمها أو مؤاخذتها.

ويقال وضع عنه الدّين والدم وجميع أنواع الجناية أي أسقطها عنه (٣).

ومنها: الاختلاق، يقال وضع الشيء وضعاً أي اختلقه، ومنه سمي الحديث الكاذب بالموضوع (٤)، وهو يرجع إلى المعنى الأول؛ لأن الاختلاق حط للحديث وتنزيل له من مستوى الصدق إلى الكذب، ومن الحق إلى الباطل، أو لأنه إسقاط للحديث عن درجة الاعتبار، أو لأنه إسقاط للكلام وإصداره عن غير أهله، أو لأنه يحط الكلام الكاذب مكان الحديث وعلى هذا فإن المعنى الاصطلاحي للحديث الموضوع مأخوذ من اللغة وليس بتأسيس جديد فيكون حقيقة عرفية خاصة.

ويراد بالحديث الموضوع: المكذوب على رسول الله عَيْلِاللَّهُ والأئمة اللَّهُ عَلَيْكُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٢، ص٤٦٣، ح٢؛ تحف العقول: ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ج٨، ص٩٦، (وضع)؛ مجمع البحرين: ج٤، ص٥٠٥، (وضع).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ج٨، ص٣٩٧، (وضع).

عندنا، وعند الجمهور يختص بالكلام المنسوب إلى رسول الله (۱)، ومن ذلك ما حكي أن غياث بن إبراهيم دخل على المهدي العباسي وكان يجب المسابقة بالحهام، فروى عن النبي عَيْنِهُ أنه قال: ((لا سبق إلا في خف أو حافر أو نصل أو جناح)) فأمر له المهدي بعشرة آلاف درهم، فلما خرج قال المهدي: أشهد أن قفاه قفا كذّاب على رسول الله، ولكن هذا أراد أن يتقرب إلينا، وأمر بذبح الحهام وقال: أنا حملته على ذلك (۱).

وقد رويت القضية نفسها أو ما يشابهها عن حفص بن غياث؛ إذ أضاف الريش ليدخل الحمام فيما يستحب السبق فيه تقرباً إلى المهدي (٣).

وقد ابتلي الحديث النبوي بالوضاعين لدوافع سياسية وأغراض خاصة ليس في الفروع، بل حتى في الأصول؛ إذ وضع الغلاة والخوارج والزنادقة من الأحاديث ما لا يحصى نصرة لزعماء الباطل، ومحاربة للنبي وأهل بيته المهماً لا محواً لآثارهم.

وعن الصنعاني في كتاب الدر الملتقط أنه قال: ومن الموضوعات ما زعموا أن النبي عَلَيْكُ قال: (أن الله يتجلى للخلائق يوم القيامة عامة، ويتجلى لك يا أبا بكر خاصة) (٤) وأنه قال: (حدثني جبرئيل أن الله لما خلق الأرواح

<sup>(</sup>١) توضيح الأفكار (للصنعاني): ص٦٨؛ اللؤلؤ المرصوع (للقاوقجي): ص١٢.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين: ج٤، ص٥٠٥، (وضع).

<sup>(</sup>٣) انظر مسالك الإفهام: ج٢، ص٤٠٤؛ مستند الشيعة: ج١٨، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين: ج٤، ص١٦٥، (وضع)؛ وانظر الكافي: ج٢، ص٣١٢؛ البحار: ج٣٠، ص٤٠٤؛ الموضوعات: ج١، ص٤٠٤؛ ميزان الاعتدال: ج١، ص١٤٣.

اختار روح أبي بكر من بين الأرواح) (١) وما روي: (أن أول من يعطى كتابه بيمينه عمر بن الخطاب وله شعاع كشعاع الشمس) (٢) ومنها: (من سب أبا بكر وعمر قتل، ومن سب عثمان وعلياً جلد الحد) (٣) إلى غير ذلك من الأحاديث المنافية لضرورة العقل وهي كثيرة.

وعليه فتسمية الكلام الموضوع بالحديث ليست حقيقية، بل هي من باب مجاز المشاكلة أو المقابلة بالحديث الصحيح، أو من باب التشابه في الشكل والصورة؛ لاشتهاله على السند والمتن، أو من باب المجاز الادعائي؛ لأنه حديث بزعم واضعه؛ بداهة أن الحديث اصطلاحاً كلام المعصوم عليه لا ما بنسب إليه كذياً.

<sup>(</sup>۱) مجمع البحرين: ج٤، ص١٧٥، (وضع)؛ الموضوعات: ج١، ص ٣١٠؛ ميزان الاعتدال: ج٠٣، ص ٤٨٨.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٠٣، ص٤١٤؛ نهاية الدراية: ص٤١٣؛ الموضوعات: ج١، ص٠٣٢؛ مجمع البحرين: ج٤، ص١٦٥، (وضع).

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٣٠، ص٤١٤؛ نهاية الدراية: ص٣١٥؛ مجمع البحرين: ج٤، ص٥١٧، (وضع).

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني......

# الأمر الثاني: منشأ الوضع وتأريخه

يتفرع على الوضع نوعان من الأحاديث اشتهر تسميتها بالأحاديث الإسرائيلية والأحاديث المدلسة، وقام بوضع الأول جماعة من أهل الكتاب الذين أسلموا ودسوا في الدين جملة من أفكارهم وعقائدهم الباطلة، ونقلوها بعنوان أحاديث شوهوا فيها الحقائق، وقام بالثاني جماعة من الصحابة الذين كانوا يتقاضون أجراً في الكذب على النبي عَنْ أو كانوا يلحقون بكلام النبي كلام غيره لدوافع سياسية في الغالب من أمثال أبي هريرة وسمرة بن جندب، وقد نشأ هذا النهج منذ عهد النبي عَنْ حتى إنه صرح بكثرة الكذابين الذين كانوا يتقولون عليه، أو ينسبون له حديثاً لم يقله كها مر.

ويبدو من وقائع الأحداث وجود منهجية موضوعة من قبل جماعة من الصحابة لمحاربة سنة النبيء عُلِيلاً وفصلها عن الإسلام والمجتمع المسلم تحصيلاً لفراغات في التشريع تملأ بآراء الحكام وميولهم خدمة لأهدافهم الشخصية، وظهرت معالم هذه المنهجية من منع بعض كبار الصحابة من تدوين النبي للحديث الذي أراد أن يجعله نهجاً للأمة بعد رحيله لن يضلوا

بعده أبداً، ووصفوا النبي بالهجران تحقيقاً لهذه الغاية (۱)، ومن بعده منعوا من تدوين الحديث ونشره والتحدث به للمسلمين بمبررات واهية وأغراض مفضوحة، فقد روى الذهبي أن أبا بكر جمع الناس بعد وفاة نبيهم فقال: إنكم تحدثون عن رسول الله عَيْظَة أحاديث تختلفون فيها، والناس بعدكم أشد اختلافاً، فلا تحدثوا عن رسول الله شيئاً، فمن سألكم فقولوا بيننا وبينكم كتاب الله فاستحلوا حلاله، وحرّموا حرامه (۲).

ومن الواضح أن حلال القرآن وحرامه فيه المخصص والمقيد والمفصّل الذي لم يعرف إلا من خلال السنّة، فمنع السنّة مساوق لتعطيل القرآن أيضاً وترك العمل به، ومن هنا تتضح شناعة هذه الخطة ومدى عمقها في محاربة القرآن نفسه، وقد أكد هذا النهج عمر حينها منع الصحابة من التحديث وعاقبهم وسجنهم عليه.

فقد روى قرظة بن كعب قال: لما سيّرنا عمر إلى العراق مشى معنا إلى صرار، ثم قال: أتدرون لم شيّعتكم؟ قلنا: أردت أن تشيّعنا وتكرمنا. قال: إن

<sup>(</sup>۱) شكلت هذه السياسة خسارة كبرى للإسلام والمسلمين، بل والإنسانية أجمع؛ إذ حرمت أهل الإيهان نور السنة وبركاتها، وخلطتها بالبدع والضلالات، ولذا وصفتها الصديقة الزهراء في خطبتها بالمصيبة العظمى والطامة الكبرى؛ لأنها أزالت حرمة النبي عَيْلاً ولم تهتكه فقط، والفرق بين الهتك والإزالة أن الأول يحفظ الحرمة ولكن يتجاوز عليها أحياناً، وأما الثاني فإنه أزالها ولم يبق لها شيئاً من الاحترام، ومن هنا استباحوا أهله وعترته لميناً وقتلوهم وشردوهم، كما حاربوا سنته علناً، وغصبوا خلافته.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ: ج١، ص٢-٣، ترجمة أبي بكر.

مع ذلك لحاجة. إنكم تأتون أهل قرية لهم دوي بالقرآن كدوي النحل فلا تصدوهم بالأحاديث عن رسول الله عنه وأنا شريككم. قال قرظة: فما حدثت بعده حديثاً عن رسول الله عنه أن يحدث كان يقول: نهانا عمر)(۱).

وقال عبد الرحمن بن عوف: ما مات عمر بن الخطاب حتى بعث إلى أصحاب رسول الله عَنِيلاً فجمعهم من الآفاق: عبد الله بن حذيفة، وأبا الله عَنْيلاً في أفشيتم عن الدرداء، وأبا ذر، وعقبة بن عامر، فقال: ما هذه الأحاديث التي أفشيتم عن رسول الله عَنْيلاً في الآفاق؟ قالوا: أتنهانا؟ قال: لا، أقيموا عندي، ولا والله لا تفارقوني ما عشت، فنحن أعلم، نأخذ ونرد عليكم، فها فارقوه حتى مات (٢).

وواضح أن إبقاءهم عنده كان نوعاً من الإقامة الجبرية في المدينة التي هي نوع من أنواع السجن.

وروى الذهبي أن عمر حبس ثلاثة ابن مسعود وأبا الدرداء وأبا مسعود

<sup>(</sup>۱) انظر الوسائل: ج۱، ص۱۰-۱۱، مقدمة التحقيق؛ الغدير: ج٦، ص٢٩٤؛ معالم المدرستين: ج٢، ص٥٤؛ تذكرة الحفاظ: ج١، ص٧، وقرظة بن كعب انصاري خزرجي هو أحد العشرة الذين وجههم عمر مع عمار بن ياسر إلى الكوفة، شهد أحداً وما بعدها، وفتح الري سنة ٢٣هد، ولاه أمير المؤمنين علي الكوفة لما سار إلى الجمل، وتوفي بها في أيام خلافته. انظر أسد الغابة: ج٤، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>۲) كنز العمال: ج١٠، ص٢٩٢، ح٢٩٤٧؟ مختصر البصائر: ص١٢؛ معالم المدرستين: ج٢، ص٥٥.

الأنصاري مدة عام؛ لأنهم أكثروا الحديث عن رسول للهُ عَلَيْلَاللهُ (۱) فاطلقهم عثمان بعد توليه (۲).

واتبع عمر أسلوباً آخر لمحاربة الحديث؛ إذ روى ابن سعد في طبقاته أن الأحاديث كثرت على عهد عمر فأنشد الناس أن يأتوه بها فلما أتوه بها، أمر بتحريقها (٣)، وقبله فعل ذلك أبو بكر؛ إذ روت عائشة أنه جمع خمسمائة حديث عن النبي عَيْاللَّهُ ثم أحرقها (٤).

وأقر هذه السياسة عثمان وأجبر الناس عليها، بل خطب قائلاً: لا يحل لأحد يروي حديثاً لم يسمع به في عهد أبي بكر ولا عهد عمر (٥) ، وكان يضع العيون على المحدثين لكيلا يفلت منهم أحد، وينقل عن النبي عَيِّلاً ما لا يرضاه الحاكم، وفي هذا روى جماعة أن أبا ذر كان جالساً عند الجمرة الوسطى في موسم الحج وقد اجتمع الناس يستفتونه فأتاه رجل فوقف عليه ثم قال: ألم تنه عن الفتيا؟ فرفع رأسه إليه فقال: أرقيب أنت علي ؟ لو وضعتم الصمصامة على هذه وأشار إلى قفاه ثم ظننت أني أنفذ كلمة سمعتها من

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ: ج١، ص٧.

<sup>(</sup>٢) انظر العواصم من القواصم (لابن العربي): ص٥٥-٧٦.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى: ج٥، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٤) تذكرة الحفاظ: ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٥) كنز العمال: ج١٠، ص٢٩٥، ح٢٩٤٩؛ الطبقات الكبرى: ج٢، ص٣٣٦؛ الكافل: ج٣، ص٣٤٩؛ تاريخ مدينة دمشق: ج٣٩، ص١٨٠.

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني.......١١٥

رسول الله عَيْظَةُ قبل أن تجهزوا عليّ لأنفذتها أنا(١).

وزاد معاوية في ذلك فوضع طوقاً على الرواة وحاصرهم ليعزلهم اجتهاعياً، فقد روى الأحنف بن قيس قال: أتيت الشام فجمعت - أي حضرتُ صلاة الجمعة - فإذا أنا برجل لا ينتهي إلى سارية إلا فر أهلها يصلي ويخف صلاته، فجلست إليه فقلت له: يا عبد الله من أنت؟ قال: أنا أبو ذر، فقال لي: فأنت من أنت؟ قال: قلت: الأحنف بن قيس. قال: قم عني لا أعدك بشر، فقلت له: كيف تعدني بشر؟ قال: إن هذا - أي معاوية - نادى مناديه - (ألا يجالسني أحد)().

وروى الطبري أن معاوية لما استعمل المغيرة بن شعبة على الكوفة سنة إحدى وأربعين وأمّره عليها أوصاه وقال له: قد أردت إيصاءك بأشياء كثيرة أنا تاركها اعتهاداً على بصرك، ولست تاركاً إيصاءك بخصلة: لا تترك شتم على وذمّه، والترحم على عثهان والاستغفار له، والعيب لأصحاب على والإقصاء لهم، والإطراء لشيعة عثهان والإدناء لهم، فقال له المغيرة: قد جرّبت وعملت قبلك لغيرك فلم يذممني، وستبلو فتحمد أو تذم، فقال: بل نحمد إن شاء الله "".

وكتب معاوية إلى كل عماله أن برئت الذمة ممن روى شيئاً من فضل أبي

<sup>(</sup>۱) سنن الدارمي: ج۱، ص۱۳٦؛ الطبقات الكبرى: ج۲، ص۲۵۹؛ صحيح البخاري: ج۱، ص۲۵،

<sup>(</sup>٢) تاريخ مدينة دمشق: ج٦٦، ص١٩٤؛ طبقات الكبرى: ج٤، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري: ج٤، ص١٨٨؛ وانظر الكامل في التاريخ: ج٣، ص٤٧٢.

تراب - يعني علياً علياً علياً علي - وأهل بيته (۱)، وقتل في هذا السبيل جمعاً من أجلاء أصحابه صبراً من قبيل حجر بن عدي ورشيد الهجري وميثم التهار، واستمر المنع نافذاً حتى حكومة عمر بن عبد العزيز الأموي؛ إذ رفع اللعن الذي سنه معاوية على أمير المؤمنين عليه وأرجع فدكاً إلى ورثة الزهراء المه وأمر بكتابة الحديث، فكتب إلى أهل المدينة: أن انظروا إلى حديث رسول الله فاكتبوه، فإني قد خفت دروس العلم وذهاب أهله، وكان ابن شهاب الزهري أوّل من دون الحديث على رأس المائة بأمر عمر بن عبد العزيز، ثم كثر التدوين والتصنيف (۱).

وفي مقابل هذا المنع فتح بعض الصحابة الباب واسعاً أمام جماعة من علماء اليهود والنصارى من أمثال تميم الداري وكعب الأحبار ووهب بن منبه وعبد الله بن سلام لترويج أفكارهم بين المسلمين، فأدخلوا في الإسلام جملة من المعتقدات الضالة التي تتنافى مع مبادئ الإسلام وأصوله الاعتقادية، وهو ما اصطلح عليه بالإسرائيليات.

فقد كان تميم الداري نصرانياً من علماء أهل الكتاب ورهبانهم في فلسطين قدم المدينة بعد غزوة تبوك، وأظهر الإسلام بعد سرقة ثبتت عليه ليدفع عن نفسه العقاب في قصة مفصلة، وعاش في المدينة في عهد عمر وعثمان، وكان يعظمه ويقول فيه إنه خير أهل المدينة، وألحقه بأهل بدر في العطاء، وبعد قتل عثمان انتقل إلى الشام وعاش في ظل معاوية حتى توفي سنة أربعين للهجرة،

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) معالم المدرستين: ج٢، ص٤٤؛ كشف اليقين: ص١٢، المقدمة.

وقد خصص له عمر ساعة في كل أسبوع يتحدث فيها قبل صلاة الجمعة بمسجد النبي عَلِياليًّا، وينشر أفكاره، ثم زادها عثمان ساعتين في يومين.

وأما كعب الأحبار فكان من كبار أحبار اليهود باليمن قدم المدينة وأسلم على عهد عمر فأبقاه فيها، وفي أواخر عهد عثمان ارتحل إلى الشام ليعيش في كنف معاوية، والذي هو الآخر وظف علومه الإسرائيلية لخدمة أهدافه السياسية، وقد عاش طويلاً، وبلغ عمره مائة وأربعة سنين، وتوفي بحمص عام ٣٤ هجرية، وكان عمر وعثمان ومعاوية يسألونه عن مبدأ الخلق وقضايا المعاد وتفسير القرآن إلى غير ذلك من مسائل ترتبط بأصول الدين بما فتح له المجال الواسع لخلط المفاهيم ودس الشبهات والأباطيل في الحديث.

فقد روى عنه جماعة من رواة الصحابة من أمثال أنس بن مالك وأبي هريرة وعبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير ومعاوية ونظرائهم ممن رووا الكثير من الأحاديث المدسوسة، وكان هذا أحد أبرز الطرق التي تسربت من خلالها أفكار التجسيم والتشبيه ونفي عصمة الأنبياء وغيرها من أباطيل إلى الفكر العامى الذي عليه الجمهور إلى يومنا هذا.

وقد اعتمد معاوية في تدبير حكمه على جماعة من النصارى وكان لهم الدور الكبير في إدخال المعتقدات الإسرائيلية في البلاط الأموي من أمثال كاتبه سرجون، وطبيبه ابن أثال، وشاعره الأخطل، فكان الأول شريكه في التخطيط، والثاني أداته في قتل خصومه، والثالث وسيلته الدعائية، حتى روي أن معاوية لما أراد تمهيد الحكم ليزيد رأى ميل أهل الشام إلى عبد الرحمن بن خالد بن الوليد فأمر طبيبه أن يسمّه، ووعده أن يضع عنه الخراج لمدة

سنة، ويوليه على خراج حمص، فوفى كل واحد منهم الصاحبه، وكان أول من الستعمل غير المسلمين في الولايات.

ووظف معاوية شاعرية الأخطل في محاربة الأنصار؛ لأن أكثرهم كانوا أصحاب علي بن أبي طالب عليه ولا يرون رأي معاوية في الحكم والخلافة (١)، واستمر مقرباً عند الأمويين لذات الهدف.

وقد روى أبو الفرج في الأغاني أنه كان يجيء وعليه جبة خز وحرز خز في عنقه سلسلة ذهب فيها صليب ذهب تنفض لحيته خمراً حتى يدخل على عبد الملك بن مروان بغير إذن (٢).

وقد جعل معاوية لوضع الحديث حزباً خاصاً ضم إليه قوماً من الصحابة والتابعين كانت مهمتهم الكذب في الحديث قدحاً في أهل بيت النبي الميالاً، ومدحاً لخصومهم، أو اختلاقاً لأحكام تخدم الحكم والسلطة، ويسمونه سنة النبي، والويل لمن أنكرها ولم يأمن بها ولم يصدّقها (٣).

وقد روى المدائني في ذلك أن معاوية كتب إلى عماله يدعوهم إلى منع الناس من رواية فضائل علي الناس من رواية فضائل علي الناس من شيعة عثمان ومحبيه وأهل ولايته ذلك: كتب إليهم أن انظروا من قبلكم من شيعة عثمان ومحبيه وأهل ولايته والذين يروون فضائله ومناقبه فأدنوا مجالسهم، وقرّبوهم، وأكرموهم،

<sup>(</sup>١) البيان والتبيان: ج١، ص٨٦؛ وانظر الأغاني: ج١٣، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ج٨، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة: ج١، ص٣٥٨؛ تأريخ بغداد: ج١، ص٧، لترى بعض الشواهد الكاشفة عن هذه الحقيقة.

واكتبوا إلىّ بكل ما يروي كل رجل منهم، واسمه واسم أبيه وعشيرته، ففعلوا ذلك حتى أكثروا في فضائل عثمان ومناقبه؛ لما كان يبعثه إليهم معاوية من الصِلات والكساء والحباء والقطائع، ويفيضه في العرب منهم والموالي، فكثر ذلك في كل مصر، وتنافسوا في المنازل والدنيا، فليس يجيء أحد مردود من الناس عاملاً من عمال معاوية فيروي في عثمان فضيلة أو منقبة إلاّ كتب اسمه وقرّبه وشفّعه، فلبثوا بذلك حيناً، ثم كتب إلى عماله: إنّ الحديث في عثمان قد كثر وفشا في كل مصر وفي كل وجه وناحية، فإذا جاءكم كتابي هذا فادعوا الناس إلى الرواية في فضائل الصحابة والخلفاء الأولين، ولا تتركوا خبراً يرويه أحد من المسلمين في أبي تراب إلا وتأتوني بمناقض له في الصحابة مفتعلة، فإن هذا أحب إلى، وأقر لعيني، وأدحض لحجة أبي تراب وشيعته، وأشد عليهم من مناقب عثمان وفضله، فقرئت كتبه على الناس، فرويت أخبار كثيرة في مناقب الصحابة مفتعلة لا حقيقة لها، وجد الناس في رواية ما يجرى هذا المجرى حتى أشادوا بذكر ذلك على المنابر، وألقى إلى معلمي الكتاتيب فعلموا صبيانهم وغلمانهم من ذلك الكثير الواسع حتى رووه وتعلُّموه كما يتعلمون القرآن، وحتى علَّموه بناتهم ونساءهم وخدمهم وحشمهم، فلبثوا بذلك ما شاء الله...

فظهر حديث كثير موضوع، وبهتان منتشر، ومضى على ذلك الفقهاء والقضاة والولاة، وكان أعظم الناس في ذلك بليّة القرّاء المراؤون والمستضعفون الذين يظهرون الخشوع والنسك فيفتعلون الأحاديث ليحظوا بذلك عند ولاتهم، ويقربوا مجالسهم، ويصيبوا به الأموال والضياع والمنازل

حتى انتقلت تلك الأخبار والأحاديث إلى أيدي الديانين الذين لا يستحلون الكذب والبهتان فقبلوها ورووها وهم يظنّون أنها حق، ولو علموا أنها باطلة لل رووها ولا تدينوا بها(١).

### وتظهر مما تقدم أربع نتائج:

النتيجة الأولى: أن ما ورد من الأخبار في مدح آل عثمان وبني أمية مختلق. النتيجة الثانية: أن ما ورد في فضائل الصحابة وبيان مناقبهم مختلق.

النتيجة الثالثة: أن ما ورد في فضائل على السلام وأهل بيته صحيح معتمد.

النتيجة الرابعة: أهمية النظر إلى مضمون الخبر والعناية به قبل النظر إلى سنده.

هذه لمحة مختصرة عن منشأ الفكر الإسرائيلي والأحاديث الموضوعة المدسوسة في الأحاديث النبوية الشريفة.

#### تدليس الحديث

وأما التدليس فقد ابتلي به جمع من رواة الصحابة، لاسيها أبا هريرة الذي يعد عند الجمهور ثالث ثلاثة يعتبرون أكثر من روى الحديث عن النبي عَلَيْلاً، وعنهم أخذوا الكثير من تفاصيل الأصول والفروع (١)، ونال أبو هريرة قصب السبق بين الثلاثة، فقد أجمع رجال الحديث على أنه أكثر الصحابة تحديثاً، وقد حكي أن البخاري وحده روى عنه (٤٤٦) حديثاً، وذكر ابن حزم أن مسند بقي بن مخلد احتوى من حديث أبي هريرة على (٥٣٧٤) مع

<sup>(</sup>١) انظر شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٤٤-٤١؛ فجر الإسلام (لأحمد أمين): ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) والثاني والثالث عبد الله بن عمر وعائشة.

أنه لم يصاحب النبي عَلَيْهِ إلا عاماً واحداً وبضعة أشهر، بينها جمع ابن الجوزي حسب بعض الأقوال ما رواه عبد الله بن عمر فبلغ (۷۰۰) حديث، وهي نسبة الثمن إلى ما رواه أبو هريرة (۱۱)، وقد أسلم بعد فتح خيبر (۱۲) سنة ۷ للهجرة، ولم يصحب النبي أكثر من ثلاث سنوات حسب إقراره (۱۳)، وكان يخدم الناس بطعام بطنه (۱۶).

ولم يختلف الناس في اسم أحد في الجاهلية والإسلام كما اختلفوا في اسم أبي هريرة حتى بلغت الأقوال نحواً من أربعة وأربعين قولاً فن فعرف بكنيته الأنها خاصة به، ومنشأ هذه الكنية بحسب ما يذكره أبو هريرة نفسه. قال: كنت أرعى غنم أهلي وكانت لي هرة صغيرة فكنت أضعها بالليل في شجرة وإذا كان النهار ذهبت بها معي فكنوني أبا هريرة، ويبدو أن الهرة لازمته في المدينة المنورة أيضاً، فقد رآه النبي عَيْنَالله وهو يحملها في كمه، فقال: يا أبا هريرة واشتهر به (٢)، وكان أمياً لا يقرأ ولا يكتب، وظل على ذلك مدة حياته (١)، وقد

<sup>(</sup>۱) شيخ المضيرة: ص۱۱۶، ص۱۳۵، وهناك قول بأن ما رواه ابن عمر ۲۲۰۰ حديث، وما روته عائشة ۲۳۰۰ حديث. انظر تأملات في الصحيحين: ص۱۷.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج٦، ص٣٩، ج٧، ص٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الإصابة: ج٧، ص٣٤٨ وص٣٥٥، الرقم: (١٠٦٨٠)، ترجمة أبي هريرة؛ صحيح البخاري: ج٤، ص١٧٥، علامات النبوة في الإسلام.

<sup>(</sup>٤) شيخ المضيرة: ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الإصابة: ج٧، ص٩٩١؛ أسد الغابة: ج٥، ص١٦-٣١٦.

<sup>(</sup>٦) انظر القاموس المحيط: ص٢٦٤، (هرهر).

<sup>(</sup>٧) شيخ المضيرة: ص٠٥.

أقر بنفسه على أنه أسلم طمعاً في الشبع (١)، وكان يكرر قوله: كنت رجلاً مسكيناً أخدم رسول الله على ملء بطني (٢)، وكان أشهر من سكن الصفة، ولم ينتقل عنها إلا عندما أخرج من المدينة (٣)، وكان في مدة إقامته في المدينة يستقري الصحابة على طعامه من شدة الجوع، وكانوا يردونه ويفرون منه، وحدّث نفسه عن حالته هذه فقال: لقد رأيتني وإني لأخرُّ فيها بين منبر رسول الله إلى حجرة عائشة مغشياً علي، فيجيء الجائي فيضع رجله على عنقي، ويرى أني مجنون وما بي من الجنون ما بي إلا الجوع (٤)، ولم يكن يسعفه إلا جعفر بن أبي طالب؛ لأنه كان يجب المساكين، وقد كناه النبي بأبي المساكين ومن أجل ذلك كان جعفر عند أبي هريرة أفضل الصحابة جميعاً، وكان يقول: ما احتذى النعال ولا ركب المطايا ولا وطئ التراب بعد رسول الله أفضل ما احتذى النعال ولا ركب المطايا ولا وطئ التراب بعد رسول الله أفضل

<sup>(</sup>۱) انظر سير أعلام النبلاء: ج٢، ص٤٣٦؛ البداية والنهاية: ج٨، ص١٠١؛ فتح الباري: ج٧، ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ج١، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج٢، ص٣٧٦؛ ج٤، ص٣٣٦، والصفة اسم موقع مظلل في المؤخرة الشهالية بمسجد النبي بالمدينة المنورة كان يسكنه فقراء الصحابة الذين لا منازل لهم ولا عشائر، فكانت صفة المسجد مثواهم، ولذا نسبوا إليها، وكان إذا تعشى النبي يُنالله يدعو طائفة منهم يتعشون معه، أو يفرقهم على الصحابة ليعشوهم، وكانوا يكثرون تارة ويقلون أخرى بسبب من يتزوج منهم أو يسافر أو يعمل في الأرض. اللهم إلا أبو هريرة فقد ظل فيها لا يبرحها إلى أن انتقل منها إلى البحرين حين استعمله عمر. انظر شيخ المضيرة: ص٥٠، الهامش؛ أبو هريرة: ص٢١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ج١٣، ص٢٥٩.

من جعفر بن أبي طالب (۱) ، فلم يكن لأبي هريرة شأن يذكر وكمال يؤثر، بل كان فيه نهمة شديدة للطعام، ومن أجله كان يطرق الأبواب، ويتكفف الناس، ولأجله كان يتزلف لأصحاب النفوذ والسلطة، ولذا كان يأكل على مائدة معاوية الفاخرة في ملذاتها، ويصلي وراء علي المسيح في صفين، وإذا احتدم القتال يلزم الجبل، واشتهر القول بذلك أن الطعام عند معاوية أدسم، والصلاة مع علي أتم، والوقوف على الجبل أسلم (۲)، ولقب بشيخ المضيرة من هذه الجهة (۳)، وكان يدعي الطب، وكل أدويته أطعمة للبطن، وكان يختلق الحديث لأجل طعامه، وله في ذلك روايات كثيرة (٤)، وكان يدعو بدعاء خاص له ويقول: (اللهم ارزقني ضرساً طحوناً، ومعدة هضوماً، ودبراً نثوراً) (١٠).

وقد تلمذ أبو هريرة على كعب الأحبار اليهودي لما كان يلقي دروسه في المسجد بإذن من عمر وبعده عثمان، وقد حكى ابن سعد في طبقاته عن رجل دخل المسجد فوجد كتباً وبينها سفر من أسفار التوراة وكعب يقرأ<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج٧، ص٢١؛ سير أعلام النبلاء: ج١، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب: ج١، ص٦٤؛ السيرة الحلبية: ج٣، ص٣٩٧؛ روض الأخيار المنتخب من ربيع الأبرار (لمحمد بن يعقوب): ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) المضيرة لحم يطبخ باللبن، وربيا يخلط بالحليب وهو الأجود، ثم يضيفون له من الأبزار ما يوفر اللذة في طعمه، وقال الشيخ محمد عبده: ربيا تكون لبنية بلاد الشام هي المضيرة، وكانت من أطايب أطعمة معاوية حتى ضربوا المثل بها. شيخ المضيرة: ص ٦١، الهامش.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية: ج٨، ص١١١.

<sup>(</sup>٥) ربيع الأبرار (للزمخشري): ج٨، ص١١٣؛ روض الأخيار المنتخب من ربيع الأبرار: ص١٢٥.

<sup>(</sup>٦) الطبقات الكبرى: ج٧، ص٧٩.

وقد اتفق علماء الحديث على أن أبا هريرة أكثر من أخذ عن كعب الأحبار ونشر علومه، وقد وجد كعب في أبي هريرة ما يمرر به مشروعه في محاربة الإسلام وتشويه مبادئه وأحكامه، فكان يشيد بأبي هريرة ويتظاهر بعلو شأنه، وينسبه إلى علوم اليهودية، وقال فيه: ما رأيت أحداً لم يقرأ التوراة أعلم بها فيها من أبي هريرة (1)، وكان أبو هريرة يجمع بين آرائه وما يتلقاه عن كعب وأمثاله، وينسبه إلى النبي (1)، ولما تنبه عمر إلى خطورة ما يرويه زجره وضربه بدرته، كما نهى كعباً وهددهما بالنفي إلى أرض دوس وأرض القردة، فامتنع بدرته، كما نهى كعباً وهددهما بالنفي إلى أرض دوس وأرض القردة، فامتنع أبو هريرة خوفاً، وكان يقول: ما كنا نستطيع أن نقول قال رسول الله عنه حتى قبض عمر. كنا نخاف السياط (1)، لكنه أكثر الحديث بعد وفاة عمر، وبالغ في الوضع والخلط حتى قال الشيخ محمد رشيد رضا: لو طال عُمْر عُمَر حتى مات أبو هريرة لما وصلت إلينا تلك الأحاديث الكثيرة (2)، وكان أبو هريرة لا يفتأ يعمل على ما يرفع شأنه عند بني أمية، فكان يدعي حضور وقائع لم يضورها وقد رواها عنه البخاري ومسلم لا يسع المجال لبيانها.

ومن ذلك ما جاء في مستدرك الحاكم قال: دخلت على رقية بنت رسول

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء: ج٢، ص٤٣٢؛ تذكرة الحفاظ: ج١، ص٣٤؛ وانظر تفسير ابن كثير: ج٣، ص٤٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر تفاصيل ذلك في كتاب أضواء على السنّة المحمدية (لمحمود أبي رية): فصل المسيحيات والإسر ائيليات.

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء: ج٢، ص٤٣٣؛ البداية والنهاية: ج٨، ص١٠٦؛ شرح نهج البلاغة: ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) مجلة المنار: ج١٠، ص٥٥؛ شيخ المضيرة: ص١١٤.

الله امرأة عثمان وبيدها مشط فقالت: خرج رسول الله من عندي آنفاً. رجّلت رأسه فقال لي: كيف تجدين أبا عبد الله - يعني عثمان - قلت: بخير، قال: أكرميه فإنه من أشبه أصحابي بي خُلقاً، والغاية من هذا الحديث واضحة، وقد علق عليه الحاكم قائلاً: هذا حديث صحيح الإسناد واهي المتن، فإن رقية ماتت سنة ٣ من الهجرة عند فتح بدر، وأبو هريرة إنها أسلم بعد فتح خيبر في سنة ٧ من الهجرة، ولكنه أبو هريرة أ.

ومما أخترعه من الأحاديث تقرباً إلى معاوية وطعناً في علي علي علي الله وبني هاشم حديثان رواهما عنه مسلم:

الأول: أن رسول الله عَنْيَالَةَ قال لعمه أبي طالب: قل لا إله إلا الله أشهد لك بها يوم القيامة. قال: لولا أن تعيرني قريش يقولون: إنها حمله على ذلك لأقررت بها عينك، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاء ﴾ أن يَشَاء ﴾ أن يَشَاء ﴾ أن الله عنهاء الله عنهاء الله عنهاء أن الله عنهاء الله عنهاء

والثاني: أن رسول الله عَلَيْكَ قال لعمه عند الموت: ((قل لا إله إلا الله أشهد لك بها يوم القيامة)) فأبى. قال فأنزل تعالى الآية.

مع أن شواهد التأريخ وإجماع الكلمة قائمان على أن أبا طالب مات في مكة سنة عشر قبل الهجرة بثلاث سنين، وفي بعض الروايات مات سنة ٩، وفي أخرى مات سنة ٨، وعلى كل الأحوال فقد مات أبو طالب قبل أن يسلم أبو هريرة بعشر سنين، ولكن المال والمصالح يدفعانه لهذه التقولات والدس الصريح.

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين (للحاكم): ج٤، ص٤٨؛ شيخ المضيرة: ص١١١.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص: الآية ٥٦.

ومن هذا القبيل روى: أن النبي طلب من الله أن يجعل لعنته على من لعنه أو سبّه أو دعا عليه زكاة للملعون وطهوراً (۱)؛ ليبرر لعن النبي عَيْلاً لمعاوية ودعائه عليه بقوله: ((لا أشبع الله بطنه)) ويصيّره مدحاً لمعاوية وطهارة، وقد اتفق علماء الحديث على أن أبا هريرة كان مدلساً؛ لأن أكثر ما رواه بل غالبه لم يأخذه سماعاً من النبي عَيْلاً وإنها رواه عنه عنعنة عن غيره من الصحابة أو التابعين، وفي الغالب لا يذكر اسم من أخذ عنه، وإنها ينسب القول إلى النبي مباشرة، وواضح أن من التابعين كعب الأحبار، بل يعد عند الجمهور من أجلاء التابعين وكبارهم (٣).

قال ابن قتيبة: كان أبو هريرة يقول: قال رسول الله كذا وإنها سمعته من الثقة عنده فحكاه (٤)، وقد بنى ابن قتيبة قوله على حسن الظن بأبي هريرة، وأنه يروي عمن يثق به.

وذكر الذهبي عن يزيد بن إبراهيم قال: سمعت شعبة بن الحجاج - إمام

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم: ج۱۱، ص۱۵۰؛ وانظر مسند أبي يعلى: ص۲۵۱، الهامش؛ تهذيب الكمال: ج۱، ص۳۳۸، الهامش.

<sup>(</sup>٢) الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: ص٤٠٥؛ صحيح مسلم: ج٨، ص٢٧؛ مسند أبي داود: ص٩٥٩؛ الاستيعاب: ج٣، ص١٤٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر سير أعلام النبلاء: ج٣، ص٤٨٩، الرقم (١١١)؛ تذكرة الحفاظ: ج١، ص٥٦، الرقم (٣٣).

<sup>(</sup>٤) تأويل مختلف الحديث (لابن قتيبة): ص٠٥.

أهل الجرح والتعديل عندهم - يقول: كان أبو هريرة يدلس<sup>(۱)</sup>، أي يروي ما سمعه من كعب الأحبار وما سمعه من رسول الله فلا يميز هذا من هذا.

وقد يقر في بعض رواياته أنه ينقله عن مخبر ولم يسمعه من رسول الله عَلَيْهَا، ولكنه ينسبه إليه، ومن هذا ما رواه: (من أصبح جنباً فلا صيام عليه) فإنه لما حوقق عليه قال: أخبرنيه مخبر ولم أسمعه من رسول الله عَلَيْهَا، ومرة زعم أنه سمعه من الفضل بن العباس، ومرة أخرى أنه سمعه من أسامة بن زيد، ومرة يقسم أنه سمعه من النبي عَلِيها أله الله على الحديث يحيله على .

ميت. وكيف كان: فقد عرفوا التدليس برواية الراوي عمن لقيه ما لم يسمعه منه أو عمن عاصره ولم يلقه موهماً أنه سمعه منه، وله أصناف ستة أو أكثر (٣).

وسمي بالتدليس لاشتهاله على الخديعة وكتهان العيب، ومنه أخذ التدليس في البيع؛ لأنه كتهان عيب السلعة عن المشتري<sup>(3)</sup>، ولا إشكال في أنه مذموم وحرام؛ لما فيه من الكذب والخيانة والظلم. هذا ما ذكره علهاء الحديث من الجمهور عن مفهوم الحديث المدلس، وأما من حيث اعتباره فقد

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج٢، ص٢٠٨؛ شيخ المضيرة: ص١١٣، وفي الهامش. قال الشافعي: ((لولا شعبة ما عرف الحديث بالعراق)).

<sup>(</sup>٢) انظر سير أعلام النبلاء: ج٢، ص٦٠٨، الهامش؛ البداية والنهاية: ج٨، ص١١٨؛ شيخ المضيرة: ص١١٤.

<sup>(</sup>٣) توجيه النظر (الجزائري): ص ١٨٢؛ قواعد التحديث: ص١١٣؛ المعجم الوسيط: ج١، ص٢٩٣، (دلس).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ج٦، ص٨٦، (دلس)؛ مجمع البحرين: ج٤، ص٧١، (دلس).

١٢٨ ......فقه الحديث

### وقعوا في ثلاث هفوات علمية:

الأولى: أنهم ساووا بين الحديث المدلس والحديث المرسل مع أن الإرسال أعم من التدليس.

الثانية: أنهم - بحسب الرأي المشهور - قبلوا رواية المدلس إن كان ثقة (١)، وهو من التناقض.

الثالثة: أن تدليس الصحابة مقبول عندهم؛ لأنهم جميعاً عدول، فلا يمتد إليهم شك أو ريب أو رد لما يروون (٢)، ومن هنا ذهبوا – بحسب المشهور المعروف – إلى أن حكم مرسل الصحابي حكم المسند الموصول، وعللوه بأن الجهالة بالصحابة غير قادحة؛ لأن الصحابة كلهم عدول (٣)، وعليه فإن ما يرد من المراسيل ينحصر بها كان عن غير الصحابة (٤).

وأما أبو هريرة فله وضع خاص فيها يرويه، وقد عرفت حاله وأحواله وحقيقة شخصيته، إلا أن جمهور أهل الجرح والتعديل اعتبروه عدلاً صادقاً لا يجوز أن يستريب أحد في روايته، وكل ما رواه يلزم تصديقه والأخذ به، وبالغوا في ذلك حتى جعلوا مروياته التي لم يسمعها من النبي في حكم المرفوع

<sup>(</sup>١) انظر شرح ألفية السيوطي (للشيخ أحمد شاكر): ص٣٤؛ شيخ المضيرة: ص١٢٦.

<sup>(</sup>٢) شيخ المضيرة: ص١٢٦-١٢٧.

<sup>(</sup>٣) توجيه النظر (لأبي الصلاح): ص٥٤٥ -٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) الإحكام (لابن حزم): ج١، ص١٢٨؛ قواعد التحديث (للقاسمي): ص١٢٧.

إليه عَيْنَالَهُ، ووجهوه بتوجيهات فائقة في الغرابة (١) مع أن جمعاً من كبار الصحابة كذبوه وردوا رواياته منهم علي أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ، وأعلنوا ذلك بين الناس (٢)، وهذا من المفارقات العجيبة؛ إذ يترك قول جماعة من الصحابة ويصدق قول أبي هريرة - وهو من هو - مع أنهم يلتزمون بحجية قول الصحابي.

وفي الوقت الذي يروي البخاري عن عمر بن حفص عن الأعمش عن أبي صالح قال: حدثني أبو هريرة (ثم ذكر حديثاً طويلاً) فقالوا: يا أبا هريرة! سمعت هذا من رسول الله عَيْظَالَه؟ قال: لا، هذا من كيس أبي هريرة (٣)، وله في هذا الكيس روايات كثيرة ما أنزل الله بها من سلطان (١٠).

ونلفت النظر هنا إلى أننا فصلنا الحديث عن أبي هريرة بعض الشيء ليتجلى بوضوح وجه الخلل فيها بنت عليه مذاهب الجمهور آراءها في الفقه والعقائد والسنن والتأريخ، وأن مصدرها في الغالب لم يؤخذ من أصل صحيح، بل مدموج بين الإسرائيليات والمدلسات، وبه يعرف سوء النتائج التي تترتب على مخالفة أهل البيت المهلي في الحديث والسنة وأخذ العلم من غيرهم.

وبذلك يتضح أن تأريخ الوضع لم ينشأ منذ زمان عثمان كما ذهب إليه بعضهم وعلله بأن المسلمين تنازعوا في مقتل عثمان وتفرقوا شيعاً وأحزاباً

<sup>(</sup>۱) انظر تأويل مختلف الحديث (لابن قتيبة): ص١٠-١١؛ المنار: ج١٩، ص٩٩؛ شيخ المضيرة: ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) ومنهم عمر وعثمان وعائشة؛ انظر شرح نهج البلاغة: ج١، ص٣٦٠؛ تأويل مختلف الحديث (لابن قتيبة): ص١٠-١١، ص٢٨، ٤٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج٦، ص١٨٩ –١٩٠.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية: ج٨، ص ١٠٨؛ شرح نهج البلاغة: ج٤، ص٦٨.

وانقسموا سياسياً إلى جمهور وخوارج وشيعة، ولأجل نصرة كل جماعة لمذهبها اختلقوا الأحاديث<sup>(۱)</sup>، وإنها حدث منذ زمان النبي عليه، ونهى الوضاعين وحذرهم من عقاب النار كها مر عليك.

ويشهد لذلك ما ورد في نهج البلاغة عن أمير المؤمنين على الله على الله على كذب على كذب على رسول الله على عهده حتى قام خطيباً فقال: من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار)(٢) وما ورد عن أبي جعفر الثاني على عن رسول الله على أنه قال: ((قد كثرت على الكذابة وستكثر، فمن كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار))(٣) وقد أخبر عن استمرار نهج الوضع حتى بعد رسول الله على ا

هذا و لا يخفى أن مشكلة الوضع والتدليس لا تختص بالروايات الواردة عن الأئمة عن النبي عَلِيَّالًا، بل هي مشكلة عامة ابتليت بها الروايات الواردة عن الأئمة الطاهرين الميَّك، ومن هنا وضع علماء الفريقين قواعد للحديث، وميزوا الخبر الصحيح من الضعيف، وذكروا خصوصيات لكل واحد منهما(٤).

وبشكل موجز فإن الواضع تارة يخترع متن الحديث وسنده، وتارة يأخذ كلام غيره كبعض السلف الصالح أو قدماء الحكماء أو الإسرائيليات وينسبه للمعصوم، وتارة ثالثة يضع في السند بأن يأخذ حديثاً ضعيف الإسناد

<sup>(</sup>١) انظر علوم الحديث ومصطلحه (لصبحي الصالح): ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ج٢، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٢، ص٢٢٥، ح٢.

<sup>(</sup>٤) منها كتاب الدر الملتقط في تبيين الغلط (للحسن بن محمد الصغاني)؛ انظر شرح البداية: ص٦٢.

| 181 | الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني   |
|-----|------------------------------------------------|
|     | فيركب له إسناداً صحيحاً ليروج وينتشر العمل به. |

١٣٢ ..... فقه الحديث

# الأمر الثالث: في دوافع الوضع وغاياته

يمكن تلخيص أبرز دوافع الوضع والتدليس في الحديث في خمسة:

الأول: الدافع السياسي، وهو أهم الدوافع وأخطرها، وكان ولا زال يساهم مساهمة فعالة في تشويه الحقائق وتضليل الناس وخداعهم خدمة للحاكم والمصالح السياسية، ويعرف هذا النحو من الأحاديث من مضامينها، فإنها في الغالب تمجد من لا يستحق من الأمراء والملوك، أو ينتقص من خصومهم السياسيين، والمصالح التي يراد تحقيقها من وراء ذلك ثلاث:

المصلحة الأولى: تبرير سياسة الحكام، فإن الحكام كانوا ينتسبون إلى الدين، وينتحلون مقام خلافة النبي عَيْنَالله، ويتقمصون سيرته وسنته كذباً وزوراً، ولا يتسنى لهم ذلك من دون التظاهر بالتدين والانتساب إلى الشرع وأفضل الطرق وأقصرها في هذا السبيل هو الحديث؛ لأن حديثاً واحداً ينسب إلى النبي يكفي لاستجابة الأمة ولتقديس مكانتهم وتعزيز سلطتهم، ولأنهم كانوا في جوهرهم ظلمة فاسدون وجائرون ويرتكبون الفواحش كان لابد من اختلاق الأحاديث التي تبرر لهم ذلك، وتبيح غصبهم للخلافة، وتشرعن سياستهم الظالمة، وتتضح هذه الحقيقة من نهاذج كثيرة وضعت لخدمة هذا الغرض.

منها: ما أورده ابن الجوزي في الموضوعات من الأحاديث أن النبي عَلَيْهُ قال لعمه العباس: يا عم! إن الله جعل أبا بكر خليفتي على دين الله ووحيه، فأطيعوه بعدي تهتدوا، واقتدوا به ترشدوا(۱)، والذي له إلمامة بالتأريخ

<sup>(</sup>١) الموضوعات (لابن الجوزي): ج١، ص٥١٥.

ووقائع سيرة النبي عَيْلاً يجزم بأن هذا الحديث وضع لتبرير تقمص أبي بكر للخلافة، وهو ناظر إلى الروايات المتواترة الصحيحة سنداً والصريحة مضموناً في النص على خلافة على أمير المؤمنين عليه وعما يكشف الوضع فيه تناقضه مع مباني الجمهور وأصولهم الفكرية من ناحيتين: ناحية منافاته لقولهم بأن الإمامة والخلافة ليست بالنص بل باختيار الأمة، وأنها من الفروع لا من الأصول، ومنافاته لدعواهم بأن النبي عَيْلاً ترك أمته بلا وصية فلم يعين لهم أماماً ولا وصياً.

ومنها: ما رواه واثلة بن الأسقع: أن رسول الله عَيْالَة قال: الأمناء عند الله ثلاثة: جبريل وأنا ومعاوية (١)، ونلاحظ أن متن الحديث يشهد بكذبه، وأنه موضوع لتلميع صورة معاوية وتبرير موقفه في خيانة الإسلام والمسلمين بخروجه على علي علي الخليفة الحق والتآمر في قتله الذي يلحقه بالبغاة والخائنين بنص القرآن وإجماع الأمة، ثم تولي الخلافة،

وتدعيم حكمه بالجور والفساد، ويشهد له استخدام مفردة (الأمانة) دون غيرها، ولكن حيث إن الناس يعلمون بأن معاوية وأباه أبا سفيان من أركان الكفر، وقد حاربا الإسلام ورسوله بلا هوادة، ولم يسلما إلا مضطرين في عام الفتح، وكانا من الطلقاء، وكان النبي عَيْلِهُ يؤلف قلوبهم بالأموال ليحسن إسلامهم، ومثله لا يليق بهذا المنصب، فكان لابد من اكتساب اللياقة بالخداع والتدليس.

ولم يكتف معاوية بتقديس مكانته، بل وضع الأحاديث لكي يستتب له

<sup>(</sup>١) الموضوعات (لابن الجوزي): ج٢، ص١٧.

الأمر، ويستقر حكمه، ويضمن عدم خروج الأمة عليه، وفي هذا المجال ورد الأمر، ويستقر حكمه، ويضمن عدم خروج الأمة عليه، وفي هذا المجال ورد الحديث المروي عن حذيفة بن اليهان عن النبي عَيْظَة أنه قال: يكون بعدي أئمة لا يهتدون بهداي، ولا يستنون بسنتي، وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثهان إنس. قال: قلت: كيف أصنع يا رسول الله إن أدركت ذلك؟ قال: تسمع وتطيع للأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع وأطع (۱).

وبالرغم من أن متن الحديث والمفردات المستخدمة فيه يشهدان بأنه حديث بشر وليس منطق وحي، وليس له من نور النبوة وكلام العصمة شيء. وتوجبان اليقين بأنه موضوع فإنه يلاحظ عليه ملاحظتان:

الأولى: أنه يتضمن الإقرار بأن من يحكم من بعد النبي عَلَيْكَ يَخالف سيرة النبي وسنته، وأنهم شياطين يحيكون المؤامرات على الإسلام والمسلمين، وقد جاء هذا الإقرار لكي يتوافق مع وجدان الناس وما يرونه من سياسة هؤلاء الحكام الظلمة والمفاسد المعلنة.

الثانية: أنه يدعو الناس إلى الخنوع والاستسلام للباطل، والطاعة للأمير وإن ظلم وفجر، وبالتالي فإن على من يعارض الحاكم مهما كانت مبررات معارضته عليه أن يكتفي بالمعارضة القلبية، وأما من الناحية العملية فليس له إلا الاستماع والطاعة، والذي يلتفت إلى عمق الترابط بين الملاحظة الأولى والثانية يجد أن الإقرار في الفقرة الأولى إنها جاء تمهيداً للثانية؛ إذ لا يمكن لواضع الحديث أن ينفي وجود الظلم والجور؛ لأنه أمر محسوس يشهده كل ذي عين، إلا أن الذي قد يخفى عليه هو موقفه تجاه هذا الظلم وعلاقته

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج٦، ص٠٢؛ السنن الكبرى: ج٨، ص١٥٧.

بالظالم، وقد جاء الحديث ليدعو إلى الاستسلام والطاعة، وهذا هو المطلوب الذي يسعى إليه الحاكم الظالم.

المصلحة الثانية: ترميز المناوئين لعلي علي علي وأهل البيت المهلل ، والهدف منه إقصاؤهم عن الحياة السياسية والدينية للمسلمين، وقد انتهج الوضع في ذلك نهجين:

أحدهما: تلميع صور الحكام والأمراء والشخصيات المناوئة لهم.

ثانيهما: إنكار فضائل علي وأهل البيت المناكل ، أو منع ترويجها، أو محو آثارها.

يقول ابن أبي الحديد متحدثاً عن ذلك: إن أكثر الأحاديث الموضوعة في فضائل الصحابة افتعلت في أيام بني أمية تقرباً إليهم بها يظنون أنهم يرغمون به أنوف بني هاشم (1)، وروى جملة من النهاذج الموضوعة في هذا السبيل (2)، ويبدو أن الأمر لم يتوقف عند هذا الحد، بل تجاوز ليصل الأمر إلى تقديس بعض الصحابة أكثر من النبي عَيِّلاً فرويت أحاديث تقدح في شخصية النبي لأجل تعلية شأن واحد من أصحابه، ومن هذا القبيل ما رواه أحمد في مسنده عن بريدة قال: خرج رسول الله عَيِّلاً في بعض مغازيه، فلما انصرف جاءت جارية سوداء فقالت: يا رسول الله عَيْلاً في بعض مغازيه، فلما انصرف جاءت أضرب بين يديك بالدف وأتغنى، فقال لها رسول الله عَيْلاً: إن كنت نذرت فاضرب، وإلا فلا، فجعلت تضرب، فدخل أبو بكر وهي تضرب، ثم دخل على وهي تضرب، ثم دخل عمر فألقت الدف على وهي تضرب، ثم دخل عمر فألقت الدف

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٤٩.

تحت إستها ثم قعدت عليه، فقال رسول الله عَيْنَالَة: إن الشيطان ليخاف منك يا عمر، إني كنت جالساً وهي تضرب، فدخل أبو بكر وهي تضرب، ثم دخل علي وهي تضرب، ثم دخل عثمان وهي تضرب فلما دخلت أنت يا عمر فألقت الدفّ (۱). ومتن الحديث ومضمونه يشهدان بوضعه من عدة نواح:

الأولى: أنه يجيز انعقاد النذر في إباحة المحرمات وصحة تعلقه بالمرجوحات، وهو يتنافى مع ضرورة الشرع.

الثانية: أنه يبيح للنبي عَيْالَة الاستماع للباطل، كما يبيح اختلاط الرجال والنساء واستماع الرجال لغناء النساء، وهو يتنافى مع ضرورة الشرع وصريح القرآن الذي يحرم الخضوع في القول والاستماع للغناء ولهو الحديث.

الثالثة: أنه ذكر علياً على صدر الحديث ولكنه غفل عن ذكره في ذيله، بينها اكتفى بذكر أبي بكر وعمر وهذا في نفسه لا يخلو من غمز للإشارة إلى أنها أفضل.

الرابعة: أنه يعطي لعمر من القدسية والمعنوية حتى يخاف منه الشيطان، بينها يسلبها عن النبي عَلَيْهَ ومن الغريب حقاً أن ينص على أن النبي عَلَيْهَ ومن الغريب حقاً أن ينص على أن النبي عَلَيْهَ يصف الجارية المغنية بالشيطان ولكنه يستمع إليها، وغفل عن منافاته لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ والذي يتأمل في غايات هذا الحديث ودواعيه يتوصل إلى أنه وضع لتلميع شخصية عمر وتفضيله على

<sup>(</sup>١) انظر مسند أحمد: ج٥، ص٥٦ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر: الآية ٦.

على على التبرير شغف بعض الصحابة بالغناء والرقص كما تشهد له الوقائع والأحداث (١).

ومن هذا الباب ما وضع لأجل الرفع من شأن عائشة وتمييزها عن سائر نساء النبي عَلَيْلَةً؛ لأنها قامت بثلاثة أدوار تعد - بحسب معايير السياسة - كبرى:

الدور الأول: فتواها بمقتل عثمان.

الدور الثاني: قيادتها لحرب الجمل ضد أمير المؤمنين السلمين المسلمين ألاف من المسلمين (٢).

والدور الثالث: تحالفها مع معاوية في تقوية حكمه وسلطانه، وحيث إن هذه الأدوار الثلاثة تتنافى مع مكانتها ومخالفة صريحة للنصوص القرآنية والسنّة النبوية – نظير حديث كلاب الحوأب التي أخبر النبي عَيْاللَّهُ أنها تنبح على إحدى نسائه، ونهاهن عن الخروج إليها – كان لابد من تبريرها عبر إيجاد موقعية خاصة لها في قلب النبي بحيث لا يخالف لها رغبة، ولا يمنع عنها ما تحب، ويسعى جاهداً لإرضائها ولو بمخالفة الأدب، أو مخالفة الشرع والعياذ بالله، وعلى هذا الأساس ظهرت أحاديث كثيرة انفردت بروايتها عائشة تشيد بمكانتها.

<sup>(</sup>۱) انظر كنز العمال: ج۱۲، ص۹۹، ح۳٥٨٣٩؛ نيل الأوطار: ج٨، ص٢٢٦؛ عمدة القارئ: ج٥، ص١٦٠؛ الإصابة: ج١، ص٢٠٥، ص٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) ذكر في العقد الفريد: ج٤، ص٤٠٣، أن عدد الضحايا بلغ (٢٠, ٥٠٠) بينها ذكر اليعقوبي في تاريخه: ج٢، ص٨، أن عدد القتلى في ذلك اليوم بلغ أكثر من (٣٠, ٠٠٠)؛ تأملات في الصحيحين: ص٥٦، الهامش.

منها ما رواه ابن سعد في طبقاته عن عائشة أنها قالت: فضّلت على نساء النبي عَيْسَالَهُ بعشر. قيل: ما هن يا أمّ المؤمنين؟ فعددت فضائلها حتى قالت: وكان عَيْسَالُهُ يصلي وأنا معترضة بين يديه، ولم يكن يفعل ذلك بأحد من نسائه غيري (١).

ولعل مما يكمل الصورة المزيفة هذه ما رواه الترمذي بإسناده عن عروة عن عائشة قالت: كان رسول الله عن الله عن الغطا فسمعنا لغطا وصوت صبيان، فقام رسول الله فإذا حبشية تزفن - تغني وترقص - والصبيان حولها، فقال: يا عائشة تعالي فانظري، فجئت فوضعت لحيي على منكبه، فجعلت انظر إليها ما بين المنكب إلى رأسه، فقال لي: أما شبعت؟ أما شبعت؟ قالت: فجعلت أقول: لا، لأنظر منزلتي عنده إذ طلع عمر. قالت: فارفض الناس فجعلت أقال رسول الله عني المنظر إلى شياطين الجن والإنس قد عنها. قالت: فقال رسول الله عني المنظر إلى شياطين الجن والإنس قد فرّوا من عمر. قالت: فرجعت (٢).

ونلاحظ كيف يصرح الحديثان معاً بالدوافع السياسية التي تقف وراءهما والتي تتلخص بإظهار مكانة عائشة وعمر من الله ورسوله، ولازم ذلك تبرير كل ما صدر عنهما من أفعال ومواقف شانئة لأهل بيت النبي المبيّل ومحاربة لهم.

ويعزز كل ذلك ما رواه البخاري ومسلم عن عائشة من أحاديث تنال من شخصية النبي ومكانته الإلهية بالمباشرة أو بالملازمة يجل النبي عَيْظَةُ عن

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى: ج٨، ص٦٣-٦٤.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: ج٥، ص ٢٨٤، ح ٣٧٧٤.

ذكرها<sup>(۱)</sup>، ومضافاً إلى من ذكرنا يعد عمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة وسمرة بن جندب وعمرو بن الزبير من أشهر الوضاعين لهذا الدافع.

المصلحة الثالثة: شرعنة الفساد الأخلاقي من غناء وزنا وشرب خمر ونحوها، فقد برز على عهد عثمان ومعاوية عشرات المغنين والمطربين لإبعاد الناس عن الدين وإشغالهم باللهو واللعب من بينهم ابن سيحان وطويس وابن عائشة وذو الإصبع وسائب وخاثر وغيرهم، وكان هؤلاء يغنون في بلاط الخليفة وقصور الحكم (٢).

وقد روى أحمد في مسنده عن عبد الله بن بريدة قال: دخلت أنا وأبي إلى معاوية فأجلسنا على الفرش، ثم أتينا بالطعام فأكلنا، ثم أتينا بالشراب فشرب معاوية ثم ناول أبي فقال: ما شربته منذ حرّمه رسول الله عَلَيْلاً (٣)، وأما في عهد يزيد فقد انتشر الفساد وظهر الغناء في مكة والمدينة، واستعملت الملاهي، وأظهر الناس شرب الشراب عد أن كان الفاسقون منهم يخفون فعله.

وروى أبو الفرج في الأغاني الشيء الكثير من مفاسد الحكام والخلفاء التي يندى لها جبين أهل الإيهان (٥) .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج۱، ص١١٦ -١١٧، ج٢، ص٢-٣؛ صحيح مسلم: ج٣، ص٢٢-٢٣.

<sup>(</sup>٢) ترجم لهؤلاء أبو الفرج الأصفهاني، وذكر شواهد عديدة لهم، انظر الأغاني: ج٢، ص٢٤٣، ٢٤٥؛ ج٨، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد: ج٥، ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٤) مروج الذهب: ج٣، ص١٥.

<sup>(</sup>٥) من باب المثال انظر الأغاني: ج٨، ص٣٤٢.

وروى المسعودي أن الوليد بن عقبة أخا عثمان وعامله على الكوفة كان مشهوراً بالزنا ومعاقرة الخمر حتى دخل المسجد مرة وهو سكران، وصلى بالناس صلاة الصبح أربع ركعات، ثم التفت إلى المصلين وقال: هل أزيدكم؟ وأنشد أبياتاً من الشعر تفوح منها رائحة الخمر والفجور، ثم تقيأ في محراب المسجد(۱).

ولما كانت القصور تضج بهذه المفاسد والمنكرات لم يكن بد إلا بشرعنتها عبر وضع الحديث، وقد نسب إلى النبي عَلَيْكَ أقوالاً وأفعالاً كذباً وزوراً لتبرير ذلك يجل النبي عن ذكرها (٢).

الثاني: الدافع العدائي للدين، وقد تبناه جماعة دخلوا الإسلام لأجل محاربته من الداخل بواسطة التدليس واختلاق الأحاديث الكاذبة ترويجاً للباطل، وتعمية على الحق، ولم يقتصر هؤلاء على وضع الأحاديث، بل تدخلوا في كتب الحديث وغيروا وبدلوا فيها، وقد مرت بعض الإشارات عما فعل كعب الأحبار وتميم الداري وأمثالهما، ويبدو من شواهد التأريخ أن هؤلاء كانت تقف وراءهم دوافع سياسية أيضاً منشؤها تقوية الحاكم الموجود، أو التمهيد لحكومة من يقوم في المستقبل.

نعم راجت وكثرت في عهود الأئمة المهم وضعت عليهم الكثير من الأحاديث تحقيقاً للهدفين معاً، ومن هذا القبيل ما قام به المغيرة بن سعيد إذ دس الكثير من الأحاديث الكاذبة بين أحاديث الأئمة المهم واقر هو بأنه دس ما

<sup>(</sup>١) مروج الذهب: ج٢، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر مسند أحمد: ج٤، ص٣٣٥.

يقارب المائة ألف حديث طلباً لهدم الدين وتشويه آثار الأئمة وعلومهم (١).

وتؤكد الوثائق أنه كان له خطة ممنهجة في ذلك كشف عنها الإمام الصادق الصادق المنه بقوله: ((كان المغيرة بن سعيد يتعمد الكذب على أبي ... وكان أصحابه المسترون بأصحاب أبي يأخذون الكتب من أصحاب أبي فيدفعونها إلى المغيرة، فكان يدس فيها الكفر والزندقة، ويسندها إلى أبي، ثم يدفعها إلى أصحابه ويأمرهم أن يبثوها في الشيعة، فكلما كان في كتب أصحاب أبي من الغلو فذاك ما دسه المغيرة بن سعيد في كتبهم))(٢).

وكان من معتقداته الباطلة التجسيم والمغالاة بالأئمة المَهَ اللهُ وكان من غايات المغيرة التمهيد لادعائه الإمامة لنفسه، بل ادعى الرسالة أيضاً ٤٠٠.

ومن هذا القبيل ما وصفه محمد بن سعيد الشامي المصلوب في الزنادقة؛ إذ حكى الحاكم النيسابوري عنه أنه روى عن حميد عن أنس مرفوعاً: ((أنا خاتم النبيين لا نبيّ بعدي إلاّ أن يشاء الله)) وقال: وضع هذا الاستثناء لما كان يدعو إليه من الإلحاد والزندقة والدعوة إلى التنبّي (٥)، ولم يقتصر الوضع بهذا الدافع على روايات العقائد وأصول الدين، بل شملت الفقه والأحكام لتضليل الناس في أعمالهم، ومن هذا ما أقر به عبد الكريم بن أبي العوجاء

<sup>(</sup>١) انظر تنقيح المقال: ج١، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) رجال الكشي: ص ٢٤١، الرقم (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر قاموس الرجال: ج١٠، ص١٨٨، الرقم (٧٦٨٧).

<sup>(</sup>٤) فرق الشيعة: ص٦٢-٦٣.

<sup>(</sup>٥) المدخل إلى أصول الحديث (للحاكم النيسابوري): ص١٦٠؛ تدريب الراوي (للسيوطي): ص١٨٧.

الذي قتل في زمان المهدي العباسي بسبب زندقته، فلما أخذ لضرب عنقه قال: لقد وضعت فيكم أربعة آلاف حديث أحرّم فيها الحلال وأحلل الحرام (١).

وقد روى العقيلي عن حماد بن زيد قال: وضعت الزنادقة على رسول الله أربعة عشر ألف حديث $^{(7)}$ .

الثالث: الدافع التعصبي؛ إذ وظف جماعة أنفسهم لخلق الأحاديث بدافع التعصب للمذهب، أو للمسلك الكلامي تأييداً أو إفحاماً لمذاهب الخصوم أو المخالفين، وقد انتشر هذا النهج في مذاهب الجمهور كثيراً، وعانى منه المسلمون الكثير؛ لما سببه من تضييع للحقائق وتشويش على الأفكار والأذهان، خاصة وأن الوضع فيه ينشأ من أناس يتصفون بالعلم، ويلبسون الموضوع لباس القواعد والأصول العلمية.

ومن هذا القبيل ما قاله أبو العباس القرطبي: استجاز بعض فقهاء أهل الرأي نسبة الرأي الذي دل عليه القياس الجلي إلى رسول الله عَيْلاً نسبة قولية، فيقولون في ذلك: قال رسول الله عَيْلاً: كذا، ولهذا ترى كتبهم مشحونة بأحاديث تشهد متونها بأنها موضوعة؛ لأنها تشبه فتاوى الفقهاء، ولأنهم لا يقيمون لها سنداً ".

ومن لطائف ما ورد في هذا ما ذكره السيوطي وابن حجر والحاكم أنه

<sup>(</sup>١) الموضوعات (لابن الجوزي): ج١، ص٣٧؛ تدريب الراوي (للسيوطي): ص١٨٧.

<sup>(</sup>٢) شرح البداية: ص٦١.

<sup>(</sup>٣) تنزيه الشريعة المرفوعة (لابن عرّاق): ج١، ص١١؛ فتح المغيث (للسخاوي): ص١١١؛ شرح البداية: ص٦٢.

قيل لمأمون بن أحمد الهروي: ألا ترى إلى الشافعي ومن تبعه بخراسان؟ فقال: حدثنا أحمد بن عبد الله، حدثنا عبيد الله بن معدان الأسدي عن أنس مرفوعاً: يكون في أمتي رجل يقال له محمد بن إدريس أضر على أمتي من إبليس، ويكون في أمتي رجل يقال له أبو حنيفة هو سراج أمتي، هو سراج أمتي (١) والتعصب المذهبي لائح في هذا الحديث.

وبعضه ورد في التعصب للمسلك الكلامي، ومن هذا ما روي: كل ما في الساوات والأرض وما بينها فهو مخلوق غير الله والقرآن، وذلك أنه كلامه، ومنه بدأ وإليه يعود، وسيجيء أقوام من أمتي يقولون القرآن مخلوق، فمن قاله منهم فقد كفر بالله العظيم، وطلقت امرأته من ساعته؛ لأنه لا ينبغي لمؤمنة أن تكون تحت كافر إلا أن تكون سبقته بالقول (٢)، وواضح أن هذا الحديث موضوع تعصباً لمن يذهب إلى أن القرآن قديم.

ومنه ما رواه البخاري ومسلم عن عمرو بن العاص أنه قال: سمعت رسول الله عليه الله وصالح رسول الله عليه الله وصالح المؤمنين أن ولم يصدر هذا الحديث إلا بدافع الحط من شأن أمير المؤمنين الذي نص القرآن على أنه ولي المؤمنين بعد الله والرسول، وبه شهد رسول الله عنيه في مواطن عديدة.

وروي عن عبد الله بن زيد المقري: أن رجلاً من الخوارج رجع عن

<sup>(</sup>۱) تدريب الراوي (للسيوطي): ص۱۸۲؛ لسان الميزان (لابن حجر): ج٥، ص٧-٨؛ المدخل في أصول الحديث (للحاكم النيسابوري): ص١٦٣-١٦٤.

<sup>(</sup>٢) تنزيه الشريعة المرفوعة (لابن عرّاق): ج١، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح نهج البلاغة: ج٤، ص٦٤.

بدعته، فجعل يقول: انظروا هذا الحديث عمن تأخذونه، فإنا كنا إذا رأينا رأياً جعلنا له حديثاً (١).

ولم يتوقف الوضع على الرواة، بل حتى على مدوني الروايات وأصحاب المجاميع، فإنهم لم يبرحوا يذكرون ما يوجب الطعن بمخالفيهم كذباً، ومن هذا القبيل ما نسبه مسلم في مقدمة صحيحه إلى الشيعة في معرض بحثه عن الأحاديث الموضوعة من أنهم وضعوا حديثاً في المغالاة بعلي أمير المؤمنين على قال: ومن الأحاديث الموضوعة أن الرافضة تقول أن علياً في المعاب السحاب (۲)، ولا شك في أنه وقع في فخ الوضع، وأوقع نفسه بها رمى خصومه فيه؛ لأن الشيعة متفقون مع غيرهم من المسلمين على أن علياً علياً سقط شهيداً في محراب صلاته على يد أشقى الأشقياء ابن ملجم، ومرقده في الغري الشريف، ولا زال الشيعة يزورونه وينوحون مصيبته، إلا أن التتبع في الأخبار يوصلنا إلى أن مسلم نقل شطراً من الحديث ليتهم به الشيعة، ولو نقله بأجمعه وأشار إلى قضيته لكان من الحقائق التي أبي مسلم عن الإقرار بها عناداً وتعصباً.

وخلاصة القضية: أن رسول الله عليه ألبس علياً أمير المؤمنين يوم الغدير عامته المعروفة بالسحاب، ووهبها له؛ لتكون دلالة تامة من حيث العمل تعضد القول في أنه خليفة النبي والقائم مقامه من بعده، فكان يلبسها علي علي علي علي علي في الناس، فإذا رُئي كذلك يقول عليه في الناس الن

<sup>(</sup>١) شرح البداية: ص٦١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ج١، ص١٦.

السحاب)) يعني بذلك أتاكم بعمامته السحاب التي وهبها له المصطفى على الله أن مسلم أخذ جانباً من الحديث وتغاضى عن جانبه الآخر؛ ليطعن الشيعة في معتقداتهم، ويتهمهم بالغلو أو الخرافة.

الرابع: الدافع الديني؛ إذ ارتكب الوضع جماعة من جهال المتدينين الذين ينسبون أنفسهم إلى الزهد والتصوف حسبة إلى الله تعالى، فكانوا يضعون الأحاديث لأجل ترغيب الناس وترهيبهم ظناً منهم أن فاعله يؤجر؛ لما فيه من إصلاح للبشر، وكان الناس البسطاء يصدقون ما يروونه بسبب حسن ظنهم بهم وتأثراً بظاهر حالهم المتشح بالتدين والزهد وحب الآخرة، مع أن العقل والشرع متفقان على قبح هذا العمل وحرمته؛ لما يتضمنه من التدليس والكذب على الله ورسوله.

ومن أمثلته ما رواه الحاكم بسنده إلى أبي عمارة المروزي. قيل لأبي عصمة: من أين لك عن عكرمة عن ابن عباس في فضائل القرآن سورة سورة وليس عند أصحاب عكرمة هذا؟ فقال: إني رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن، واشتغلوا بفقه أبي حنيفة والمغازي محمد بن إسحاق فوضعت هذا الحديث حسبة (٢).

وكان أبو جعفر المدائني - عبد الله بن المسور - معروفاً في وضع

<sup>(</sup>١) انظر السيرة الحلبية: ج٣، ص٤٥٢؛ الغدير: ج١، ص٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى أصول الحديث (للحاكم النيسابوري): ص١٦٢؛ وانظر معرفة أنواع علم الحديث (لابن الصلاح): ص٢٠؛ تدريب الحديث (لابن الصلاح): ص١٨٠؛ الموضوعات (لابن الجوزي): ج١، ص٢٤؛ تدريب الراوي (للسيوطي): ص١٨٥.

الأحاديث على رسول الله عَلِيْلَالَه، ولا يضع إلا ما فيه أدب أو زهد، فيقال له في ذلك فيقول: إن فيه أجراً (١).

وحمل بعضهم حديث: ((من كذب عليّ)) على من قال إنه ساحر أو مجنون لمحاربة النبي، وقد نقل الشهيد في شرح البداية نهاذج عديدة للوضع بهذه الغاية (۲)، وأما وضع الحديث لأجل نصرته وتقوية شرعه فلا بأس به (۳).

الخامس: الدافع الشخصي؛ إذ يقوم جماعة ممن لهم مصالح شخصية بوضع الحديث وصولاً إليها من قبيل تبرير ما يفعلونه من مساوئ، أو تعزيزاً لكانتهم، أو حباً للشهرة، أو تحصيلاً للمال ونحو ذلك، والأمثلة على هذا النحو من الوضع كثيرة:

منها: القصّاصون الذين شجعهم الحكام وعززوا مكانتهم وأباحوا لهم قراءة القصص التأريخية والأساطير في المساجد والمدارس إشغالاً للعامة عن القرآن والسنّة، وقد كان هؤلاء يتكسبون بوضع الأحاديث، ويثيرون إعجاب الناس بهم، ويشدونهم إليهم حباً بالمال والشهرة، حتى كانوا يستولون على الرأي العام، وتكون لهم مكانة لا يقوى على مناهضتها أحد، وفي هذا ذكر ابن قتيبة وهو يعدد الوجوه التي دخل منها الفساد على الحديث: الوجه الثاني: القصّاص، فإنهم يميلون وجوه العوام إليهم، ويشيّدون ما عندهم بالمناكير والأكاذيب من الأحاديث، ومن شأن العوام القعود عند

<sup>(</sup>١) لسان الميزان (لابن حجر): ج٥، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح البداية: ص٥٩-٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح البداية: ص٦١.

القاص ما كان حديثه غريباً عجيباً خارجاً عن نظر العقول(١١).

وكانت هذه الطريقة فاعلة لدى الحكام لفصل الناس عن العلماء والوعاظ والمرشدين الذين يقوّضون مضاجع الظلم، ويشكلون خطراً على الظالم.

ومنها: ما روته عائشة وانفردت بنقله من قضايا عن النبي عَيْاللَهُ تتنافى مع ضرورات الدين أصولاً وفروعاً إظهاراً لمكانتها، أو تبريراً لمساوئ بعض الصحابة، أو إعلاءً لشأنهم؛ إذ روت أربعة أحاديث تتضمن إباحة النبي للغناء وممانعة أبي بكر له، وقد رواها البخاري ومسلم في أبواب مختلفة من صحيحيها. مضمونها: أن أبا بكر دخل عليها وعندها جاريتان في أيام منى تدففان وتضربان والنبي متغش بثوبه، فانتهرهما أبو بكر وقال: أمزامير الشيطان في بيت رسول الله؟ فكشف النبى عن وجهه فقال: دعها يا أبا بكر

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث (لابن قتيبة): ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٧٩.

<sup>(</sup>٣) تحذير الخواص (للسيوطي): ص١١٦-٢١٢.

١٤٨ ..... فقه الحديث

فإنها أيام عيد، وتلك الأيام أيام مني (١).

وبأدنى التفات تعرف دواعي الوضع في هذه الأحاديث، ويمكن تلخيصها في ثلاثة:

الأول: إظهار قوة إيهان أبي بكر وشدة تورعه.

الثاني: إظهار إباحة الغناء والطرب واستماع الرجل للمغنيات؛ لتبرير أفعال بعض الصحابة الذين كانوا يحبون ذلك، ويعقدون له مجالس اللهو.

الثالث: التفكيك بين الأوقات وجعل لكل وقت عمل، ففي أيام منى يتفرغ للعبادة، وفي أيام العيد يتفرغ للهو واللعب والطرب، وهذه دوافع ثلاثة تتخفى وراءها الكثير من المفاهيم والأفكار التي تدافع عن بعض الصحابة، وتبرر أفعالهم.

ومن هذا القبيل ما روته عائشة وانفردت بنقله من حفلات راقصة كان يقيمها الأحباش في مسجد النبي عَيْشَة والنبي يخرجها معه لكي يحضرا هذه الحفلات ويشاهداها مع بعض الصحابة، ولما حضر عمر زجرهم (٢).

وأكد أبو هريرة ذلك فأضاف أن عمر لما رآهم أهوى إلى الحصباء يحصبهم بها، فقال رسول الله عَلَيْلاً: دعهم يا عمر (٣) مع تفاصيل أخرى يجل النبي عَلَيْلاً عن ذكرها، وقد روى البخاري ومسلم مثل هذه الأخبار التي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج٢، ص١١؛ ج٤، ص١٦١؛ وصحيح مسلم: ج٣، ص٢١.

<sup>(</sup>۲) انظر صحیح البخاري: ج۱، ص۱۱٦-۱۱۷؛ ج۳، ص۲۲۷؛ صحیح مسلم: ج۳، ص۲۲-۲۳.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج٣، ص٢٢٧؛ صحيح مسلم: ج٣، ص٢٣؛ مسند أحمد: ج٢، ص٨٠٨.

وضعها الكذابون للأهداف الثلاثة السابقة.

وقد روى الشيخان في هذا المجال أحاديث كثيرة تصب جميعها في تعظيم مكانة بعض الصحابة وهتك مكانة النبي وحرمته (١). هذه أبرز دواعي الوضع في الحديث، وهناك دواع أخرى تدخل في ضمن هذه الدواعي العامة.

ونلفت النظر هنا إلى أن الشواهد المتقدمة والدوافع التي تقف وراءها قد تدلنا على أن وقوع الوضع في روايات الأحكام أقل بكثير منه في روايات السياسة والعقائد، وذلك لعدم وجود الداعي فيه، ولشدة اهتهام الفقهاء وأهل النظر في التحري عنها وتمييز المعتمد من غير المعتمد منها، وهو ما صرح به جماعة، وعلى هذا الأساس ينبغي الالتفات إلى هذه المشكلة أكثر من غيرها "، وسنتعرف في مطاوي البحث على القواعد التي يرجع إليها لمعرفة الحديث الموضوع من غيره.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج٦، ص١٤٣ – ١٤٤٤؛ ج٦، ص١٤٠؛ ج٦، ص١٤٥؛ صحيح مسلم: ج٦، ص١٠١ – ١٠٠٤؛ ج٧، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر عذب المنهل: ص٥٥.

# المبحث الثاني مشكلة أخطاء الرواة

الأول: الأخطاء السماعية

الثاني: الأخطاء المعنوية

الثالث: الأخطاء النقلية

١٥٢ ......فقه الحديث

#### تمهيد:

وهذه المشكلة قد يبتلى بها حتى الثقات من الرواة؛ إذ لا ملازمة بين الخطأ وبين الكذب، كما لا ملازمة بينهما وبين الفسق، فإن الراوي الثقة بها أنه غير معصوم فإنه قد لا ينجو من الأخطاء في الرواية، وهو أمر ممكن عقلاً، وواقع خارجاً يؤكده الشرع والوجدان، وقد أشار الإمام أمير المؤمنين إليه في كلامه عن أقسام الرواة بقوله علي المواة بقوله على وجهه، فوهم فيه، ولم يتعمد كذباً، فهو في يديه، ويرويه ويعمل به، ويقول: أنا سمعته من رسول الله عليه أنه وهم لم فيه أنه وهم لم لفضه))(١) ويمكن المسلمون أنه وهم فيه لم يقبلوه منه، ولو علم أنه وهم لرفضه))(١) ويمكن تصنيف أبرز هذه الأخطاء إلى ثلاثة:

الأول: عروض الاشتباه في سماع الحديث، وينشأ غالباً من الغفلة أو ضعف قوة السامعة ونحوهما.

الثاني: عروض الاشتباه في فهم الحديث على وجهه الصحيح، وينشأ من الجهل أو الشرود الذهني، أو عدم الإحاطة بالمضامين.

الثالث: عروض الاشتباه في نقل الحديث بسبب النسيان، أو عدم الدقة في النقل، وهذه المشكلات الثلاث لا توجب الخلل في لفظ الحديث فقط، بل حتى في مضمونه ونقل معناه.

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة: ج٢، ص١٨٩، الخطبة ٢١٠؛ وانظر الكافي: ج١، ص٦، ح١٣؛ الخصال: ص٢٥٦.

ومن هذا يتضح أهمية بحث التوثيق المضموني للخبر؛ لأن احتمال الخطأ في الرواة لا يوجب الاطمئنان بالسند، كما لا يوجب الاطمئنان بصحة المضمون المنقول، فلم يبق إلا اعتماد القرائن الوثوقية الأخرى للتوثق من الخبر، وهذا ما يمكن معرفته من خلال الأمثلة والشواهد التي تضرب للأخطاء الثلاثة:

١٥٤ ......فقه الحديث

## الأول: الأخطاء السماعية

قد لا يسمع الراوي أول الحديث أو آخره، أو لا يلتفت إلى ملابساته فينقل ما سمعه غافلاً عن المتمات التي لو كانت موجودة لأفادت معنى آخر للحديث غير ما أراده المعصوم المسلم وتحدث عنه، ونضرب لذلك أمثلة:

المثال الأول: رواه العلامة المجلسي المثال الأول: رواه العلامة المجلسي المثال الأول: أعدً عبد الله عليه الله عليه على الله على الله على حديث يروى ((أن رجلاً قال لأمير المؤمنين عليه إنها قال أعير المفقر جلباباً، فقال: ليس هكذا قال، إنها قال له: أعددت لفاقتك جلباباً)) يعني يوم القيامة (۱).

ونلاحظ أن اختلاف اللفظ الناشئ من الخطأ في السماع غير المعنى كثيراً، فإن الإعداد الأول يفيد الاستعداد للفقر والحاجة المادية حتى يكون لباس من أحبه الفقر والفاقة، بينها الإعداد في الثاني يفيد الستر والوقاية من الفقر والفاقة؟ لأنه سيكون ناجياً، ومن أهل الجنة ببركة حبه وولايته وشفاعة إمامه.

والمثال الثاني: ما رواه الكليني بسنده عن محمد بن مسلم قال: قلت لأبي عبد الله عليه إن عماراً الساباطي روى عنك رواية. قال: ((وما هي؟)) قلت: روى أن السنة فريضة - أي النوافل - فقال: ((أين يذهب؟ أين يذهب؟ ليس هكذا حدثته إنها قلت له: من صلى فأقبل على صلاته لم يحدّث نفسه فيها أو لم يسه فيها أقبل الله عليه ما أقبل عليها، فربها رُفع نصفها أو ربعها أو ثلثها أو

<sup>(</sup>١) البحار: ج٦٩، ص٤٠ ح٣٧.

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني......٥٥١

خمسها، وإنها أمرنا بالسنّة ليكمل بها ما ذهب من المكتوبة)(١).

ونلاحظ أن عماراً وإن كان فطحي المذهب إلا أنه ثقة، كما صرح به النجاشي (٢)، بل ذكر الشيخ أن له كتاباً كبيراً جيداً ومعتمداً ".

وعن المحقق في المسائل الغرية عن الشيخ أن الطائفة الحقة مجمعة على العمل برواياته (أمرنا بالسنة) الوجوب، ونقل ما استفاده هو من حديث الإمام عليه والحال أن الإمام عليه في سياق الحث على فعل النوافل والسنن لأجل إكمال نواقص الفرائض.

والمثال الثالث: ما رواه مكحول قال: قيل لعائشة: إن أبا هريرة يقول: قال رسول الله عَلَيْلاً: ((الشؤم في ثلاثة: في الدار والمرأة والفرس)) فقالت عائشة: لم يحفظ أبو هريرة. إنه دخل ورسول الله عَلَيْلاً يقول: ((قاتل الله اليهود يقولون: الشؤم في ثلاثة: في الدار والمرأة والفرس فسمع آخر الحديث ولم يسمع أوّله في ألى غير ذلك من الأمثلة الكثيرة (٢).

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٣، ص٣٦٢–٣٦٣، ح١.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي: ص ٢٩٠، الرقم (٧٧٩).

<sup>(</sup>٣) الفهرست: ص١٨٩، الرقم (٢٦٥).

<sup>(</sup>٤) انظر الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٣٣٦، الرقم (٤٧٧٤).

<sup>(</sup>٥) انظر منحة المعبود (لأحمد عبد الرحمن البنا): ج١، ص ٣٤٧؛ الإجابة (للزركشي): ص١٢٤.

<sup>(</sup>٦) انظر الإجابة (للزركشي): ص١١٩؛ المعجم الأوسط (للطبراني): ج٣، ص٢٠٢، ح٠٥١ه.

١٥٦ ......فقه الحديث

# الثاني: الأخطاء المعنوية

وتنشأ من نقل المعنى، فيقوم الراوي بنقل ما فهمه من الحديث ولم ينقل نصه، أو يضيف على نصه بعض ما فهمه من المعنى مع أن المعصوم لا يريده، وقد تنبه العلماء لهذه الحقيقة، وأسسوا لها اصطلاحاً في علم الحديث تحت عنوان الحديث المكرَج وأرادوا به في بعض معانيه: الألفاظ التي تقع من بعض الرواة متصلة بلفظ المعصوم عليه ويكون ظاهرها أنها من لفظه، والحال أنها من ألفاظ الراوي أدرجها ضمن نقل الحديث لبيان معناه أو تفسر غريب ألفاظه (1).

فإن الشيخ قد يروي الحديث ويفسّر الغريب الواقع فيه متصلاً به من دون أن يميّزه بـ(أي) أو الأقواس ونحو ذلك، فيظن الراوي أن ذلك داخل في الحديث.

وأمثلته كثيرة في المجاميع الروائية للجمهور، لاسيا في الصحيحين (٢)، وقد وقع الإدراج فيها تارة في أول الحديث، وتارة في وسطه، وتارة في آخره وهو الأكثر.

ويمكن التمثيل للأول بها رواه الخطيب بسنده عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عَيْظَةُ: ((أسبغوا الوضوء، ويل للأعقاب من النار)) والراوي أبو قطن وشبابة عن شعبة عن محمد بن زياد عن أبي هريرة، لكنه ورد بطريق آخر

<sup>(</sup>۱) انظر كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٥٠١، (المدرج)؛ القاموس الفقهي: ص٨١؛ معجم لغة الفقهاء: ص٨١؛ نهاية الدراية: ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) ظفر الأماني (للكنوي): ص٢٥٧-٢٥٨.

عن آدم بن إياس عن شعبة عن محمد بن زياد عن أبي هريرة قال: أسبغوا الوضوء، فإن أبا القاسم عَيْلاً قال: ((ويل للأعقاب من النار)) فتوهم أبو قطن وشبابة لدى رواية الحديث أن (أسبغوا الوضوء) من حديث النبي عَيْلاً أنه لأبي هريرة (١).

ومثال الثاني ما رواه الدارقطني في سننه من رواية عبد الحميد بن جعفر، عن هاشم بن عروة عن أبيه، عن بُسرة بنت صفوان قالت: سمعت رسول الله عَيْلاً يقول: ((من مسّ ذكره أو أنثييه أو رُفغيه فليتوضأ)) قال الدارقطني: رواه عبد الحميد عن هشام ووهم في ذكر الانثيين والرُفغ، وإدراجه في حديث بُسرة مع أن المحفوظ أن ذلك من قول عروة وليس من الحديث (۱)، وسببه خطأ عروة، فإنه فهم أن الوضوء ينتقض بمس ما هو مظنة للشهوة، فأدرج فيه الأنثيين والرفغ، فظن الراوي أنه من الحديث فرواه متصلاً الله والانثيان الخصيتان، والرفغ كل موضع يجتمع فيه الوسخ من البدن ويراد به ما بين الفخذين (١).

ومثال الثالث رواية عمار الساباطي عن أبي عبد الله عليه ((الرجل أحق بهاله مادام فيه الروح إن أوصى به كلَّه فهو جائز له)) (٥) ومضمونه مخالف للإجماع والضرورة القاضيان بأن الوصية لا تنفذ بأكثر من الثلث، ولذا حمل

<sup>(</sup>١) انظر شرح شرح نخبة الفكر (لعلي القاري): ص٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) سنن الدارقطني: ج١، ص٤٥١، -٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارقطني: ج١، ص٥٤، ٥٢، ح٢٥؛ ظفر الأماني (للكنوي): ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر المعجم الوسيط: ج١، ص٣٦١، (رفغ).

<sup>(</sup>٥) التهذيب: ج٩، ص١٨٧، ح٥٣٠.

ذيل الحديث الصريح في نفوذ الوصية في كل المال على أنه إدراج من عمار؛ لأنه أدخل رأيه واجتهاده في الحديث، قال الشيخ المُؤينُّ: ما تضمن هذا الخبر من قوله: (إن أوصى به كله فهو جائز له) وهم من الراوي؛ لأن الوصية لا تمضى إلا من الثلث (۱)، وقال التقي المجلسي ألينُنُّ : والذي يظهر من أخبار عمار أنه كان ينقل بالمعنى مجتهداً فيه، وكل ما في خبره من فهمه الناقص (۱).

<sup>(</sup>۱) التهذيب: ج۹، ص۱۸۷، ح٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) روضة المتقين: ج١٤، ص٢٠٤.

### الثالث: الأخطاء النقلية

وتقع بسبب طرو السهو والنسيان على الراوي أثناء النقل فيوجبان سقوط شيء أو زيادة شيء على كلام المعصوم المسكل بها يوجب اختلال معنى الكلام، وبالتالي ضياع المقصود الذي أراده، ولعل وقوع هذا النحو من الأخطاء أكثر من غيره؛ لما تقتضيه طبيعة عدم العصمة في البشر من الملازمة لوقوع الأخطاء غير المتعمدة، ويبدو من كلهات بعض الصحابة أنها كانت معضلة لازمت الحديث النبوي منذ ولادته، وقد ذكر أن عمران بن الحصين وهو أحد الصحابة الذين أسلموا في السنة السابعة بعد الهجرة قال: والله إني كنت أرى أن لو شئت لحدثت عن رسول الله يومين متتابعين، ولكن بطّأني عن ذلك أن رجالاً من أصحاب رسول الله سمعوا كما سمعت وشهدوا كما شهدت يحدثون بأحاديث ما هي كما يقولون، وأخاف أن يشبّه لي كما شبّه لهم (۱).

وهذه مشكلة وقع فيها بعض من أكثر الرواية عن النبي عَيْاللَّهُ ومن شواهده ما رواه البخاري ومسلم عن عَمْرة بنت عبد الرحمن أنها سمعت

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث (لابن قتيبة): ص٩٤-٥٠.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ج٢، ص٤٣٦؛ البداية والنهاية (لابن كثير): ج٨، ص١٠٩.

عائشة وذكر لها أن عبد الله بن عمر يقول: إن الميّت ليعذّب ببكاء الحي، فقالت عائشة: يغفر الله لأبي عبد الرحمن أما إنه لم يكذب ولكنه نسي أو أخطأ. إنها مرّ رسول الله على الله على يهودية يُبكى عليها فقال: ((إنهم يبكون عليها وإنها لتعذّب في قبرها))(١) أي بسبب عدم إيهانها.

ويعزز كل ذلك ما روي أن الزبير بن العوّام سمع رجلاً يحدث حديثاً عن النبي عَيْشَاد، فاستمع الزبير له حتى إذا قضى الرجل حديثه قال له الزبير: أنت سمعت هذا من رسول الله عَيْشَاد؟ فقال الرجل: نعم. قال: هذا وأشباهه مما يمنعنا أن نحدّث عن النبي عَيْشَاد، قد لعمري سمعت هذا من رسول الله عَيْشَاد وأنا يومئذ حاضر، ولكن رسول الله عَيْشَاد ابتدأ هذا الحديث فحدثناه عن رجل من أهل الكتاب حدّثه إياه، فجئت أنت يومئذ بعد أن قضى صدر الحديث وذكر الرجل الذي من أهل الكتاب فظننت أنه من حديث رسول الله عَيْشَاد ؟).

ويتلخص مما تقدم: أن المشكلات التي يواجهها الحديث كثيرة تزداد فيها الحاجة إلى بذل الجهود والطاقات لوضع القواعد والأسس التي تعتمد لتمييز الحديث الصحيح سنداً أو متناً ومضموناً بها يوجب الاطمئنان بصدوره عن المعصوم عليه أو القواعد التي تكشف عن سقم الحديث والوثوق بعدم صدوره.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج٢، ص١٨؛ صحيح مسلم: ج٣، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأسماء والصفات (للبيهقي): ص٥٠٩، دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه: ص١٦٥، الهامش؛ فتح المعين: ص٢٢.

#### قواعد توثيق الحديث سندأ ومضموناً

وقد كان لعلماء الحديث منهجان في هذا المجال:

الأول: منهج النقد السندي، ويتقوم بالنظر إلى رواة الحديث ويعرضهم على معايير الجرح والتعديل من حيث أفكارهم وصفاتهم النفسية وملكاتهم الذهنية، وعلى ضوئها يصفون الحديث بالقوة والضعف والصحة وعدمها، ويعتمد هذا المنهج على ثلاث ركائز مهمة:

الأولى: النظر إلى صحة معتقد الراوى وضعفه.

الثانية: النظر إلى عدالة الراوي أو وثاقته وعدمها.

الثالثة: النظر إلى ضبط الراوي وتوازن ملكاته الذهنية في مقابل الخطأ والنسيان ونحوهما، فإذا لوحظ توفر هذه الخصوصيات في حدودها العليا بأن كان مؤمناً عادلاً ضابطاً اتصف الحديث بالصحة الإعلائية، وأورث الوثوق بصدور حديثه عادةً، وإن كان فاسد العقيدة فاسقاً ومختل الملكات الذهنية كان في أعلى درجات الضعف، وأورث الظن، وربها الوثوق بعدم صدقه.

الثاني: منهج النقد المتني والمضموني، ويتقوم بالنظر إلى متن الحديث ودلالاته؛ ليتوصل إلى صحة صدوره من عدمها، ويعتمد هذا المنهج على عدة ركائز:

الركيزة الأولى: عرض دلالة الحديث على المسلّمات العقلية والشرعية المعلوم ثبوتها بالعلم واليقين، فإن وافقتها أورث الظن بصدوره، فإذا انضمت إليه قرائن أخرى ربها يحصل العلم بصدوره، وإن خالفها وأمكن توجيهه بها لا يتنافى مع تلك المسلّمات أورث الظن بصدوره، وربها الاطمئنان

إذا انضمت إليه القرائن الأخرى وإن تعذر كل ذلك أورث الوثوق بعدم صدوره، ومن هذا القبيل أحاديث الرؤية التي تنص على أن الناس سيرون الخالق عز وجل في الآخرة، وهي كثيرة، وقد صرح الدارقطني أنها بلغت العشرين، وتتبعها ابن القيم في حادي الأرواح فبلغت الثلاثين، ووصفها بأنها جياد، وبعضهم وصفها بالصحاح، ولذا أجمع الجمهور على وقوعها في الآخرة (۱)، ولدى عرض مضامين هذه الأحاديث على ضرورات العقل والشرع نجد توافقها على بطلانها، وإذا لوحظت قرائن الوضع والدس من قبل الغلاة يقطع بكذبها.

الركيزة الثانية: عرض دلالة الحديث على القواعد الشرعية المنصوصة، نظير محكمات الكتاب والسنة القطعية، فإن وافقها أورث الظن المعتبر أو العلم بالصدور، وإن خالفها وجب الإعراض عنه سواء أورث العلم بعدم الصدور أو الظن؛ لمكان النصوص التي أوجبت علينا الإعراض عن كل مخالف للكتاب والسنة.

الركيزة الثالثة: تقويم المتن والدلالة من خلال عرضها على شهرة العمل بين أهل الحق؛ إذ نص الكتاب العزيز على أن عمل المؤمنين وسبيلهم من الحجج الملزمة في الدين، ولا يجوز مخالفته؛ إذ قال سبحانه: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ (٢) بناء على ظهورها في أن المراد من سيرة المؤمنين

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري: ج١٣، ص٥٨ه؛ طبقات الشافعية: ج١٢، ص٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ١١٥.

أسلوبهم في العمل، ونهجهم في الدين، ووجه حجيته ناشئة من الوثاقة باتصاله بالشرع واكتسابه مشر وعية منه؛ بداهة أن المؤسس لنهج المؤمنين هو المعصوم عليه فلا يشتهر العمل بين الأتباع والمؤمنين به إلا إذا كان مأخوذا منه، فلذا يكشف عن قوله ورأيه، وعلى هذا الأساس ذهب جمع غير قليل إلى أن الشهرة تجبر ضعف السند والدلالة معاً، كما تكسر قوة السند والدلالة؛ لما للشهرة من انبثاق عن طريقة الدين ومر تكزات الشريعة توجب الاطمئنان بالصدور السندي أو المضموني.

ويقابل ذلك إذا عرض طريق غير المؤمنين فإنه يمكن التوثق من عدم اعتبار الخبر الموافق لهذا الطريق مضموناً؛ إذ يعلم ببركة الآية الشريفة أنه مضمون لا يرتضيه الشرع فلا يمكن عده من الحجج.

الركيزة الرابعة: مطابقة الحديث للآراء العلمية، سواء في أصول الدين أو فروعه، فإذا لوحظ أن مضمون الحديث يتوافق مع فتاوى العامة وآرائهم الاعتقادية كان كاشفاً عن ضعفه ولزوم أن ندعه، وإذا خالفهم كان الرشد فيه؛ لأنه كاشف عن رأي أمير المؤمنين عليه إذ تضافر في الأخبار بلزوم أخذ الحديث المخالف للعامة وترك الموافق لهم (۱)، وقد ورد في رواية أبي بصير عن الصادق عليه قال: ((ما أنتم – والله – على شيء مما هم فيه ولا هم على شيء مما أنتم فيه، فخالفوهم، فما هم من الحنيفية على شيء))(۱).

وفي رواية داود بن الحصين عنه عَلَيْكِم: ((والله ما جعل الله لأحد خيرة في

<sup>(</sup>۱) انظر الوسائل: ج۲۷، الباب ۹ من أبواب صفات القاضي، ص۱۱۷-۱۱۹، ح۲۹، ح۲۹، ح۳۰، ح۳۱، ح۳۶.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٩، ح٣٢.

اتباع غيرنا وإن وافقنا خالف عدونا، ومن وافق عدونا في قول أو عمل فليس منا ولا نحن منهم)\(^\).

وقد كشف الإمام الصادق عليه عن بعض العلة في هذه الركيزة كما في رواية أبي إسحاق الأرجاني قال: قال أبو عبد الله عليه: ((اتدري لم أمرتم بالأخذ بخلاف ما تقول العامة؟)) فقلت: لا أدري، فقال: ((إن عليا عليه لل غيره؛ إرادة لإبطال أمره، يكن يدين الله بدين إلا خالفت عليه الأمة إلى غيره؛ إرادة لإبطال أمره، وكانوا يسألون أمير المؤمنين عليه عن الشيء الذي لا يعلمونه، فإذا أفتاهم جعلوا له ضداً من عندهم؛ ليلبسوا على الناس)(٢).

وفي رواية إسحاق بن عهار عنه على أشار إلى أخذهم بالآراء والأقيسة أيضاً. قال على ((يظن هؤلاء الذين يدعون أنهم فقهاء علماء أنهم قد أثبتوا جميع الفقه والدين مما تحتاج إليه الأمة، وليس كل علم رسول الله عَيْنَا علموه، ولا صار إليهم من رسول الله عَيْنا ولا عرفوه، وذلك أن الشيء من الحلال والحرام والأحكام يرد عليهم فيسألون عنه، ولا يكون عندهم فيه أثر عن رسول الله عَيْنا ، ويستحيون أن ينسبهم الناس إلى الجهل، ويكرهون أن يسألوا فلا يجيبوا، فيطلب الناس العلم من معدنه، فلذلك استعملوا الرأي والقياس في دين الله، وتركوا الآثار، ودانوا بالبدع، وقد قال رسول الله عَيْنات كل بدعة ضلالة، فلو أنهم إذا سئلوا عن شيء من دين الله فلم يكن عندهم فيه أثر عن رسول الله ردوه إلى الله وإلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٩، ح٣٣.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٦، ح٢٤.

وتتضح مما تقدم: أهمية الإطلاع والمعرفة لمذاهب المخالفين في الفروع والأصول؛ لأن مخالفتهم ضابطة مهمة لتوثيق الخبر ورده، وهناك ركيزة أخرى هي ضم القرائن لبعضها البعض، وهي ركيزة هامة تجمع سائر الركائز وتضيف عليها الكثير سنأتي إلى تفصيلها.

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٦١، ح٤٩.

# المبحث الثالث تأريخ تدوين الحديث وضبطه

أولاً: تدوين الحديث عند الجمهور ثانياً: تدوين الحديث عند الشيعة الإمامية ١٦٨ .....فقه الحديث

#### تمهيد:

لو اعتنى المسلمون الأوائل بتدوين الحديث كما اعتنوا بضبطه وحفظه ونقله لجاء كله متواتراً واضحاً كما جاء القرآن الكريم، فلم ينله شك أو ريب يهز موقعه من ناحية سنده وقطعية نصوصه ومحكماته، بل وصار الضابطة التي تعرض عليها باقي شؤون الدين، فنعرف مدى مطابقتها معه من عدمها.

إلا أن تدوين الحديث وقع في القرن الثاني الهجري، أي بعد ارتحال النبي عَنْ أن تدوين الحديث وقع في القرن التدوين بوازع سياسي انطلق منه النبي عَنْ الدنيا بحوالي مائة عام، وكان التدوين بوازع سياسي انطلق منه الحكام والولاة لتدوينه، ولم تكتمل عملية التدوين والكتابة ضمن منهج علمي وقواعد معتمدة للجرح والتعديل إلا في القرنين الثالث والرابع الهجريين ضمن تفاصيل نستعرضها على التوالى:

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني.....

# أولاً: تدوين الحديث عند الجمهور

مر الحديث النبوي الذي هو عمدة ما يروونه بمراحل عديدة حتى وصل إلى ما هو عليه الآن.

#### الأولى: مرحلة الحفظ في الصدور

وقد استغرقت عهد الصدر الأول برمته حتى مطلع دولة بني أمية، وفي زمن عمر بن عبد العزيز كان الحديث في هذه المدة الطويلة التي تستغرق القرن من الزمان محفوظاً في الصدور والأذهان يتناقله بعض من يحفظ إلى من يريد أن يستمع أو يحفظ بسبب منع التدوين الذي ابتدأ منذ رحيل النبي عَلِياً عن الدنيا، واستمر في عهد أبي بكر وعمر وعثمان، وقد علل هذا المنع بأسباب ضعيفة تتساقط أمام المناقشة وموازين العلم.

الأول: أن الأمة المسلمة كانت أمية لا تحسن القراءة والكتابة فيتعذر عليها التدوين، وينقض هذا التبرير نزول القرآن الكريم على هذه الأمة وتدوينه من قبل النبي عَنْ والصحابة، فلو كان قلة معرفتها بالقراءة والكتابة سبباً مقنعاً لعدم حفظ الحديث وتدوينه فكيف أنزل الباري عزّ وجلّ عليهم الكتاب، وأمرهم بتلاوته في آناء الليل وأطراف النهار، وباختصار لا يخفى ما في هذا التبرير من اتهام للخالق ونسبة النقص إليه.

الثاني: عدم توفر وسائل الكتابة عند من يمتلك القدرة على الكتابة، فقد كانوا يكتبون على الحجارة والعظام وجلود الماشية ونحوها، وقلة الوسائل تعيق الكتابة وتدفع بالناس إلى الحفظ واعتماد الذاكرة.

الثالث: انشغالهم بكتابة القرآن وعنايتهم به وانصرافهم إليه بها منع من الانشغال بالحديث، وهو يحمل وجوهاً كثيرة للضعف والمناقضة ندعها لمحلها.

ويكفيه أنه متناقض مع السبب الأول؛ إذ في الوقت الذي برر عدم كتابة الحديث بأمية الأمة يصرح هنا بأن الأمة كانت مشغولة بكتابة القرآن فكيف يجتمع السببان؟

الرابع: نهي النبي عَلَيْهِ عن كتابة أي شيء غير القرآن مخافة أن يلتبس بالقرآن الكريم؛ إذ ورد عنه القول: ((لا تكتبوا عني، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه))(١).

وينقضه قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴿ أَنَّ فَبعد أَن تَكفل الباري عز وجل بحفظ كتابه من التحريف أو الاختلاط بغيره بحيث يضل الناس فيه ولا يميزون القرآن من غيره كيف يتصور وقوع الالتباس؟

بل ينقضه فعل النبي عَلَيْلاً ؛ إذ أذن عَلَيْلاً لعبد الله بن عمرو بن العاص بالكتابة والتدوين حتى قال عبد الله: كنت اكتب كل شيء أسمعه من رسول الله عَلَيْلاً فنهتني قريش، وقالوا: أتكتب كل شيء تسمعه ورسول الله عَلَيْلاً بشر يتكلم في الغضب والرضا؟ فأمسكت عن الكتاب فذكرت ذلك لرسول الله عَلَيْلاً فأومأ بإصبعه إلى فيه فقال: ((اكتب فو الذي نفسي بيده لا يخرج منه إلا حق))(٣).

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: ج۸، ص۲۲۹، وانظر المستدرك: ج۳، ص۱۲۷؛ مجمع الزوائد: ج۱، ص۱۵۱؛ مجمع الزوائد: ج۱، ص۱۵۱.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: الآية ٩.

<sup>(</sup>٣) الغدير: ج١١، ص٩٩؛ سنن أبي داود: ج٢، ص١٧٦؛ وانظر المستدرك: ج١، ص١٠٥.

ونلاحظ أن الذي نهى عن التدوين ليس النبي عَيْلاً بل قريش، وواضح أن المراد منها بعض الوجهاء والكبار فيها وليس جميع قريش، كها نلاحظ أن تبرير منع الكتابة ليس الاختلاط بالقرآن، بل عدم الإيهان بالحديث وأنه وحي لا يدنوه خطأ أو اشتباه، ولكن المانعين إما لم يكونوا يعتقدون بعصمة النبي عَيْلاً أو كانت لهم مآرب من المنع، ولكن النبي عَيْلاً أمر بالكتابة، وأذِنَ لبعض أصحابه بالكتابة منهم أبو رافع وأبو شاه فضلاً عن الكتب والرسائل التي كان يأمر بكتابتها أن بل اتفقت الآراء على وجود مدونات عديدة جمعت حديث النبي عَيْلاً في تفسير القرآن وبيان الأحكام والمعارف بعضها كتبها علي أمير المؤمنين عَيْلاً عرف في الأخبار بكتاب علي عليها.

#### الثانية: مرحلة التدوين

وقد جاءت هذه المرحلة لأجل حفظ السنة وحمايتها مقابل ثلاثة مخاطر: الأول: الضياع والاندراس.

الثاني: اختلاطها بأقوال الرواة وآرائهم.

الثالث: الدس والوضع.

ففي رأس المائة من الهجرة حمل عمر بن عبد العزيز العلماء على تدوين السنّة، وذلك في عام (١٠١ هجرية) فكتب إلى الأمراء في الأمصار بذلك، وقد جاء في كتابه إلى واليه على المدينة محمد بن عمرو بن حزم المتوفى عام

<sup>(</sup>١) انظر المدونات في زمن النبي يُلِيَّةً في كتاب (دلائل التوثيق المبكر للسنّة والحديث) للدكتور المتياز أحمد.

(۱۲۰ هجرية): انظر ما كان من حديث رسول الله عَيْنَا فَاكتبه، فإني خفت دروس العلم وذهاب العلماء، ولا تقبل إلا حديث رسول الله عَيْنَا (۱)، وبمثله كتب إلى غيره من الولاة، وعلى إثر ذلك بادر إلى الكتابة محمد بن مسلم الزهري المتوفى (۱۲٤هـ) من علماء الحجاز والشام وغيره.

في عهد الدولة العباسية زاد الاهتهام بالتدوين بعد أن تفاقمت معضلات الحديث، واختلط الغث بالسمين فطلب المنصور الدوانيقي من مالك بن أنس المتوفى عام (١٧٩هـ) وهو من أهل المدينة أن يجمع له كتاباً في الحديث، فدوّن (الموطأ) في مقبول الحديث وصحيحه، ودون ابن أبي شيبة المتوفى عام (٢١١هـ) عام (٣٠٥هـ) المصنف، ومثله المصنف لعبد الرزاق المتوفى عام (٢١١هـ) وكان في هذه الفترة قد اختلط الحديث اختلاطاً كبيراً؛ لامتزاج الحديث النبوى بأقوال الصحابة والتابعين وآرائهم.

#### الثالثة: مرحلة تمييز الحديث

وقد جاءت هذه المرحلة لتخليص الحديث النبوي من آثار الصحابة وفتاوى التابعين، وقد عاصرت هذه المرحلة القرن الثالث والرابع الهجريين، وقد كثر تدوين الحديث على طريقة المسانيد. سميت بذلك لأنها جمعت الأحاديث على أسهاء الصحابة، فتذكر تحت اسم كل صحابي ما يرويه هذا الصحابي عن النبي عَنْ الله ومن أشهر من صنف فيها أحمد بن حنبل المتوفى الصحابي عن النبي عَنْ الله ومن أشهر من صنف فيها أحمد بن حنبل المتوفى

<sup>(</sup>١) تقييد العلم (للخطيب البغدادي): ص١٠٥؛ تقدمة الجرح والتعديل (لابن أبي حاتم الرازي): ج١، ص٢١؛ الإيضاح: ص١٣.

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة: ص٢٠؛ الإيضاح: ص١٥.

عام (٢٤١هـ) والطيالسي سليهان بن جارود المتوفى عام (٢٠٢هـ) وإسحاق بن إبراهيم المروزي المعروف بابن راهويه المتوفى عام (٢٣٨هـ) وفي هذه المرحلة ظهرت الأصول الستة التي عليها المعوّل عند الجمهور، وهي: صحيح البخاري، وصحيح مسلم، والسنن لأبي داود، والجامع للترمذي، والسنن للبن ماجة (١٠).

#### الرابعة: مرحلة التهذيب والترتيب

وقد ابتدأت في أواخر القرن الرابع الهجري، وهي مستمرة إلى يومنا هذا؟ إذ في كل جيل تقوم طائفة من العلماء بترتيب الأحاديث وتهذيبها وشرحها وجمعها في مؤلفات تتناسب مع أذواق أهل الزمان، وربيا أضافت على كتب المتقدمين ما لم يذكر فيها، وقد جاء كتاب (جامع الأصول) لابن الأثير الجزري المتوفى عام (٢٠٦هـ) الذي جمع فيه الأصول الستة المعروفة، وكتاب تحفة الأشراف في معرفة الأطراف لأبي الحجاج يوسف بن عبد الرحمن المتوفى عام (٢٠٢هـ) الذي رتب الأحاديث على أسهاء الصحابة الرواة، ورتبها على عام (٢٤٧هـ) الذي رتب الأحاديث التي جمعت ما زاد على الكتب الستة حسب حروف المعجم، ومن الكتب التي جمعت ما زاد على الكتب الستة كتاب (مجمع الزوائد ومنبع الفوائد) لعلي الهيثمي المتوفى عام (٧٠٨هـ) إذ جمع زوائد مسند أحمد وأبي يعلى والبزار ومعاجم الطبراني الثلاثة على الكتب الستة روائد مسند أحمد وأبي يعلى والبزار ومعاجم الطبراني الثلاثة على الكتب الستة (٢٠ ولنا في مناقشة ما ذكر وقفتان:

<sup>(</sup>١) الإيضاح: ص١٥.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح: ص١١-١٦.

١٧٤ ..... فقه الحديث

# الوقفة الأولى: في دعوى نهي النبي عَلَيْظَةٌ عن تدوين الحديث

فإن الروايات المعتبرة عند الفريقين ووقائع الأحداث تشهد بعدم صحتها، فقد ورد في باب كتابة العلم من البخاري أن رجلاً من أهل اليمن سمع حديث رسول الله عَيْنِالله فقال: اكتب لي يا رسول الله، فقال: ((اكتبوا لأبي فلان)) (۱) وهي كناية عن أبي شاه، ولعل الحديث يكشف عن أنه لم يكن يعرف الكتابة، وروي أن رجلاً من الأنصار كان يجلس إلى النبي عَيْنَاله فيسمع من الحديث فيعجبه ولا يحفظه، فشكا ذلك إلى النبي عَيْنَاله فقال له: ((استعن بيمينك)) وأوما بيده أي خط واكتب (۱).

وورد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أكثر من حديث يأمره النبي عَيْلِكُ بالكتابة (")، وورد في أحدها: أنه قال: قلت: يا رسول الله إنا نسمع منك أحاديث لا نحفظها أفلا نكتبها؟ قال: ((بلى فاكتبوها))(3).

وقد كتبت في عهده عَلِيلاً مجموعة صحائف وكتب دونت حديثه الشريف.

منها: صحيفة على على التي أفصح الأئمة المها أنها كانت ضخمة يبلغ طولها سبعين ذراعاً. أملاها رسول الله على على على على على على المحلم وهو أول كتاب جمع فيه العلم عن النبي على النبي النبي على النبي على النبي النبي النبي على النبي النبي

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج۱، ص٣٦؛ سنن الترمذي: ج١، ص١٣٥؛ مقدمة فتح الباري: ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي: ج١٠، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر مسند أحمد: ج٢، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ج٢، ص٢١٥.

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني..........

ومنها: صحيفة أبي رافع مولى رسول الله عَيْالله التي سنأتي إلى ذكرها.

ومنها: صحيفة عبد الله بن عمر التي سهاها بالصادقة، وقد اشتملت على ألف حديث روى بعضها أحمد في مسنده، وتعتبر إحدى الوثائق على تدوين الحديث في زمن النبي عَيْسَالُهُ، وأن الذي نهى عن تدوين الحديث بعض كبار الصحابة وليس النبي عَيْسَالُهُ كها مر عليك (۱).

ومنها: صحيفة سعد بن عبادة المتوفى عام (١٥هـ).

وفيها طائفة من أحاديث رسول الله عَلَيْلَهُ (\*\*)، ويرى البخاري أن هذه الصحيفة كانت نسخة من صحيفة عبد الله بن أبي أوفى الذي كان يكتب الأحاديث بيده، والناس يقرؤون عليه ما جمعه بخطه (\*\*).

ومنها: صحيفة جابر بن عبد الله الأنصاري، وقد ذكرها جمع من المترجمين وأصحاب المجاميع (٤).

وروى مسلم أنها كانت في مناسك الحج، ولعلها اشتملت على خطبة النبي عَلَيْكُم الحامعة التي نصب فيها علياً علياً علياً إماماً وخليفة من بعده، وكانت جليلة القدر تحظى بالعناية من قبل بعض الأصحاب فيحفظونها، حتى قال قتادة بن

<sup>(</sup>۱) تقیید العلم: ص۷۶؛ سنن الدارمي: ج۱، ض۱۲۰؛ سنن أبي داود: ج۳، ص۳۱۸، ح۳۶۶۶.

<sup>(</sup>٢) علوم الحديث: ص١٣.

<sup>(</sup>٣) علوم الحديث: ص١٣؛ السنّة قبل التدوين: ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الطبقات الكبرى: ج٧، ص٢٥٣؛ المصنف: ج١١، ص١٨٣، ح٢٠٢٧؛ تذكرة الحفاظ: ج١، ص١٢٣.

دعامة السدوسي: لأنا لصحيفة جابر أحفظ مني لسورة البقرة (1)، ويبدو من المقارنة أنها كانت طويلة، وتؤكد الوثائق أن جابر لم يكن وحده مدوناً، بل دون عنه جماعة من تلامذته التابعين؛ إذ كتب عنه جماعة (1) منهم: محمد بن الحنفية، وسليمان بن قيس اليشكري، وعبد الله بن محمد بن عقيل وغيرهم (1).

ومنها: صحف أبي ذر وسلمان ورافع بن خديج الأنصاري وعبد الله بن عباس وغيرهم، وقد وردت أحاديث كثيرة عن عدد من الصحابة تبلغ بمجموعها رتبة التواتر تثبت وقوع الكتابة للحديث النبوي في عهده عَيْسًالله أن أبا بكر وعمر أحرقا كتب الحديث، هذا فضلاً عن اتفاق الكلمة على أن أبا بكر وعمر أحرقا كتب الحديث، ودعيا الناس إلى محوها أو إحراقها، وهذا في نفسه دليل على وقوع الكتابة في عهد النبي عَيْسًاله .

ويتضح مما تقدم أن سيرة النبي والصحابة كانت قائمة على التدوين، وهي حجة على جميع الأمة، ولا ينهض في مقابل هذا حديث أو أكثر يفيد المنع على فرض صحته؛ لأن السيرة أقوى دلالة وحجة من الحديث، على أن دعوى نهي النبي عَيْنَالَهُ عن التدوين لا تستند إلى ركن ركين، بل تتضافر القرائن على أن أحاديث النهي موضوعة، وأن الناهي هم أبو بكر وعمر ومن ماثلهم

<sup>(</sup>١) التاريخ الكبير: ج٧، ص٥١٥-١٢٧؛ الوسائل: ج١، ص٨، مقدمة التحقيق.

<sup>(</sup>٢) تقييد العلم: ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج١، ص٨، مقدمة التحقيق.

<sup>(</sup>٤) منهج النقد في علوم الحديث: ص٠٤.

في النهج، كما تشهد له رواية عبد الله بن عمر؛ إذ قال نهتني قريش (١) لدوافع سياسية معروفة تقدم الإشارة إليها.

وعلى فرض صحتها فهي تحمل على ظرف خاص، وهو فيها إذا خشي من تدوين الحديث مخالطته بالقرآن، فيكون المنع ناشئاً من العنوان الثاني، وهو ما احتمله بعض أعلام الجمهور أيضاً؛ إذ حمل محمد رشيد رضا روايات النهي عن كتابة الحديث لكيلا يتخذ ديناً عاماً كالقرآن، وبها جمع بين روايات الإذن بالكتابة وروايات المنع (٢).

ولعل مما يشير إليه ما تقدم من أنه عليها أمر من يخاف أن لا يحفظ الحديث أن يدونه، على أن فرض وقوع الخلط والاشتباه في نفسه باطل من وجوه عديدة:

أحدها: ما ذكره أبو ريّة من أن هذه الدعوى مستندة إلى سبب لا يقنع به عاقل عالم، ولا يقبله محقق دارس. اللهم إلاّ إذا جعلنا الأحاديث من جنس القرآن في البلاغة، وأن أسلوبها في الإعجاز من أسلوبه، وهذا ما لا يقره أحد حتى الذين جاؤوا بهذا الرأي؛ إذ معناه إبطال معجزة القرآن وهدم أصولها من القواعد (٣).

ثانيها: كيف يختلط الحديث بالقرآن مع وجود اختلاف ظاهر في الأسلوب والتعبير مع علم الصحابة بتمام نزول القرآن، وجُمع بين الدفتين، ووضع على منبر النبي على لمن يريد استنساخه، على أن الحكمة تقتضى في مثل

<sup>(</sup>١) وضوء النبي عُنْيَالَةُ: ج٢، ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٢) المنار: ج١٠، ص٧٦٦، ح١٩؛ ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) شيخ المضيرة: ص٥٥-٥.

ذلك أن توضع طريقة لتلافي الاختلاط لا أن يمنع الحديث، فإن الأحاديث لو كانت كتبت فإنها تكتب على أنها أحاديث، وكل من له أدنى معرفة بالبلاغة والبيان يميز النص القرآني عن نص الحديث، ولو جمعت الأحاديث في مدونات وجمع القرآن في مدون آخر لم يحصل الدمج.

ثالثها: أن دعوى النهي في نفسها يكذبها ما نقل أن عمر بن عبد العزيز أمر بتدوين الحديث خوفاً على السنّة من الضياع، وبعده قامت السيرة على تدوين مجاميع الحديث، وهذا التصرف يكشف عن أمرين:

الأول: أنه يكشف عن أن نهي النبي عَلَيْكَ لَم يكن نهياً عاماً وفي جميع الحالات، بل في حالات خاصة، فالنهي مؤقت وليس بدائم، وإلا لما صح تدوين الحديث بعد ذلك إلى يوم القيام؛ لأن حرام محمد عَلَيْكَ حرام إلى يوم القيامة (١).

الثاني: أن التدوين في نفسه مطلوب، ولولا المانع لم يصدر النهي، وبهذا يتضح وجه الجمع بين روايات المنع وروايات الترخيص.

ويتحصل: لم يثبت دليل مقنع يدل على منع النبي عَيْالاً عن تدوين الحديث، بل المنع كان من بعض الصحابة الذين لهم مصلحة في منع الحديث، كما منعوا من تدوين حديث القرطاس والقلم الذي أراد النبي في وقت احتضاره أن يكتب حديثاً للأمة لن يضلوا بعده (٢)، فاتهموا النبي عَيْالاً، ولم يكتب الحديث، وضلت الأمة من بعده ضلالاً طبق الأرجاء، ولازالت

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ص١٦٨؛ الكافي: ج١، ص٥٨، ح١٩.

<sup>(</sup>٢) الرواشح الساوية: ص٢١٤؛ نهج السعادة: ج٥، ص٢٦٩.

عواقبه وآثاره وخيمة على حاضر المسلمين ومستقبلهم.

وعلى فرض صحة المنع فهو محمول على حالات خاصة لا مطلقاً، وعلى فرض الإطلاق يقع التعارض وتصل النوبة إلى الترجيح، والراجح روايات الترخيص؛ لأنها موافقة لضرورة الشرع القاضي بالحاجة إلى الحديث في فهم القرآن وبيان معانيه، ويقضي بها العقل وسيرة العقلاء، باعتبار أن الحديث علم ولا يعقل المنع من تدوين العلم، والمحذور المذكور يمكن تلافيه عبر التمييز كها هو الحال في تمييز العلوم عن بعضها البعض.

### الوقفة الثانية: في دعوى تدوين الحديث في القرن الثاني

أن ما ذكر من أن تدوين الحديث - عند الجمهور - تم في عهد عمر بن عبد العزيز وأنّ بداية القرن الثاني الهجري أي عام (١٠١هـ) كان منطلق تدوين الحديث كها ذكره ابن حجر والقسطلاني والسيوطي هذه الدعوى غير معلومة الصحة، وقد رد عليها السيد حسن الصدر ألي بالوثائق والسندات، فقال: وقد وهم الحافظ جلال السيوطي في كتابه (تدريب الراوي) حيث زعم أن ابتداء تدوين الحديث وقع في رأس المائة؛ لأن خلافة عمر بن عبد العزيز استمرت سنتين و خمسة أشهر ولم يؤرخ زمان أمره بالتدوين، ولا نقل نقل امتثال أمره بتدوين الحديث في زمانه، وما ذكره الحافظ ابن حجر من ناقل امتثال أمره بتدوين الحديث في زمانه، وما ذكره الحافظ ابن حجر من باب الحدس والاعتبار لا عن نقل، وأول من جمع الآثار ابن جريح بمكة، وابن إسحاق أو مالك بالمدينة، والربيع بن صبيح أو سعيد بن عروبة أو حماد بن سلمة بالبصرة، وسفيان الثوري بالكوفة، والأوزاعي بالشام، وهيثم

بواسط، ومعمر باليمن، وجرير بالري، وابن المبارك بخراسان، وكذلك الحافظ الذهبي في التذكرة نص على أن أول زمن التصنيف وتدوين السنن وتأليف الفروع بعد انقراض دولة بني أمية وتحوّل الدولة إلى بني العباس (۱)، وثما يؤيد ذلك اضطراب أقوال ابن حجر في ذلك، فهو تارة يدعي أن أول من ألف في الحديث هو الربيع بن صبيح (۱)، وتارة يذكر أن أول من كتب في الحديث ابن شهاب الزهري، وقد دونه بأمر عمر بن عبد العزيز (۳)، وفي موضع آخر يقول إن ابن حزم هو أول من دون الحديث ((1)).

وأما فريد وجدي فيذهب إلى أن أول من دون الحديث مالك بن أنس المتوفى عام (١١١هـ) وليس ابن حزم، ونقل قولاً أن أول من ألف ابن جريح المتوفى (١٥٠هـ) ووافقه على هذا بعض الباحثين (١٥٠هـ).

وذكر الذهبي في تاريخه في حوادث عام (١٤٣هـ) أن في هذه السنة بدأ علماء مكة والمدينة بتدوين الحديث (٧)، ومن هنا صرح أحمد أمين في ذلك، فبعد أن تطرق لرسالة عمر بن عبد العزيز إلى ابن حزم قال: ولكن هل نفذ الأمر؟ كل ما نعلمه أنه لم تصل إلينا هذه المجموعة، ولم يشر إليها – فيها نعلم

<sup>(</sup>١) انظر تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ص٢٧٨-٢٧٩، (بتصرف).

<sup>(</sup>٢) هدى الساري: ج١، ص٤.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج١، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٤) فتح البارى: ج١، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٥) دائرة معارف القرن العشرين: ج٣، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٦) كشف الظنون: ج١، ص٦٣٧.

<sup>(</sup>٧) تاريخ الإسلام (للذهبي): ج٤، ص٦-٧؛ تأملات في الصحيحين: ص٤٨.

- جامعو الحديث بعد، ومن أجل هذا شك بعض الباحثين إذ لو جمع شيء من هذا القبيل لكان من أهم المراجع لجامعي الحديث، ولكن لا داعي إلى هذا الشك، فالخبر يروي لنا أن عمر أمر ولم يرو لنا أن الجمع تم، فلعل موت عمر سريعاً عدل بأبي بكر بن حزم عن أن ينفذ ما أمر به (۱).

ومع هذا الاضطراب لا يمكن الاقتناع بأن التدوين وقع في عهد عمر بالفعل وإن صدرت منه رسالة به، والمتيقن الذي تتفق عليه الأقوال أن التدوين وقع في بداية القرن الثاني إلى نصفه، وفي هذه المدة قد تراكمت عليه وجوه الخلل من النسيان والخطأ، فكيف يمكن الوثوق بها كتب بعد ذلك ودون من هذا الطريق.

بل تضافرت الأدلة والشواهد على التناقض الكبير الذي وقع فيه القوم القائلون بصحة ما في الصحيحين المعتمدين لديهم، لاسيها البخاري مع وجود هذه الفاصلة الكبيرة بين تدوينهها وبين مصدر الحديث، ومع تداخل الأحاديث الموضوعة والمدلسة والتي يخطأ فيها الرواة وبين ما تضمناهما من روايات تتنافى مع بديهيات العقل وضرورات الشرع. هذا فضلاً عن الخطوات التي خطاها البخاري خصوصاً في كتابه والتي في مجموعها تزعزع مكانة كتابه وتكرس الضعف فيه.

منها: تقطيعه للأحاديث وحذف أجزاء منها، لاسيها الأجزاء التي تتضمن فضائل أمير المؤمنين السياسة، أو التي تطعن ببعض الصحابة، وأحياناً يعذف أول الحديث، وأحياناً آخره، وأحياناً يسقط قطعة من الحديث لدواع

<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام: ج٣، ص٢٠٦، (بتصرف).

١٨٢ ..... فقه الحديث

تعصبية أو سياسية، وهو ما اصطلح عليه بالتدليس كما مر عليك.

ومنها: أنه أغفل عن ذكر طائفة كبيرة من الأحاديث المهمة ولم يذكرها ولم يشر إليها؛ لأنها كانت تتخالف مع آرائه أو اتجاهه الديني أو المذهبي، وبذلك يكون قد أخفى الكثير من الحقائق على الأمة.

ومنها: أن البخاري ومسلم قطعا الصلة بينها وبين أهل بيت النبي عنهم إذ خرجا في كتابيها للنواصب والخوارج ومخالفي أهل البيت، ورويا عنهم روايات عديدة من أمثال عمران بن حطان الذي كان من خطباء الخوارج ودعاتهم المشهورين، بينها لم يرويا عن الإمام الصادق على شيئاً مع إذعان القاصي والداني والقريب والبعيد إلى أنه أبو العلم والفقه والمعرفة، ومنه استقى علماء المذاهب، مع أن البخاري متأخر عن الإمام على بحوالي مائة عام؛ إذ توفي في عام (٢٥٦هـ) بينها رحل الإمام على في عام (١٤٨هـ) كما عاش البخاري مدة في الحجاز استغرقت حوالي ست سنوات، وهي مهد الإمام الصادق على وحديثه فيها ذائع، كما تردد بين الكوفة وبغداد اللتين كانتا تضجان بتلاميذ الإمام والرواة عنه، وقد خرج البخاري لبعض تلامذة الإمام من أمثال عبد الوهاب الثقفي وحاتم بن إساعيل ومالك بن أنس ووهب بن خالد وكانوا من شيوخ البخاري، بينها لم يرو عن الإمام الصادق على أستاذ الكل (۱).

بل ذكر بعض المتتبعين أن البخاري ومسلماً رويا عن (٢٤٠٠) راو، وكثير منهم من النواصب أو من المجهولين، ولم يخرجا حديثاً عن عترة

<sup>(</sup>١) انظر تأملات في الصحيحين: ص١١٨.

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني.....

النبي عَيْالله وإذا رويا شيئاً فما يتضمن الأكاذيب التي اختلقها الوضاعون، ونسبوها إليهم.

والملحوظ أنها رويا عن (٢٦) شخصاً يحملون اسم الحسن ليس بينهم الحسن المجتبى ريحانة النبي وسيد شباب أهل الجنة، ورويا له (٢٣) حملوا اسم موسى إلا الإمام موسى بن جعفر المبيلا وله (٣٩) حملوا اسم علي ليس بينهم الإمام علي بن موسى الرضا لمبيلا الذي أطبقت شهرته العلمية الآفاق، واعترف بفضله حتى أهل الأديان والمذاهب والملل، كما لم يرويا للإمام الجواد الجواد الإمام الهادي المبيلا ولم يرويا عن أبنائهم المبيلا من أمثال معاصراً للبخاري حتى حديثاً واحداً، بل ولم يرويا عن أبنائهم المبيلا من أمثال زيد الشهيد والحسن بن الحسن المثنى وعشرات آخرين من السلالة النبوية والذين كانوا أئمة الرواية والمحدثين بها، وروى عنهم القاصي والداني (١) حتى حدا ببعض العلماء من الشعراء أن ينددوا بهذا العداء الخاص الذي يكنه البخاري لآل محمد المبيلا في قصيدة شعرية مطلعها:

قضية أشبه بالمرزئه هذا البخاري إمام الفئه بالصادق الصديق ما احتج في صحيحه واحتج بالمرجئه

إلى آخر الأبيات (٢).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر تأملات في الصحيحين: ص١٢١.

<sup>(</sup>٢) وتمامها:

نعم رويا بعض الأكاذيب تنال من علي والزهراء المنها وضعها النواصب على الإمام السجاد السيخ يتحدث فيه عن نوم الصديقين عن صلاة الصبح وإيقاظ النبي لهما، وتضمن كلاماً لعلي السيخ مع رسول الله عنه الاستاسب مع شأنها، وفي حديث آخر موضوع أيضاً نسب إلى الإمام السجاد التكاب المعصية، فهاذا يدل هذا؟ وكيف يمكن الوثوق بمثل هذا الخلل الذي يعده القوم صحيحاً؟ وكيف يمكن أن تبني الأمة آراءها وأفكارها ومصادرها الأصلية مبتلاة بهذا اللون من التدليس والوضع؟ وجمعت روايات عن النبي عنه النبي عنه المنه قرنين أو قرن ونصف من الزمان؟

## شواهد الوضع في الصحيحين

الذي يتتبع الصحيحين يجد فيهم الكثير من الروايات الموضوعة أو المدلسة بما يورث اليقين بعدم صحة اعتمادهما كمصادر للمعرفة، ومما يزيد الطين بلة ويرفع آخر ما تبقى من ثقة وحسن الظن بهما تضافر الشواهد على أن الشيخين

ومثل عمران بن حطان أو مشكلة ذات عوار دعت إلى وحق بيت يممته الورى إنّ الإمام الصادق المجتبى أجل من في عصره رتبة

قلامة من ظفر إجامه

مروان وابن المرأة المخطئه حيرة أرباب النهي ملجئه مغذّة في السيرة أو مبطئه بفضله الآي أتت منبئه لم يقترف في عمره سيئه تعدل من مثل البخارى مئه

النصائح الكافية لمن يتولى معاوية: ص١١٩؛ والأبيات لأبي بكر بن شهاب الدين، انظر تأملات في الصحيحين: ص٢٠، الهامش.

أنفسهما مارسا التدليس فيها كتبا، وهنا أكتفى بذكر بعض الشواهد:

منها: ما رواه مسلم عن شعبة قال: حدثني الحكم عن ذر عن سعيد بن عبد الرحمن بن أبزي عن أبيه أن رجلاً أتى عمر فقال: إني أجنبت فلم أجد ماءً، فقال: لا تصل، فقال عهار: أما تذكر – يا أمير المؤمنين – إذ أنا وأنت في سرية فأجنبنا فلم نجد ماءً، فأما أنت فلم تصل وأما أنا فتمعكت في التراب وصليت، فقال النبي عَنْ الله الله يما وجهك وكفيك أن تضرب بيديك الأرض ثم تنفخ ثم تمسح بها وجهك وكفيك؟)) فقال عمر: اتق الله يا عهار. قال: إن شئت لم أحدث به (۱)، وقد تضمن الحديث عدة دلائل:

الأولى: أن عمر أفتى بغير علم، بل أفتى بها هو مخالف للنص الصريح من الرسول المصطفى عَيْظَالَهُ.

الثانية: أنه كان قد ترك صلاته بسبب الجنابة، وبالرغم من أن النبي عَيْشَا بيّن له أن التيمم بدل عن الغسل عند فقدان الماء ولكنه ظل على رأيه، وأفتى به.

الثالثة: أنه كان يعلم بهذه المخالفة ولذا قال لعمار: اتق الله وقال عمار: إن شئت لم أحدث به؛ إذ لا معنى لهذا الخطاب لولا وجود دواع وغايات تقف وراء فتواه ما كان يريد إثارتها. هذا ما يستفاد من منطوق الحديث الوارد في مسلم، ولكن حينها نرجع إلى البخاري نجد أنه روى الحديث بشكل يستر أخطاء عمر، ويلمع صورته؛ إذ قال: حدثنا آدم قال: حدثنا شعبة قال: حدثنا الحكم عن ذر عن سعيد بن عبد الرحمن بن أبزي عن أبيه قال: جاء رجل إلى

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج١، ص١٩٣.

عمر بن الخطاب فقال: إني أجنبت فلم أصب الماء - فقال عمار بن ياسر لعمر بن الخطاب -: أما تذكر... (١) فحذف منه فتوى عمر: لا تصل؛ لستر الفضيحة في المخالفة الصريحة للكتاب والسنة اللذين نصا على وجوب التيمم بدلاً عن الماء، والحديث واحد في السند والمتن سوى هذه الفقرة التي حذفها البخاري.

ومنها: ما رواه البخاري عن ثابت عن أنس قال: كنا عند عمر فقال: نهينا عن التكلف<sup>(۲)</sup>، وقد حرف فيه وأسقط جملة من الحديث كشف ذلك جمع منهم ابن حجر شارح البخاري في كتابه فتح الباري؛ إذ ذكر الحديث بتهامه فقال: (إن رجلاً سأل عمر بن الخطاب عن قوله: ﴿ وَ فَاكِهَةً وَ أَبًّا ﴾ ما الأبّ؟ قال عمر: نهينا عن التعمق والتكلف (٤).

قال ابن حجر: إنه جاء في رواية أخرى عن ثابت عن أنس أن عمر قرأ ﴿ وَفَاكِهَةً وَأَبَّا ﴾ فقال: ما الأبّ؟ ثم قال: ما كلفنا، أو قال: ما أمرنا بهذا، وهذا أولى أن يكمل به الحديث الذي أخرجه البخاري (٥).

ونلاحظ أن البخاري حرف الحديث وأسقط منه ما لا يريده؛ لأجل أن يبيض وجه عمر، ويستر عليه ما جهله من معنى الآية تعصباً.

ومنها: ما صنعه البخاري في حديث أسامة بن زيد عن عثمان؛ إذ رواه مسلم في صحيحه مفصلاً وبأكثر من طريق. قال عن شقيق عن أسامة بن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج١، ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ج٨، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة عبس: الآية ٣١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ج١٣، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري: ج١٣، ص٢٢٩.

زيد قال قيل له: ألا تدخل على عثمان فتكلمه؟ فقال: أترون أني لا أكلمه، ألا أسمعكم والله لقد كلمته فيها بيني وبينه ما دون أن أفتح أمراً لا أحب أن أكون أول من فتحه، ولا أقول لأحد يكون عليَّ أميراً أنه خير الناس بعدما سمعت رسول الله عَلَيْلاً يقول: يؤتى بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار، فتندلق أقتاب بطنه فيدور بها كما يدور الحمار بالرحى، فيجتمع إليه أهل النار فيقولون: يا فلان! ما لك ألم تكن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر؟ فيقول: وبلى قد كنت آمر بالمعروف ولا آتيه، وأنهى عن المنكر وآتيه (۱).

والحديث بهذا المنطوق يتضمن نقداً واضحاً لعثمان، وينص على أن مصيره النار، إلا أن البخاري حينها روى الحديث أبهم ذكر اسم عثمان فمرة أسقطه بالمرة، ومرة أبدله باسم الإشارة فقال: قيل لأسامة ألا تكلم هذا (٢) وقال: قيل لأسامة: لو أتيت فلاناً فكلمته (٣).

ومثل هذا صنعه في تلميع وجه سمرة عامله على البصرة؛ إذ روى مسلم في صحيحه وأحمد بن حنبل في مسنده عن عمرو بن دينار قال: أخبرني طاوس أنه سمع ابن عباس يقول: بلغ عمر أن سمرة باع خمراً فقال: قاتل الله سمرة، ألم يعلم أن رسول الله عليها قال: ((لعن الله اليهود حرّمت عليهم الشحوم فحملوها فباعوها))(3).

لكن البخاري حذف اسم سمرة صريحاً، وعبر عنه بفلان قال: ... بلغ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج٨، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ج٨، ص٩٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج٤، ص٩٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ج٥، ص ٤١؛ وانظر مسند أحمد: ج١، ص ٢٥.

١٨٨ ..... فقه الحديث

عمر أن فلاناً باع خمراً فقال: قاتل الله فلاناً ألم يعلم ...(١).

ومما يثير الغرابة أن البخاري لازال يعتبر الكتاب الأول بعد القرآن عند الجمهور، وهذه صفته وطريقته في الرواية، ومما يزيد الغرابة أن بعض شراح البخاري قد أقروا بذلك، وأشاروا إلى تحريفه، ومثلهم فعلوا بعض شراح مسلم كالنووي<sup>(۲)</sup>، ورغم ذلك كله يعد الكتاب الأول، فما لهم كيف يحكمون؟

ومما زاد البخاري سقوطاً عن موازين الوثاقة وضوابط الرواية الصحيحة هو أنه روى قسماً من الأحاديث بالمعنى فتصرف في معانيها، ولم ينقلها بألفاظها، فقد روى الخطيب البغدادي عن البخاري أنه قال يوماً: رب حديث سمعته بالبصرة كتبته بالشام، ورب حديث سمعته بالشام كتبته بمصر، فقيل له: يا أبا عبد الله بكاله؟ فسكت (٣).

ولا يخفى ما في سكوته من دلالات، ولذا يقول ابن حجر: من نوادر ما وقع في البخاري أنه كان يخرّج الحديث تاماً بإسناد واحد بلفظين (3)، ويشهد القسطلاني على الاضطراب الكثير الذي وقع في كتاب البخاري، ونقل عن أبي الوليد الباجي في مقدمة كتاب أسهاء رجال البخاري أنه قال: استنسخت كتاب البخاري من أصله الذي كان عند الغريري فرأيت أشياء لم تتم وأشياء

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج٣، ص٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري: ج١٠، ص١٩٣؛ صحيح مسلم بشرح النووي: ج١٦، ص٢٧٩؛ تأملات في الصحيحين: ص١٣٦.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد: ج٢، ص١١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ج١٠، ص١٩٣.

مبيّضة فيها تراجم لم يثبت بعدها شيئاً، وأحاديث لم يترجم لها فأضفنا بعض ذلك إلى بعض (١).

وقريب منه ورد عن ابن حجر قال: لم أقف في شيء من نسخ البخاري على ترجمة لمناقب عبد الرحمن بن عوف ولا لسعيد بن زيد -وهما من العشرة - وإن كان قد أفرد ذكر إسلام سعيد بن زيد بترجمة في أوائل السيرة النبوية، وأظن أن ذلك من تصرف الناقلين لكتاب البخاري، كما تقدم مراراً أنه ترك الكتاب مسودة، فإن أسماء من ذكرهم هنا لم يقع فيهم مراعاة الأفضلية ولا السابقة ولا الأسنية ... فضم بعض النقلة بعضها إلى بعض (٢).

ويتضح من هذا أن كتاب البخاري لم يكن يخلو من نقص أكمله غيره، وقد ضموا بعض مضامينه إلى بعض، وإن مسودته كانت مضطربة تعاني التشتت، وإذا لوحظ كل ذلك مع ما تقدم من قرائن عديدة للتحريف فيه كيف يمكن الوثوق والاطمئنان إليه؟ وكيف يعد عند بعض المسلمين الكتاب الأول؟

ويتحصل من كل ما تقدم: أن الحديث الوارد بطرق الجمهور ابتلي بمعضلتين لا حل لهما:

الأولى: معضلة القطع عن مصدر العلم ومنبعه؛ إذ دوّن بعد أكثر من

<sup>(</sup>۱) انظر إرشاد الساري: ج۱، ص۲۳؛ مقدمة فتح الباري: ص٦؛ أضواء على الصحيحين: ص٢١) انظر إرشاد الساري: ج٢٦، ص٢٨٠؛ كشف الظنون: ج١، ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري: ج٧، ص٧٣.

١٩٠ ..... فقه الحديث

قرن من الزمان، وأخذ عن حفظ وتشتت.

الثانية: معضلة التدليس في النقل الذي ابتلي به أفضل مجامعه الروائية وهو البخاري، وبعده لا يمكن الوثوق بمصدر من المصادر مها بالغ أهله في توثيقه ما دام البخاري الذي هو أفضل كتاب لديهم بعد القرآن لم ينجُ من التدليس، وهاتان أزمتان حقيقيتان يعاني منها الفقه والعقيدة عند الجمهور نتركها لأهل التحقيق وتحري الحق، وقد أقر بهذه الحقيقة جمع من علمائهم، بل صرحوا بها هو أكثر من ذلك منهم الشعيبي (من شيوخ الحاكم النيسابوري) (۱) وهو من أبرز علمائهم ومقنن أصولهم. قال: ما الأخبار الصحيحة في الصحاح الستة التي بأيدينا إلا كالشعرة البيضاء في الثور الأسود، ونقل ابن أبي الحديد عن الدارقطني مثل هذه العبارة، ونقل عن شعبة إمام المحدثين أن تسعة أعشار الحديث كذب (۲)، فلم يبق إذن إلا واحد من العشرة هو الصحيح، فهذا تكون النتيجة؟

<sup>(</sup>١) الأنساب (للسمعاني): ج٣، ص٤٣٤-٤٣٥، (الشعيبي).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح نهج البلاغة: ج٩، ص٥٠١؛ الكنز الخفي: ص١١٨، الهامش.

الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني......

# ثانياً: تدوين الحديث عند الشيعة الإمامية

تضافرت أخبار الفريقين بها يدل على أن الشيعة هم الذين دونوا الحديث وحفظوه في كتبهم منذ زمان النبي عَيْلِيَّة، وهم بذلك يكونون قد حققوا إنجازات عديدة تحسب لهم:

الأول: أنهم حفظوا مكانة رسول الله عَلَيْالله وأطاعوه في أمره بحفظ سنته وحديثه ولم يضيعوهما.

الثاني: حفظوا السنّة الصحيحة ودونوها صافية نقية من الأخلاط والشوائب التي داخلت الحديث بعد ذلك.

الثالث: مثلوا نهج النبي عَيْالله القويم في الأصول والفروع، بينها داخلت المدارس الفكرية لغيرهم الكثير من الآراء والأفكار الباطلة في الفقه والعقيدة بها يتنافى مع حكمة الشرع وموازينه العادلة، كها لا تستقيم مع نهج علمي صحيح.

وقد روى البخاري في صحيحه عن علي أمير المؤمنين النه قال: ((ما عندنا كتاب نقرؤه إلا كتاب الله وما في هذه الصحيفة))(۱) ثم بين ما في الصحيفة من الأحكام، وقد روى البخاري ومسلم أحاديث كثيرة عن مضمون هذه الصحيفة، وأشارا إلى الأحكام المدونة فيها(۱)، ويبدو من بعض الأخبار وجود صحائف متعددة تضمنت بيان الأحكام التي تقع محلاً للابتلاء، وهو ما تقتضيه القواعد العقلائية، فإن النبي عَيْنَا أقام دولة واسعة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج٤، ص١٤٤ ج٨، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري: ج٤، ص٧٦؛ صحيح مسلم: ج٤، ص١١٥.

ومجتمعاً كبيراً متعدد الآراء والاتجاهات الفكرية والدينية، وكان لابد من وجود تعاليم تفصيلية وأحكام تنظم شؤونه وتحفظ حقوقه وتلزمه بواجباته، وواضح أن القرآن الكريم لم يتضمن كل هذه التفاصيل، وبيان النبي عَيْشًة لم يكن ليصل إلى أطراف المدينة فضلاً عن المناطق البعيدة، فكان لابد من تدوين تعاليمه وأحكامه لكي يحفظ ويصل إلى الجميع.

ويؤكد ذلك ما رواه النجاشي عن عذافر الصيرفي قال: كنت مع الحكم بن عتيبة عند أبي جعفر محمد بن علي الباقر الميثل فجعل يسأله، وكان أبو جعفر عفر: ((يا بني قم فأخرج جعفر الله مكرماً، فاختلفا في شيء، فقال أبو جعفر: ((يا بني قم فأخرج كتاب علي)) فأخرج كتاباً مدروجاً عظيماً وفتحه، وجعل ينظر حتى أخرج المسألة فقال أبو جعفر: ((هذا خط علي وإملاء رسول الله عليه الحكم وقال: ((يا أبا محمد! اذهب أنت وسلمة وأبو المقدام حيث شئتم يميناً وشمالاً فوالله لا تجدون العلم أوثق منه عند قوم كان ينزل عليهم جبرئيل الميل المي

ومن منطوق الحديث يتضح أن صحيفة على الله كانت كبيرة ومتضمنة للكثير من التفاصيل حتى إن الإمام الله جعل ينظر فيها حتى أخرج المسألة، فلم يكن الوصول إلى المسألة إلا بعد فحص وتتبع.

كما أن قوله عليه الله الفات نظر عليه جبرئيل) يتضمن إلفات نظر محاوريه إلى أن علومهم المهالا هي الصحيحة النقية من الشوائب؛ لأنها تعتمد على مصدرين بالمباشرة وبدون وسائط:

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي: ص٣٦٠، الرقم (٩٦٦).

الأول: رسول الله عَلَيْنَالُهُ.

والثانى: جبرئيل.

وليست أقوال البشر، ولا نقل الصحابة الذين وقع بعضهم بالوضع وبعضهم لا يؤمن من الخطأ، وتتجلى هنا مصداقية ما قلناه من أن الشيعة هم الذين يمثلون مدرسة النبي عَيْنَا ونهجه في الأصول والفروع، وقد اقتدى الشيعة بإمامهم في تدوين الحديث النبوي وما ورد عن الأئمة الأطهار المينالا.

وقد ذكر النجاشي في كتابه أساء أكثر من ألف ومائتين من رجال الشيعة الذين دونوا الأحاديث وترجم لهم (۱)، وبعضهم من الصحابة منهم أبو رافع مولى رسول الله عَيْلاً. أسلم بمكة، وهاجر إلى المدينة، وشهد مع النبي عَيْلاً مشاهده، ولزم أمير المؤمنين عيد من بعده، وكان من خيار الشيعة، وشهد معه حروبه، وكان صاحب بيت ماله بالكوفة، وله ولدان عبيد الله وعلي كانا كاتبين لعلي عيد الله مواقف مناقبية كثيرة، وقد بايع البيعتين بيعة العقبة وبيعة الرضوان، وصلى القبلتين، وكان يقول: هاجرت الهجر الثلاث، فسئل عنها فقال: هاجرت مع جعفر بن أبي طالب إلى أرض الحبشة، وهاجرت مع رسول الله عنيا الله المدينة، وهذه الهجرة مع علي بن أبي طالب على الكوفة.

له كتاب السنن والأحكام والقضايا، وتضمنت أبواب العبادات، وكان ابن عباس يأتي أبا رافع ليسأله ما صنع رسول الله يوم كذا؟ ما صنع رسول

<sup>(</sup>١) انظر رجال النجاشي: ص٤٦٢، الرقم (١٢٦٩).

الله يوم كذا؟ ومع ابن عباس ألواح يكتب فيها (١)، ولابن علي بن أبي رافع كتاب في فنون من الفقه: الوضوء والصلاة وسائر الأبواب (٢).

وقد قسم علماء الرجال من دون الحديث منذ عهد رسول الله عَيْظَاللهُ إلى عهد الإمام الصادق عليه الإمام الصادق عليه الإمام الصادق عليه الإمام الصادق عليه الأمويين إلى ساعدت الظروف السياسية المتأرجحة بسبب انتقال السلطة من الأمويين إلى العباسيين على انتشار الحديث وتدوينه أكثر، وكان للإمام عليه دور أساسي في ذلك؛ إذ بلغ عدد تلاميذه أربعة آلاف.

ويذكر الحسن بن علي الوشاء أنه أدرك في عصر واحد تسعائة من العلماء في مسجد الكوفة كلهم يروي عن الصادق السيام مباشرة (٣). هذا ما كان في الكوفة بالرغم من بعدها عن المدينة التي كان فيها منبع العلم النبوي؛ إذ يقطنها الإمام الصادق عليها.

ولا توجد إحصائية دقيقة عن الكتب التي دونها تلاميذ الأئمة المهم ال

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى: ج٢، ص٧١، الإصابة: ج٢، ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي: ص٤-٧، الرقم(١) و(٢).

<sup>(</sup>٣) تأملات في الصحيحين: ص٥٥.

ولا يخفى أن مصادر الحديث لدى الشيعة أكثر بكثير مما جمع في الكتب الأربعة، إلا أن فقهاءهم إما وجدوا أن ما في هذه الكتب ما يفي بالحاجة إلى الفقه، أو لأن هذه الكتب أكثر وثاقة واعتباراً من غيرها؛ لأنها دونت بأيدي خبراء لهم درجات عالية من الوثاقة والضبط، كما لهم باع طويل في علوم الحديث سنداً ودلالة بما يوجب الوثوق والاطمئنان بما دون فيها، وربما يغني الفقيه في كثير من الأحيان أو في كل الأحيان – على اختلاف – من المناقشات السندية.

ولكن الذين جاؤوا بعد المشايخ الثلاثة (المحمدون الثلاثة) وجدوا أحاديث كثيرة وردت في المصادر المعتبرة غير موجودة في الكتب الأربعة، ولها الكثير من المضامين العلمية، فدونت في كتب خاصة وأبرزها كتب الثلاثة المتأخرين (المحمدون المتأخرون) وهي كتاب الوسائل لمحمد بن الحسن الحر العاملي، والبحار لمحمد باقر المجلسي، والوافي لمحمد محسن الفيض الكاشاني، ويوجد إلى جانبها جملة من الكتب المعتمدة في الحديث كالعوالي والمستدرك وتحف العقول وغرها.

وأما ما يتعلق في علم الدراية من مدونات فالمستفاد من بعض التراجم أن العديد من أصحابنا كتبوا فيه منذ قديم الأيام ولكنها مفقودة ضمن ما فقد من كتب المشيعة، والمتوفر بأيدينا من كتب المتأخرين هو كتاب السيد أحمد بن موسى بن جعفر بن طاوس المتوفى عام (٦٧٣هـ) وقد أشتهر أنه أول من ألف في هذا الفن، إلا أن القرائن تدل على وجود من هو سابق.

وكيف كان فقد أخذ منه تلميذاه العلامة الحلي المتوفى عام (٧٢٦هـ) وابن داود الحلي المتوفى عام (٧٠٧هـ) وكتابه (حل الإشكال في معرفة

الرجال) المرجع لما جاء به من تأخر عنه كالعلامة في خلاصته، وابن داود في رجاله، وصاحب المعالم المتوفى عام (١٠١هـ) في التحرير الطاوسي، وقد جمع ابن طاوس في كتابه الأصول الرجالية الخمسة المعروفة مرتباً الرواة على حروف المعجم، وعند ذكر الراوي يذكر كل ما ذكر في حقه في الأصول الخمسة، وقد فرغ منه سنة (٦٤٤هـ).

والأصول الخمسة هي كتاب النجاشي، والمعروف أنه مقدم على غيره في الجرح والتعديل عند التعارض، وكتاب الكشي واسمه (معرفة الناقلين عن الأئمة الصادقين) وكان جامعاً لرواة العامة والخاصة، وقام الشيخ الطوسي المنافقين بتجريده عن رواة العامة وسهاه (باختيار الرجال) وهو المتوفر في متناول الأيدي الآن، وأما الكتاب الأصلي فهو في ضمن الكتب المفقودة من كتب الشيعة، وقيل إن الأصل كان مقتصراً على رواة الخاصة، إلا أنه كان مليئاً بالأغلاط فعمد الشيخ إلى تهذيبه، وأسقط الزائد منه، وسهاه باختيار الرجال.

ولعل في عبارات الشيخ النجاشي ما يشير إلى هذا المعنى، وربها يؤيده عنوان الكتاب، فإنه ظاهر في النقل عن رواة الخاصة بناء على انصراف الصادقين إلى الأئمة المعصومين الهاكلا.

وكيف كان، فإن فقدان الأصل خسارة كبيرة لا تعوض في هذا الحقل، سيها وأنه استعرض الأخبار الواردة في حق الراوي من مدح أو قدح، وبعده يأتي كتابا الشيخ الطوسي الرجال والفهرست، وكتاب الرجال لابن الغضائري، إلا أن الأخير-وبغض النظر عن الاختلاف في صحة نسبتها اقتصر على ذكر الضعفاء من الرواة، ولكن يؤاخذ عليه أنه ضعف الرواة

بحسب رأيه ومعتقده، ولذا وقع في تضعيف الكثير من الرجال كما سنمر عليه، ولعل أجمع من كتب منهم الشيخ؛ إذ تعرض إلى أصحاب المعصومين بحسب التسلسل، وأشار إلى الضعف والوثاقة فيهم.

هذا وقد ذكر بعض المترجمين أن الحاكم النيسابوري المتوفى سنة (٥٠٤هـ) سبق ابن طاوس في التدوين في معرفة علوم الحديث، وله كتاب في خمسة أجزاء مشتمل على خمسين نوعاً، وتبعه في ذلك ابن الصلاح، فذكر من أنواع الحديث خمسة وستين نوعاً، وقد نص جماعة من الأعاظم على أن الحاكم أبا عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ النيسابوري كان شيعياً إمامياً، منهم السيد حسن الصدر في كشف الظنون (١).

والشيخ الحر العاملي في آخر الوسائل إذ عد كتاب تاريخ نيسابور من كتب الشيعة، وقال: إنّه من الكتب التي روى عنها مع الواسطة (٢)، وهو من تأليف الحاكم (٣)، وفي معالم العلماء عده ابن شهر آشوب من مؤلفي الشيعة، وذكر له كتاب الأمالي وكتاب مناقب الرضاي (٤)، وفي رياض العلماء عقد له الأفندي ترجمة في القسم المختص بعلماء الشيعة (٥)، ولعل مما يؤيد ذلك أشهر كتبه المستدرك على الصحيحين الذي استدرك فيه أحاديث كثيرة لم يذكرها البخاري ومسلم مع استيفائها لشرائط الاعتبار، وهي تتناول فضائل يذكرها البخاري ومسلم مع استيفائها لشرائط الاعتبار، وهي تتناول فضائل

<sup>(</sup>١) انظر تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ص٩٤؟ أصول الحديث وأحكامه: ص١٠.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٠٣، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٣) أصول الحديث وأحكامه: ص١١.

<sup>(</sup>٤) معالم العلماء: ص١٣٣، الرقم (٩٠٣).

<sup>(</sup>٥) رياض العلماء: ج٥، ص٤٧٧.

على السلام وأهل بيته، كحديث الغدير وحديث الطير المشوي، كما ألف كتاباً في فضائل الزهراء عليكا.

ولكن يرى بعض الأعلام المعاصرين أن الحاكم شيعي بالمعنى الأعم، أي بمعنى أنه مبغض لخصوم على ومحب لأهل بيته المهالي ولم يظهر من كتبه ما يدل على أنه كان يقدم عليا عليها في الخلافة والولاية، وأنه عليه هو الخليفة المنصوص عليه من قبل النبي عَيْلاً، ومنه يستقى العلم في الأصول والفروع التي هي أركان التشيع، وعلى هذا فلو كان الملاك في الحكم على الحاكم ما ذكره أصحاب المعاجم أمكن عده شيعيا ولكن بالمعنى الأعم (١)، ويشهد له ما ذكره الذهبي في تذكرته عن ابن طاهر أنه قال: كان الحاكم يظهر التسنن في التقديم والخلافة (١).

ولعل مضامين كتابه وسيرته تكشف عن خلاف ذلك، وإذا لوحظ فيه بعض ما يشير إلى ما ذكر لعله كان تقية، وهو أمر معهود عند علماء الشيعة بسبب الظلم والجور النازل عليهم على مر الدهور، وكيف كان فإن القدر المتيقن أن مؤلَّف ابن طاوس من الإمامية هو أقدم ما يتوفر بالأيدي من مدونات هذا الفن، وبعده توالت مجموعة من المؤلفات الهامة التي حققت في خفاياه وتفاصيله نذكر منها:

١ - السيد علي بن عبد الحميد الحسيني الذي يروي عنه الشهيد الأول

<sup>(</sup>١) أصول الحديث وأحكامه: ص١٠-١١.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحافظ: ج٢، ص٥٤٥، الرقم (٩٦١).

المتوفى عام (٧٨٦هـ) وأبو العباس أحمد بن فهد المتوفى عام (٨٤١هـ) وله كتاب شرح أصول دراية الحديث على ما نسبه إليه السيد حسن الصدر (١).

7- الشهيد الثاني المتوفى عام (٩٦٦هـ) وقد كتب في هذا العلم ثلاثة مؤلفات هي: البداية في علم الدراية وشرح البداية وقد طبع أخيراً بعنوان (الرعاية في علم الدراية) استناداً إلى ما قاله محقق الكتاب من أن الاسم الواقعي للكتاب هو (الرعاية) والثالث هو غنية القاصدين في معرفة اصطلاحات المحدثين أشار إليه في خاتمة شرح البداية، وقال من أراد الاستقصاء والاطلاع على الأمثلة الموضحة لمطالبه فعليه بكتابنا (غنية القاصدين) فإنه قد بلغ في ذلك الغاية (شمال على أن هذا الكتاب الثالث أكثر تفصيلاً من سابقيه.

٣- الشيخ حسين بن عبد الصمد العاملي المتوفى عام (٩٨٤هـ) وله
كتاب (وصول الأخيار إلى أصول الأخبار) وقد طبع عدة مرات.

٤- الشيخ حسن بن زين الدين صاحب المعالم المتوفى عام (١٠١١هـ)
وقد فصل الكثير من مباحث هذا الفن، وألف فيه كتابين هما (التحرير الطاوسي) و(منتقى الجهان) وقد تضمنا الكثير من أصول وقواعد علم الدراية.

٥ - الشيخ بهاء الدين العاملي المتوفى عام (١٠٣٠هـ) وقد ألف فيه كتاب

<sup>(</sup>١) تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ص٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) أصول الحديث وأحكامه: ص١٢.

<sup>(</sup>٣) شرح البداية: ص ١٤١ - ١٤٢.

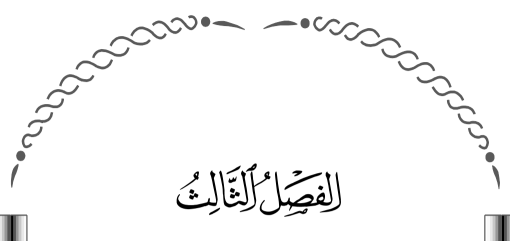
(الوجيز) وصار كتابه المحور الذي تدور عليه الدراسة في الحوزات العلمية المباركة، وقد شرحه السيد حسن الصدر المتوفى عام (١٣٥٤هـ) وأسهاه (نهاية الدراية) كها شرحه غيره حتى بلغت خمسة شروح بحسب ما توفر لدينا من معلومات، كها أدرج الشيخ البهائي بعض أصول هذا الفن في كتبه الأخرى ككتابي (الحبل المتين ومشرق الشمسين).

٦- السيد الميرداماد المعروف بالمحقق الداماد المتوفى عام (١٠٤١هـ) في
كتابه الرواشح السماوية، فقد ضمنه الكثير من مسائل علم الدراية، كما أورد
في مقدمته مصطلحات هذا العلم.

٧- الشيخ عبد الله المامقاني المتوفى عام (١٣٥١هـ) وقد ألف كتاباً مفصلاً في هذا المجال أسهاه (مقباس الهداية في علم الدراية) بلغ بحسب الطبعة المحققة الأخيرة حوالي أربعة مجلدات استوعب فيه أصوله وقواعده وأحكامه.

وقد استقرأ العلامة الطهراني في موسوعته الذريعة الكثير من الكتب والمصنفات والرسائل المفصلة والموجزة التي كتبها علماء الإمامية في هذا الفن<sup>(۱)</sup>، وقد طبع أخيراً بعضها، ولازال الكثير منها في خزائن المخطوطات، وبعضها من المفقودات، وأما المعاصرون فلهم إنجازات كثيرة في استعراض مطالب هذا الفن وتنقيحها. شكر الله سعيهم، وعليه أجرهم. نوكلها إلى مظانها وإلى ما سنتعرض إليه في ثنايا فصول البحث.

<sup>(</sup>١) انظر الذريعة: ج٨، ص٥٥ –٥٥.



في أركان الحديث ومصطلحاته وفوائده

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: في أركان الحديث

المبحث الثاني: في مصطلحات الحديث وفوائدها

# المبحث الأول في أركان الحديث

الأول: السند

الثاني: المتن

الثالث: المعنى المقصود

۲۰۶ ..... فقه الحديث

يشتمل الحديث الشريف على ثلاثة أركان مترتبة طولياً:

#### الأول: السند

له في اللغة معنيان: الأول: ما ارتفع من الأرض. والثاني: ما يستند إليه ويعتمد (۱) ، وبين المعنيين ملازمة؛ لأن الاستناد إلى الشيء يوجب الارتفاع والعلو، وأما في المصطلح فقد عرف بأنه طريق المتن (۲) ، ويراد به سلسلة رواة الحديث الذين ينقلونه واحداً عن الآخر حتى يصل إلى المعصوم عليه، أو لأن وسمي الطريق سنداً لاعتهاد العلهاء في صحة الحديث وضعفه عليه، أو لأن الرواة يرفعون الحديث إلى قائله، ويعلون شأنه بسبب نسبته إلى المعصوم عليه، وهنا فائدتان:

الفائدة الأولى: ورد في مصطلحات الدراية لفظ المسند بصيغة اسم الفاعل، ويراد به الراوي الذي ينقل الحديث ويسنده، كما يأتي بصيغة اسم المفعول، وله ثلاثة اعتبارات:

الأول: أن يراد به ذات الإسناد، فيقال أسانيد الحديث كذا.

الثاني: الكتاب الذي جمع فيه ما رواه الصحابة وأسندوه كما هو عند العامة، وعندنا الكتاب الذي جمع فيه الأحاديث التي تنتهي إلى أحد المعصومين المقبل خاصة، كمسند الإمام موسى بن جعفر عليه ويقال لها المسانيد أو المساند.

<sup>(</sup>۱) انظر تاج العروس: ج٥، ص٢٧، (سند)؛ المصباح المنير: ج١، ص٣٩٥، (سند)؛ مجمع البحرين: ج٢، ص٤٣٤، (سند).

<sup>(</sup>٢) البداية: ص ٧٠؛ الرواشح الساوية: ص ٢٠؛ مقباس الهداية: ج١، ص ٥٠.

الثالث: الحديث المعتبر، وقيل خصوص الصحيح منه، والذي يتتبع موارد الاستعمال يجد ذلك جلياً في كلماتهم.

الفائدة الثانية: من مشتقات مصطلح السند مصطلح الإسناد، وهو رفع الحديث إلى قائله من نبي أو مطلق المعصوم عندنا أو صحابي وتابعي عند الجمهور، والمراد به بيان طريق المتن برواية الحديث سنداً حتى يرتفع إلى صاحبه، فباعتبار تضمنه رفع الحديث إلى قائله يسمى إسناداً، والمتن باعتبار كونه معتمد العلهاء في الصحة والضعف يقال له: سند(۱).

لكن المحدّثين يستعملون السند والإسناد بمعنى واحد، ويراد بها الطرق الموصلة إلى المتن، وعليه يراد بها الرواة، ولذا يقال هذا الحديث ضعيف الإسناد أو ضعيف السند أو قويه.

ومن الواضح أن المتن إذا ورد فلابد له من طريق موصل إلى قائله، وهذا الطريق باعتبار كونه معتمد العلماء في الصحة والضعف يقال له: سند، وباعتبار تضمنه رفع الحديث إلى قائله يسمى إسناداً (٢).

<sup>(</sup>١) انظر مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٢٤، المستدرك (٧).

<sup>(</sup>٢) انظر مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٤٧، المستدرك (٧)؛ وانظر الرواشح الساوية: ص١٢٦.

۲۰۶ .....فقه الحديث

## الثاني: المتن

ويطلق في اللغة على عدة معان، وأنسبها بالحديث ما به يقوى ويرتفع. مأخوذ من متن الشيء متانة أي صلب وارتفع. يقال متن الأرض ما ارتفع وصلب منها(١).

ومن هنا يوصف الحبل والكلام بالمتانة؛ إذ الأول ناظر إلى القوة المادية والثاني المعنوية، وفي لسان العرب عرّف المتن بها به يظهر الشيء، فمتن كل شيء ما ظهر منه (۱) و لا تنافي بينهها؛ إذ لا يظهر الشيء إلاّ بارتفاعه، وسمي نص الحديث بالمتن؛ لأن به يظهر معناه ويرتفع، ومن هنا عرفه بعضهم باللفظ؛ لأن به يظهر المعنى ويرتفع، وعلى هذا يتضح أن متن الحديث ألفاظه المقومة للمعاني (۱) ، وهو على هذا يكون مصدراً بمعنى اسم الفاعل، وبعضهم عرفه بالغاية التي ينتهي إليها الإسناد من كلام المعصوم المناقية أيضاً؛ إذ يطلق المتن على المباعدة في الغاية (١).

والأول أنسب، ولذا أخذ به مشهور المتأخرين، ولا يختص المتن بالقول، بل يشمل الفعل والتقرير؛ لأن الغاية هو نقل السنة المعصومة والألفاظ مظهرة لها ومبيّنة لا منحصرة بها<sup>(٥)</sup>. نعم الغالب في المتن الألفاظ.

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة: ص٩٣٧، (متن)؛ مفردات ألفاظ القران الكريم: ص٧٥٨، (متن)؛ المعجم الوسيط: ج٢، ص٨٥٣، (متن).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ج١٣، ص٩٩٨، (متن).

<sup>(</sup>٣) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص٢٤٤١، (المتن).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ج٣، ص٩٩٩، (متن).

<sup>(</sup>٥) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص١٩، المستدرك (٥).

### أقسام المتن

وكيف كان، فإن المتن ينقسم باعتبار وضوح الدلالة على المراد منه وخفائها إلى نص ومجمل وظاهر ومؤوّل؛ لأن اللفظ إن كان له معنى واحد لا يحتمل غيره فهو النص، وإن احتمل فإن تساوى الاحتمالان فهو المجمل، وإن ترجح أحدهما وأريد الراجح فهو الظاهر، وإن أريد المرجوح لدليل فهو المؤوّل، والترجيح لابد أن يستند إلى الشرع إن كانت له حقيقة شرعية، فإنها تترجح في ألفاظ الكتاب والسنة على المعاني اللغوية والعرفية، ولذا يترجح من لفظ الصوم الوارد في الآيات والروايات الإمساك عن المفطرات، وإلا استند إلى العرف كدلالة لفظ الغائط على الفضلة على ما حقق في الأصول.

ولهذا التفصيل المذكور في أصناف المتن ثمرة مهمة تظهر في مقام الاستنباط وفهم الأحاديث، بل لابد من فهم المتن أيضاً؛ إذ قد يكون الحديث صحيحاً سنداً ولكن لا يعمل بمتنه، وقد يكون بالعكس، فإن العمل بالحديث يتوقف على فهم معنى الحديث ومضمونه لا سنده فقط كما صرح به بعض الأعاظم (۱)، ومن هنا يختص فهم متن الحديث بالفقهاء والمجتهدين وذوي الخبرة والاختصاص، وهنا نلفت إلى فائدتين:

الفائدة الأولى: أن دراسة متن الحديث مهمة الفقيه؛ لتوقف فهمه ومعرفة معانيه وحدوده على فقاهته، ومن هنا أطلق على دراسة المتن مصطلح فقه الحديث والدراية، وإذا تدخل المحدّث في دراسة متن الحديث فباعتبار

<sup>(</sup>۱) والد الشيخ البهائي يُرْتُيُّ في درايته: ص٧٢؛ التراث: ص٧٩؛ مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص ٢٠، المستدرك (٦).

فقاهته لا تحديثه. نعم يدخل المتن في اعتبار علم الحديث من حيث بحثهم عن عوارضه، فيقال هذا حديث مقلوب أو مزيد أو مصحف أو معلل ونحو ذلك مما يعطي الحديث صفة عامة من دون الدخول في تفاصيل المتن ومضامينه.

الفائدة الثانية: إنّ الحديث يتصف بأوصاف عديدة بحسب حالة سنده من القوة والضعف، فهو بحسب الإسناد اتصالاً وإرسالاً وانقطاعاً، ونحوها ينقسم إلى أقسام، وبحسب أوصاف الرواة من العدالة والإيهان والضبط ونحوها ينقسم إلى أقسام، ويعود مجملها إلى القوة والضعف والقبول والرد، وعلى هذا الأساس من التقسيم ينقسم المتن باعتبار القوة والضعف، ولكن عرفت بأن قوة المتن قد تغلب ضعف السند وضعفه قد يغلب قوته.

#### الثالث: المعنى المقصود

وهو الذي يعبر عنه بالمضمون، وتارة يعرف من المتن وتارة من القرائن، وعلى هذا فالمضمون أعم من المتن، وتارة يكون أخص، فالنسبة بينها هي العموم من وجه، فإن المضمون هو المعنى الذي يريده المعصوم عليه ويقصده بحسب قواعد المحاورة العقلائية، فتارة يعبر عنه المتن بالدلالة المطابقية، وتارة بالتضمن، وتارة بالتلازم، وتارة يعبر عنه بلفظ عام ويريد به الخاص وبالعكس.

ولا يكون الحديث معتبراً يجب العمل به ويحرم مخالفته إلا إذا استوفى الأركان الثلاثة من حيث الاعتبار؛ إذ إن النسبة بينها هي العموم من وجه؛ إذ رب حديث يكون معتبراً سنداً غير معتبر متناً، وربها يكون معتبراً متناً غير معتبر مضموناً، وربها يكون معتبراً مضموناً غير معتبر سنداً،

والأول كالخبر الصحيح الموافق للعامة، والثاني كالخبر الصحيح الصادر للتقية، والثالث كالخبر الضعيف الموافق للشهرة والكتاب والسنة القطعية، وأعلا مراتب الخبر ما كان مستوفياً لاعتبار السند والمتن والمضمون، ويتصف بثلاث صفات:

الأولى: أنه يفيد العلم بصدوره عن المعصوم علي المعصوم علي المعلم

الثانية: يكون محكماً من حيث الدلالة بما يفيد العلم بمؤداه.

الثالثة: أن يكون ميزاناً لغيره من الأخبار، فبه يعرف المعتبر منها من غيره، ويأتي في الرتبة الثانية ما استوفى اعتبار السند والمضمون، وفي الرتبة الثالثة يأتي ما استوفى الاعتبار المضموني.

ومن الأمثلة على الأول أحاديث العرض على الكتاب مثل ما رواه الكليني عن محمد بن إسماعيل عن الفضل بن شاذان عن ابن أبي عمير عن هشام بن الحكم وغيره عن أبي عبد الله عليه قال: ((خطب النبي عليه الله بمنى فقال: يا أيها الناس! ما جاءكم عني يوافق كتاب الله فأنا قلته، وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم أقله))(() وهو من حيث السند في أعلى درجات الاعتبار بمحمد بن إسماعيل النيسابوري؛ لأنه يروي عن الفضل بن شاذان، وقد أطبق الأصحاب على الحكم بصحة حديثه، ووصفوه بالعلم والفضل والوجاهة ()، وقد روى عنه ابن قولويه في كامل الزيارات ()، وأما الفضل فجلالته واعتباره أشهر من نار على عمد () وكذا محمد بن أبي عمير وهشام بن الحكم أما من حيث المتن فألفاظه صحيحة صريح.

وأما مضمونه فهو متوافق مع متون الكثير من الأخبار، ويتوافق مع موازين العقل؛ إذ لا يعقل أن يكون الحديث النبوي مخالفاً للقرآن وهو وحي شارح ومفصل للقرآن، وعلى هذا الأساس يكون مرجعاً لاعتبار الأحاديث الأخرى الواردة بطرق سندية ضعيفة لدينا؛ لتوافقها معه متناً ومضموناً كالرواية الواردة عن أبي هريرة عن النبي عَيْلاً: ((سيأتيكم عني أحاديث مختلفة في اجاءكم موافقاً لكتاب الله ولسنتي فهو مني، وما جاءكم مخالفاً

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، كتاب العقل والجهل باب ٢٢، ص٤٤، ح٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر منتهى المقال: ج٥، ص٠٦٠، الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٣٩٦، الرقم(٥٠٧٤).

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات: ص٦٥، ح٢.

<sup>(</sup>٤) الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٣٦٠، الرقم (٢٦١٨).

<sup>(</sup>٥) الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٤٩٢، الرقم (٦٣٨٠).

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

 $(1)^{(1)}$  لكتاب الله ولسنتي فليس مني

وفي عين الحال يكون معياراً لرد جملة الأحاديث التي رواها البخاري ومسلم التي تتضمن استماع النبي للغناء ومشاهدته للرقص؛ لمخالفتها للكتاب، كما يكون معياراً لإبطال الفتوى المستندة للأقيسة والاستحسانات؛ لأنها مخالفة للقرآن الذي نهى عن الظنون والعمل بها.

وأما الثاني وهو الذي استوفى اعتبار السند والمضمون دون المتن فمن مصاديقه الأحاديث المجملة في ألفاظها أو الغامضة، فإن اعتبارها السندي والمضموني يقويان الخلل المتني، ويوجبان التوقف في الحديث أو تأويله بها يتوافق مع غيره لا رده، ويمكن أن نمثل له بمثالين:

المثال الأول: ما رواه الصدوق بسنده عن أبي خالد الكابلي قال: قيل: لعلي بن الحسين المثلاً: أين يتوضأ الغرباء؟ قال: ((يتقون شطوط الأنهار، والطرق النافذة، وتحت الأشجار المثمرة، ومواضع اللعن) قيل له: وما مواضع اللعن؟ فقال: ((أبواب الدور))(٢).

والسند معتبر ولكن المتن لا يخلو من غموض لعدم وجود علاقة ظاهرة بين التوضي والمواضع المذكورة، ولكن المضمون يتوافق مع ما ورد في بعض الأخبار المعتبرة الأخرى الدالة على ضرورة اجتناب المواضع المذكورة عند التخلي؛ إذ وقع السؤال عن المتخلي أين يضع؟ وهي روايات عديدة (٣) فتكون مفسرة للأولى، وحينئذ يحمل التعبير بالوضوء من باب الملازمة بين

<sup>(</sup>١) سنن الدارقطني: ج٤، ص٨٠٢، ح١١؛ مفتاح الجنة (للسيوطي): ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ص٣٦٨، ح١.

<sup>(</sup>٣) انظر الوسائل: ج١، الباب ١٥ من أبواب أحكام الخلوة، ص٣٢٤-٣٢٥، ح١-ح٤.

التخلي والتوضي عادة أو من باب إطلاق لفظ المسبب على السبب؛ بداهة أن علة التوضى الحدث، أو يحمل على الخطأ من قبل الراوي أو الناسخ.

المثال الثاني: ما رواه الشيخ في التهذيب بسنده عن محمد بن يحيى، عن طلحة بن زيد، عن جعفر عن أبيه المهالا قال: ((قرأت في كتاب علي الله إن الرجل إذا تزوج المرأة فزنى بها من قبل أن يدخل بها لم تحل له؛ لأنه زان، ويفرق بينهما، ويعطيها نصف الصداق))(١) ويتضمن متن الحديث عدة وجوه للخلل:

الأول: الغموض في قوله: ((إذا تزوج المرأة فزني بها)) إذ لا معنى للزنى بعد الزواج.

الثاني: أن الزنا بالمرأة حتى إذ كان قبل العقد لا يوجب التفريق. الثالث: أن الزنا لا مهر فيه وإنها العقوبة.

ولكن حينها نقرأ الحديث الوارد بسند مقارب عن طريق الشيخ الصدوق نجده يفسر هذا المعنى، ويوضح وجه الخلل فيه، ففي الفقيه: روى طلحة بن زيد عن جعفر بن محمد عن أبيه المهالاً قال: ((قرأت في كتاب علي الله الرائة فزنى قبل أن يدخل بها لم تحل له؛ لأنه زان، ويفرق بينهها، ويعطيها نصف المهر))(١) فإن منطوق هذا الحديث يدل على أن الزنى لم يقع بذات المرأة التي تزوجها بل بغيرها؛ لأنه ينسب الزنى للرجل يقول: ((فزنى قبل أن يدخل بها)) بينها حديث التهذيب ينص على للرجل يقول: ((فزنى قبل أن يدخل بها)) بينها حديث التهذيب ينص على

<sup>(</sup>۱) التهذيب: ج٧، ص٤٨١، ح١٩٣٢.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ج٣، ص٢٦٣، ح١٢٥٢.

أن الزنى وقع بذات الزوجة؛ إذ قال: ((فزنى بها)) وعلى الأول يتوافق مضمونه مع سائر الأحكام، ويحمل وجه التفريق وعدم الحلية على واجب أخلاقي؛ لأن الزاني لا ينكح إلا زانية كها في الآية، وهو لا يناسب المرأة المؤمنة أن يتزوجها رجل زان.

وفي آية أخرى يقول تعالى: ﴿الطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ ﴾(١) والزاني ليس بطيب، وعلى هذا يكون التفريق ليس إلزامياً، بل تنزيهياً، وبه يصح دفع نصف المهر؛ لأنه لم يدخل بها.

ونلاحظ أن الحديث الثاني كشف عن وجه الخلل في متن الحديث الأول، وأن قوله ((زني بها)) يتضمن زيادة وقعت من الراوي أو الناسخ.

وأما الثالث فيمكن التمثيل له بها روى عن النبي عَلَيْها: ((أن القرآن نزل بالحزن فإذا قرأتموه فابكوا، فإن لم تبكوا فتباكوا وتغنوا به، فمن لم يتغن بالقرآن فليس منا))(٢) فإن في سنده ضعفاً من جهة إهمال بعض رواته، ومتنه قد يتضمن التناقض؛ لأنه في الوقت الذي يحث على قراءة القرآن بالحزن والبكاء يأمر بالتغني به، والسياق قد يصرف ألفاظه إلى الغناء، فهو بحسب ضوابط السند والمتن يوجب ضعفه، إلا أن تفسير معناه على معنى آخر يتوافق مع مضامين أخرى وردت بها الأخبار يوجب اعتباره، وهو الغنى؛ إذ وردت أخبار كثيرة دالة على أن أفضل ما يعطاه الرجل القرآن الكريم، فإن من أعطيه لم يحرم شيئاً، ومن امتلك الكثير ولم يعط القرآن فقد خسر خسراناً

<sup>(</sup>١) سورة النور: الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين: ج١، ص٢١، (غني)؛ وانظر البحار: ج٨٩، ص١٩١، ح٢.

مبيناً (١)، وعلى هذا فإن المضمون الصحيح يستدعي حمل التغني على الاستغناء عن الغير لا الغناء بمعنى الطرب، وقد ورد هذا الاستعمال في اللغة، فإن العرب تقول: تغنيت تغنياً بمعنى استغنيت (٢).

فيكون المعنى ليس منّا من لم يستغن بالقرآن عن غيره، وبهذا يتم المعنى، ويزيد من قوة اعتبار الخبر، أو يرفع عنه الضعف السندي أو المتني.

ونلاحظ من هذه الأمثلة أن الاعتبار المضموني هو الأساس الذي ينبغي توفره في جميع مراتب الحديث؛ لأنه جوهره ولبه، وأما السند فهو طريق لوصوله، والمتن طريق لإيصال معناه؛ لأن الألفاظ جسور المعاني وليست ذاتها، فإذا علمنا بالمضمون يجب تأويل المتن المضطرب بها يتناسب مع المضمون الصحيح لرفع الاضطراب؛ لأن المضمون الصحيح هو المحكم، وإليه يرجع اللفظ المجمل أو المعنى المتشابه.

ومن هنا يتضح أن السند والمتن هما ركنا الحديث وجوداً، وأما المعنى والمضمون فهو ركنه حقيقة وماهية، وهذا ما تؤكده الروايات الكثيرة الواردة عن الأئمة الطاهرين الميني التي تنص على أن الاعتبار في الحديث بالسنة، ففي الكافي بسنده عن جعفر عن آبائه عن أمير المؤمنين الميني قال: ((قال رسول الله عن أمير المؤمنين المينية، ولا قول ولا عمل ولا عمل ولا بنية، ولا قول ولا عمل ولا نية إلا بإصابة السنة تتحقق بطريقين:

<sup>(</sup>١) انظر البحار: ج٧٧، ص٣٤٣، ح١٢.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ج٥، ص١٣٦، (غنا).

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج١، ص٤٤، ح٢٠٨.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته ......

الأول: إسناد العمل إلى الحديث المعتبر.

الثاني: مطابقة القول والعمل لقول المعصوم وفعله على ولفظ الإصابة يتوافق مع الثاني؛ لأن الإسناد إلى الحديث وإن كان معذّراً إلا أنه ليس بالضرورة يصادف الواقع، بخلاف الإصابة، ومن الواضح أن ذلك يتحقق في صورة العلم بالسنّة، وهذا العلم لا يحصل من طريق الخبر الواحد، بل من انضام القرائن إلى بعضها البعض، فيتوافق مع مضامين الأحاديث النبوية الشريفة التي تنص على أن ما وافق كتاب الله قاله رسول الله وما خالفه لم يقله (١).

ونلاحظ أنه عَيْنَا جعل إثبات القول ونفيه دائراً مدار الموافقة للقرآن والمخالفة له وليس اعتبار السند أو قوة المتن، وظاهر التعبير أنه إخبار في مقام الإنشاء، ومفاده أن الحديث وإن كان بحسب موازين السند معتبراً لكنه يجب نفيه عن النبي عَيْنَا بسبب مخالفته للقرآن كها يصح نسبة الحديث الموافق للقرآن إليه عَيْنا وإن لم يصدر منه، ولازمه وجوب العمل به، وهو ما تؤكده رواية محمد بن مسلم قال: قال أبو عبد الله عليه (يا محمد! ما جاء في رواية من بر أو فاجر يوافق القرآن فخذ به، وما جاءك في رواية من بر أو فاجر يؤلف القرآن فلا تأخذ به) (٢).

ويشير هذا الخبر إلى عدم اعتبار العدالة والوثاقة في الخبر بقدر ما يعتبر فيه الموافقة والمخالفة للقرآن؛ إذ يأمر بالأخذ بخبر الفاجر بسبب موافقته

<sup>(</sup>١) انظر الكافي: ج١، ص٦٩، ح٥؛ تفسير العياشي: ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٢، ص٢٤٤، ح٥٠؛ تفسير العياشي: ج١، ص٨، ح٣.

٢١٦ .....فقه الحديث

للقرآن. ولزوم رد خبر البر بسبب مخالفته للقرآن.

وقد ورد هذا المضمون بطرق الجمهور أيضاً، فعن الحسن أن رسول الله عَيْلَةً قال: ((وإني لا أدري لعلكم أن تقولوا عني بعدي ما لم أقل ما حُدّثتم عني مما يوافق القرآن فصد قوا به، وما حُدثتم عني مما لا يوافق القرآن فلا تصد قوا به)(۱).

ومن الواضح أن الموافقة والمخالفة ناظرة إلى المعاني والمضامين؛ لوضوح المغايرة المتنية بين الآيات والروايات، وإحراز ذلك يتوقف على المعرفة.

ويتحصل مما تقدم: أن العمدة في أركان الحديث هو مضمونه، وأما سنده ومتنه فهما أدوات نقله، ولذا وصفناهما بالأركان الوجودية لا الماهوية.

ومن هنا ذهب جمع غير قليل من الأصوليين والفقهاء إلى أن السنة هو المحكي لا الحاكي<sup>(۲)</sup>، وقريب منه ورد عن بعض علماء الحديث؛ إذ قالوا الحديث حكاية قول المعصوم أو فعله أو تقريره، وأما نفس الفعل والتقرير فهما السنة<sup>(۳)</sup>. يبقى الكلام في أمرين:

أحدهما: في تحديد معنى الموافقة للقرآن وأنها تعني وجود شاهد في القرآن يوافق مضمون الحديث، أو يكفي فيه عدم منافاته لمضمون القرآن.

ثانيهما: في المراد من القرآن الكريم وأنه المصحف الشريف كما هو ظاهر العبارة، أم يشمل قول المعصوم عليه وفعله وتقريره باعتبار أنه قرآن ووحي،

<sup>(</sup>١) الإحكام (لابن حزم): ج٢، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول: ج١، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٣٥، المستدرك (١١).

| Y 1 V | الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته |
|-------|-----------------------------------------|
|       | وسنأتي إلى تفصيل الكلام فيهما.          |

# المبحث الثاني في مصطلحات الحديث وفوائدها

أولاً: الحديث

ثانياً: الخبر

ثالثاً: الرواية

رابعاً: صحة الحديث

خامساً: ضعف الحديث

سادساً: الأثر

سابعاً: السنّة

۲۲۰ ..... فقه الحديث

#### تمهيد:

يصطلح على الحديث اصطلاحات عديدة تتفق في المضمون ولكنها تختلف في حدوده سعة وضيقاً، فربها يعبر عنه بالخبر وبالرواية والسنة والأثر والقول والكلام، ولكل واحد من هذه المفردات مفهوم وآثار علمية وعملية تستدعي الوقوف عندها وبيان خصوصياتها وآثارها:

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

## أولاً: الحديث

وهو صيغة فعيل يطلق في اللغة على الكلام وعلى الجديد من كل شيء (1) ولعل الثاني هو الأصل في معناه، وإطلاقه على الكلام من باب بيان المصداق أو المصداق الأظهر؛ لأن الكلام يتجدد ويحدث شيئاً فشيئاً لفظاً ومعنى؛ لكونه متصرم الوجود، وفي الفروق اللغوية: سمي الحديث حديثاً لأنه لا مقدم له، وإنها هو شيء حدث لك فحدثت به (۲)، ومنه أخذ الحدوث في مقابل القدم، فكل ما كان معدوماً ثم وجد هو حادث وحديث (۳)، وبهذا اللحاظ يقال لناقض الوضوء حدث، ويقال للوقائع حوادث، وكانت العرب في الجاهلية تطلق على أيامها المشهورة لفظ الأحاديث؛ لكثرة ما يتحدث بها وينقل منها وعنها، وفيه ورد قوله تعالى: ﴿فَجَعَلْنَاهُمْ والكلام الجديد.

وعن بعض أهل اللغة أن الحديث ما يتحدث به وينقل. يقال حدّث أي تكلم وأخبر، وبهذا الاعتبار يطلق على كلام النبي عَيْلِيَّةً، فيقال حديث رسول الله عَيْلِيَّةً، والمحدّث من يرويه وينقله، وفي كليات أبي البقاء: هو اسم من التحديث، وهو الإخبار، ثم سمي به قول أو فعل أو تقرير نسب إلى

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين: ج٢، ص٢٤٦، (حدث).

<sup>(</sup>٢) معجم الفروق اللغوية: ص٢١١، الرقم (٨٢٨)

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٢٢٢، (حدث)؛ لسان العرب: ج٢، ص١٣٠، (حدث).

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ: الآية ١٩.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف: الآية ٦.

النبي عَيْنَالُهُ (۱)، وعلى هذا يكون الحديث مرادفاً للخبر، ووجه تسمية الخبر بالحديث هو تضمنه للجديد من الألفاظ والمعانى.

وأما في المصطلح فقد اتفقوا في معناه واختلفوا في حدوده، فذهب أكثر أصحابنا إلى أنه ما يحكي قول المعصوم أو فعله أو تقريره (٢)، والتعبير بالمعصوم للإشارة إلى شموله لما يرد عن الأئمة الطاهرين الميالة والسيدة الزهراء علياله والجمهور خصصوه بها يضاف إلى النبي عَيْالله .

فعن ابن حجر: أن المراد بالحديث في عرف الشرع ما يضاف إلى النبي عَنِيلاً، وكأنه أريد به مقابلة القرآن وهو يتضمن الإشارة إلى قولهم بقدم القرآن، ووسع بعضهم ليشمل قول الصحابي والتابعي أيضاً، وأضاف بعضهم العلماء والصلحاء (٤).

وضعفه ظاهر، وخروجه عن موضوع البحث جلي لا يحتاج إلى مزيد بيان؛ لوضوح أن البحث هنا في فقه الحديث الوارد عن المعصوم عليه وفهم مضامينه ووجوه اعتباره لا غير، والمشهور في استعمال أهل الفن، بل وسائر علوم الشريعة أن الحديث يرادف الخبر كما صرح به جماعة (٥).

وفي القوانين: إن الخبر قد يطلق على ما يرادف الحديث كما هو مصطلح

<sup>(</sup>١) كليات أبي البقاء: ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر القوانين: ص٨٠٤.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ج١، ص١٧٣؛ وانظر كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) مقباس الهداية: ج٥، ص٥٨.

<sup>(</sup>٥) انظر البداية: ص٢؛ الوجيزة: ص٢.

أهل الدراية (١)، وقريب منه ورد عن الدربندي (٢)، وهو ظاهر في أن المرادفة استعمالية لا وضعية لوضوح المغايرة بين لفظ الحديث والخبر في المعنى، وقوبل هذا الرأي بقولين آخرين:

الأول: أن الحديث أخص من الخبر؛ لأن الخبر عام لقول كل قائل بينها الحديث خاص بقول النبي عَلَيْهَ أو غيره من المعصومين والصحابة ونحوهم على اختلاف المذاهب.

وعليه فكل حديث خبر وبعض الخبر حديث ذهب إليه بعض الخاصة والعامة (٣)، وعلى هذا الأساس أطلق على من اشتغل بالتواريخ ونحوها لفظ الأخباري، ولمن اشتغل بالسنّة النبوية لفظ المحدث (٤).

والثاني: أنها متباينان؛ لأن الحديث خاص بها جاء عن المعصوم من النبي عَيْدًا والإمام عَلَيْدٌ ونحوهما، بينها الخبر خاص بها جاء عن غيره. صرح به جمع (٥)، والظاهر أن للحديث معنيين:

أحدهما: الحديث الواقعي، وهو كلام المعصوم علي ونحوه، وهو المضمون الذي ينبغى الوصول إليه.

ثانيهما: ما ينقل كلام المعصوم ويوصله ويعبر عنه بالخبر والرواية أيضاً،

<sup>(</sup>١) القوانين: ص٩٠٤.

<sup>(</sup>٢) مقباس الهداية: ج٥، ص٥٩، الهامش.

<sup>(</sup>٣) انظر الرعاية: ص٥١، الهامش؛ تدريب الراوي (للسيوطي): ج١، ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر تكملة الرجال (للكاظمي): ج١، ص١١٤، ترجمة أحمد بن إبراهيم بن معلى؛ لؤلؤة البحرين: ص١١٧-١١٨، ترجمة الاسترابادي، الرقم (٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر الوجيزة: ص٣؛ الرواشح السماوية: ص٤٧؛ تدريب الراوي: ج١، ص٤٢؛ كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٧.

والذي تدور عليه مباحث هذا الفن هو الثاني، والغاية منه الوصول إلى الأول، وفي الأخبار الشريفة ما يشير إلى كلا المعنيين، فمما يشير إلى الأول رواية معاوية بن عمار عن الصادق الشيخ رجل راوية لحديثكم يبث ذلك في الناس ويسدده في قلوبهم وقلوب شيعتكم، ولعل عابداً من شيعتكم ليست له هذه الرواية أيهما أفضل؟ قال: ((الراوية لحديثنا يشد به قلوب شيعتنا أفضل من ألف عابد))(() ومما يشير إلى الثاني رواية أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله الشيخ قول الله جل ثناؤه: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ الْمَوْلَ فَيتَّبِعُونَ فيه ولا ينقص منه)(()).

### فوائد وحقائق

الفائدة الأولى: لعل وقوع الاختلاف في معنى الحديث وتضمنه معنى الحدوث استدعى تورع العلماء عن إطلاق اسم الحديث على القرآن الكريم، وإنها عبروا عنه بكلام الله سبحانه مع أن الباري عز وجل وصف كتابه العزيز بالحديث في مثل قوله تعالى: ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا ﴾ وقوله سبحانه: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ وقوله سبحانه:

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: الآية ١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة يوسف: الآية ١١١.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

سبحانه: ﴿فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ ﴾(١).

وبهذا يتضح وجه اختصاص مصطلح الحديث بكلام المعصوم المحتوم وعدم شموله لكلام الباري عز وجل. نعم في مذهب الإمامية كل خبر لا ينتهي إلى المعصوم الحكام الباري عز وجل. بينها العامة يسمون ما ينتهي إلى النبي عليا النبي عليا أو أحد الصحابة أو التابعين أيضاً حديثاً، ولأجل التمييز بينهما ربها يسمون ما ينتهي إلى الصحابة والتابعين بالأثر (٢)، وكيف كان فإن الثمرة العملية والفقهية المترتبة على اختلاف الاصطلاحين كبيرة قررها علماء الأصول.

الفائدة الثانية: ورد في الأخبار التعبير بالمحدّث – بكسر الدال – بصيغة اسم الفاعل، والمحدّث –بفتحها – بصيغة اسم المفعول، وقد وصف به الأئمة الطاهرون المبيّل، ويراد بالأول تارة معنى عام مَن كتب وقرأ وسمع ووعى ورحل إلى المدائن والقرى، وحصّل أصولاً، وعلّق فروعاً من كتب المسانيد والعلل والتواريخ التي تقرب من ألف مصنّف (٣)، وفي الاصطلاح الخاص يراد به من عرف الأسانيد، وأدرك علل ونقائض الحديث، وميّز الغث من السمين، وعرف أسهاء الرواة وحالاتهم وطبقاتهم، وحفظ مقداراً من المتون الروائية (٤)، وللمتقدمين اصطلاح أخص؛ إذ أطلقوا لفظ المحدّث على من حفظ الحديث وكتبه وجمع طرقه وفهم المروي واستنبط أحكامه كها عن

<sup>(</sup>١) سورة الطور: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) أصول الحديث وأحكامه: ص١٩.

<sup>(</sup>٣) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٨.

<sup>(</sup>٤) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٢٨، المستدرك (٩).

٢٢٦ ......فقه الحديث

غير واحد(١)، ولخصه بعضهم بأنه من تحمل الحديث رواية واعتنى به دراية.

وأما المحدَّث بصيغة اسم المفعول فهو عند المحدثين الملهم الذي رأى رأياً، أو ظن ظناً مصيباً كأنه حدَّث به، وألقي في روعه من عالم الملكوت، وهو من مختصات عباد الله وأوليائه، ولذا ينحصر في بيت العصمة سلام الله عليهم حقيقة على سعة معناه، وينال منه المؤمن بعض المراتب؛ لما دلت عليه الأخبار من أنه ينظر بنور الله سبحانه، وأنه سبحانه يعطيه الفراسة ويهديه إلى الصواب في شؤونه، ويختلف سعة التحديث بحسب درجات الإيهان، وقد عقد الكليني في أصول الكافي باباً خاصاً في الفرق بين الرسول والنبي والمحدّث (")، وباباً خاصاً في أن الأئمة هيه عدثون ".

الفائدة الثالثة: أن المحدّث أعم من الأخباري اصطلاحاً حتى على القول بمرادفة الحديث للخبر؛ لأن كل أخباري محدّث وليس كل محدّث أخبارياً؛ لوضوح أن المحدّث يطلق على المجتهد الأصولي الحاذق الخبير في فنون الحديث وفقهه وإن لم يكن أخبارياً في مسلكه العلمي، ويظهر من كلمات العلامة ويُنّح أن هذا الاصطلاح أي الأخباري في مقابل الأصولي كان رائجاً في عصره؛ إذ قال في معرض بيان وقوع التعبد بخبر الواحد: أما الإمامية فالأخباريون منهم لم يعوّلوا في أصول الدين وفروعه إلا على أخبار الآحاد

<sup>(</sup>١) انظر الكفاية في علم الرواية (للخطيب البغدادي): ص٣؛ مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٢٨، المستدرك (٩).

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١، ص١٧٦، باب الفرق بين الرسول والنبي والمحدث.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج١، ص ٢٧، باب أن الأئمة المبلك محدثون مفهمون.

المروية عن الأئمة المهم الأصوليون منهم كأبي جعفر الطوسي وغيره وافقوا على قبول خبر الواحد (١).

ومن ذلك يتضح أن نسبة تأسيس المسلك الإخباري إلى الأمين الاسترابادي المتوفى عام (١٠٣٣هـ) غير دقيقة (٢). نعم لعله قوى مسلكهم في العصور المتأخرة.

الفائدة الرابعة: أن الحديث القدسي كلام الله سبحانه نزل لا على وجه التحدي والإعجاز. يرد إلى الأنبياء والأوصياء بواسطة الملك أو الإلهام والتحديث لغايات كثيرة ومتنوعة، وسمي بالقدسي نسبة إلى القدس أي الطهارة، وربها يعبر عنه بالحديث الإلهي أو الرباني، وبعضهم قال هو الحديث الإلهي الذي أوحاه الله تعالى إلى نبيه عَيْنَا ليلة المعراج، ويعبر عنه بأسرار الوحي أيضاً، وقيل هو أكثر من مائة ((الصوم لي وأنا أجزي به)) بخلاف الحديث النبوي الذي أوحي إليه عَيْنا بمعناه، وقد كان رسول الله عَيْنا يلقي أحياناً على أصحابه مواعظ يحكيها عن ربه عز وجل، وأحياناً يحكي الأئمة الموارد عن الرضاء في الولاية، ولم يكن كما في حديث السلسلة الذهبية الوارد عن الرضاء في الولاية، ولم يكن

<sup>(</sup>١) نهاية الأصول: ج٣، ص٣٠٤؛ وانظر معالم الأصول: ص٢٦٧.

<sup>(</sup>۲) انظر لؤلؤة البحرين: ص١١٧-١١٨، الرقم (٤٤)؛ تكملة الرجال (للكاظمي): ج١، ص ١١-٦٢.

<sup>(</sup>٣) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١، ص٦٢٩، (الحديث).

<sup>(</sup>٤) الكافي: ج٤، ص٦٣، ح٦؛ الوسائل: ج١٠، الباب ١ من أبواب الصوم المندوب، ص٣٩٧، ح٧.

وحياً منزلاً لأجل التحدي والإعجاز لذا لايقال له قرآن، كما أنه ليس قولاً للنبي عَيْلِاً حتى يسمى حديثاً بالمعنى المصطلح.

ويختلف القرآن عن الحديث القدسي في جملة من الأحكام الشرعية، كحرمة المس على المحدث، وكراهة تلاوته على الحائض والجنب في الحدود الفقهية المذكورة، ووجوب قراءته في الصلاة، وفي ترتب الثواب على قراءته وحفظه والتبرك به والاستدلال به والاستنباط منه إلى غير ذلك، وقد اتفقت الأمة على وجود الحديث القدسي ولكنه لا يخضع لموازين الحديث، وقد وردت بطرقنا الكثير من الأحاديث جمعها بعض أصحابنا في كتب مستقلة مثل الجواهر السنية في الأحاديث القدسية للحر العاملي، وكلمة الله للسيد حسن الشيرازي الشيرازي المحديث القدسية المحر العاملي، وكلمة الله للسيد حسن الشيرازي المسيرازي المسيرازي المحديث القدسية المحر العاملي، وكلمة الله المسيراني الشيرازي المحديث القدسية المحديث القدسية المحديث الشيرازي المحديث الشيرازي المحديث المحديث القدسية المحديث المحديث الشيرازي المحديث المح

كما ورد بطرق الجمهور جملة منها نظير ما أخرجه مسلم في صحيحه عن أبي ذر عن النبي عَيْلاً فيما يرويه عن الله عز وجل: ((يا عبادي! أني حرّمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرّماً فلا تظالموا))(١).

وقد ذكروا للحديث القدسي تعاريف عديدة أكثرها منقوض أو ناقص، وأدقها ما ذكرناه، وقد أحصى بعضهم الأحاديث القدسية إلى أكثر من مائة (٢)، وهو غير دقيق؛ لأن ما جمع منها بطرق العامة كها في كتاب الاتحافات السنية بالأحاديث القدسية للشيخ عبد الرؤوف بن علي المناوي بلغ حوالي (٣٧٢) حديثاً، والظاهر أنه أقصى ما وصل له، وأما أصحابنا فقد ذكر أن أول من ألف في هذا الفن الحر العاملي المتوفى سنة (١٠٤هـ) في كتابه الجواهر السنية الذي فرغ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج٨، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين (لابن حجر): ص٢٠١.

منه في سنة (٢٠٥٦هـ) والظاهر أنه أول مصنفاته، كما صرّح به غير واحد (۱٬۰۵ و هو السيد خلف الحويزي وذهب البعض إلى أن هناك من سبق الحر في ذلك وهو السيد خلف الحويزي المتوفى عام (١٠٧٤هـ) في كتابه البلاغ المبين في الأحاديث القدسية (٢٠١هـ) كتاب السيد مفتي مير محمد عباس التستري الكهنوري المتوفى سنة (٢٠١٦هـ) كتاب الحر وسهاه (ترجيع الجواهر السنية في الأحاديث القدسية) (٣ بقي أن نلفت إلى أن هناك مجموعة من الأحاديث القدسية منقولة عن التوراة نقلها أمير المؤمنين عيس من العبرانية إلى العربية برواية عبد الله بن عباس عنه عليه يقال لها الصحائف الأربعون (٤)، وقيل لرواية الحديث القدسي صيغتان:

الأولى: أن يقال: قال رسول الله عَيْالله فيها يروي عن ربه، وهذه عبارة السلف.

الثانية: أن يقال: قال الله تعالى فيها رواه عنه رسول الله عَلَيْهَ والمعنى واحد (٥)، والحق أنهم إذا أرادوا الحصر فلا وجه له، وإذا أرادوا بيان بعض مصاديق الصيغ فلا بأس به ولكن لا ينفي ما عداه، والمعتمد هو الظهور.

<sup>(</sup>١) الذريعة: ج٥، ص٧١١، الرقم (١٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) الذريعة: ج٣، ص١٤١، الرقم (٤٨٢).

<sup>(</sup>٣) الذريعة: ج٤، ص١٦٩، الرقم (٨٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر الذريعة: ج١، ص٢٧٩؛ الرواشح السماوية: ج٨، ص٢٠٠؛ القوانين: ص٥٠٠؛ شفاء الصدور في شرح زيارة عاشور: ص٥٠؛ وقد طبعت هذه الأحاديث مع الترجمة الفارسية مكرراً.

<sup>(</sup>٥) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٤٩، المستدرك (١٥).

باعتبار المباشرة، ويصح نسبته إلى النبي وإلى الله سبحانه بالسندية والمآل، وهذا ما تدل عليه رواية جابر. قال: قلت لأبي جعفر علي إذا حدثتني بحديث فاسنده لي؟ فقال: ((حدثني أبي عن جدي عن رسول الله عن الله تبارك وتعالى وكل ما أحدّثك بهذا الإسناد))(١) وهذا أحد معاني كونهم القرآن الناطق الذي نصت عليه الأخبار.

وفي رواية هشام بن سالم وحماد بن عثمان وغيره قالوا: سمعنا أبا عبد الله عليه يقول: ((حديثي حديث أبي، وحديث أبي حديث جدي، وحديث الحسن جدي حديث الحسن، وحديث الحسن حديث الحسن وحديث الحسن مديث أمير المؤمنين، وحديث أمير المؤمنين حديث رسول الله، وحديث رسول الله عن وجل) (٢) وإطلاقه يتضمن الإشارة إلى وحدة أحاديثهم من ثلاث جهات:

الأولى: وحدة الذات، بمعنى أن الحديث واحد يتناقلونه أباً عن جد.

الثانية: وحدة الصفة والاعتبار، فكما أن قول الله حجة على العباد كذلك قول النبي وسائر الأئمة المينالا فلا فرق بينهم من حيث الحجية والاعتبار.

الثالثة: وحدة النسبة، فحديث كل واحد منهم المنه المعلقة يصح نسبته إلى غيره من آل الله سبحانه سابقاً أو لاحقاً، فيصح نسبة حديث الصادق الله إلى المهدي المهدي

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٧، ح٦٧.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٣، ص٢٦.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

عن الصادق الشيال الله عن الصادق الإشكال فيمن من ذلك، بدعوى أن نسبة قول إمام إلى إمام آخر يعد من الكذب (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر الوسائل: ج $^{4}$ ، الباب  $^{4}$  من أبواب صفات القاضي، ص $^{4}$ ، ح $^{4}$ ا .

<sup>(</sup>٢) القضاء والشهادات (للكلبايكاني): ج٣، ص٥ ١٢٤.

٢٣٢ ......فقه الحديث

## ثانياً: الخبر

وهو لغة مطلق ما يخبر به عظيماً كان أم لا، فهو أعم من النبأ الذي عرّفوه بالخبر المشتمل على أمر عظيم (۱) ويتقيد الخبر بها احتمل الصدق والكذب لذاته، ويشمل ما يحدّث به قو لا أو كتابة (۲) واستعمله المحدثون في الحديث باعتباره يخبر عن المعصوم المحليم العام يطلق على هذا يكون الخبر حقيقة خاصة فيه؛ إذ هو في العرف العلمي العام يطلق على ما يقابل الإنشاء، وتفصيل ذلك موكول إلى علم المعاني (٤).

وأما في الأصل اللغوي فيطلق الخبر على كل ما يخبر به عن النفس أو الغير، بينها الحديث هو ما يخبر به عن النفس فقط، ولذا ما يتكلم به الإنسان من معان وألفاظ يقال لها حديث ولا تسمى خبراً، فكلام الخطيب والشاعر والعالم حديث وليس خبراً، ولكن كثر استعمال اللفظين في بعضهما حتى سمى كل واحد منهما باسم الآخر، فقيل للحديث خبر وللخبر حديث.

## أقسام الخبر

ويمكن تقسيم الخبر بثلاثة أنحاء من التقسيم:

أحدها: تقسيمه بلحاظ مخبره ومسنده، وقد قسموه إلى صحيح وضعيف، ومنه نشأ التقسيم الرباعي للخبر من صحيح وحسن وموثق وضعيف.

<sup>(</sup>۱) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٤٨١، (نبأ)؛ معجم الفروق اللغوية: ص٢١٠، (٨٢٨)؛ لسان العرب: ج٤، ص٢٢٧، (خبر).

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط: ج١، ص١٥، (خبر).

<sup>(</sup>٣) تاج العروس: ج٣، ص١٦٦، (خبر).

<sup>(</sup>٤) انظر كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١٠، ص٥٣٧، (خبر).

ثانيها: تقسيمه بلحاظ أثره ونتيجته، فقسموه إلى خبر متواتر وآحاد، فالأول يفيد العلم وهو أثره، بينها الثاني يفيد الظن، وأما الخبر المحفوف بالقرائن القطعية فهو ملحق بالمتواتر من حيث الأثر، وسيأتي البحث في هذين القسمين.

ثالثها: تقسيمه بلحاظ مطابقته للواقع ومخالفته، وقسم إلى ما يعلم صدقه وإلى ما يعلم كذبه، وإلى ما لا يعلم صدقه وكذبه، وهذا التقسيم لحاظي اعتباري؛ إذ قد تتداخل الأقسام مع بعضها، فيكون السند طريقاً للعلم بالصدق، كما أن التواتر طريق له، أو طريقاً للعلم بالكذب نظير مخالفة الخبر للتواتر، أو توفر قرائن الوضع فيه.

فالخبر الذي يعلم بصدقه هو الخبر المتواتر، والعلم الحاصل منه ضروري عرفي لا دقي، وهو الاطمئناني على ما حقق في محله من أن العلم العرفي من مراتب العلم، سواء كان التواتر لفظياً كما في حديث الغدير وحديث الثقلين ونحوهما؛ إذ روى حديث الغدير حوالي مائة وعشرة من الصحابة وأربعة وثهانون من التابعين وثلاثهائة وستون من العلهاء (۱).

وروى حديث الثقلين نيف وعشرون صحابياً كما عن ابن حجر (٢)، وبلغت الأحاديث الواردة بلفظ واحد أو متقارب حوالي تسعة وثلاثين حديثاً من طريق الجمهور، وأما من طريق الشيعة فوصلت إلى اثنين وثمانين

<sup>(</sup>١) الغدير: ج١، ص٢١، المقدمة.

<sup>(</sup>٢) انظر الصواعق المحرقة: ص١٤٨.

حديثاً (۱)، أو كان التواتر معنوياً كالعلم بأن أمير المؤمنين التي كان أشجع الصحابة وأعلمهم وأتقاهم وأقضاهم وأكثرهم تضحية وفداء للإسلام.

وربها يقترن الخبر بها تقضي به بداهة العقل أو ضرورة الشرع أو نصوص الكتاب العزيز، فيفيد العلم بصدقه وإن لم يكن متوتراً. نظير ما رواه الآمدي مرسلاً عن أمير المؤمنين عليه : ((لا يفوز بالجنة إلا من حسنت سريرته، وخلصت نيته))(٢) والسريرة ما تنطوي عليه نفس الإنسان من الأسرار(٣)، ومضمون الحديث مما يقره العقل السليم، وما علم ثبوته من الشريعة الطاهرة من أن ملاك العمل وجوهره ليس شكله وصورته، بل ما يقر في السريرة، وتصفو فيه النية.

وواضح أن صفاء السريرة وإخلاص النية لابد وأن يظهر على العمل، فيكون القلب والقالب متوافقين عليه، بخلاف صلاح العمل فإنه قد لا يكشف عن إخلاص النية، وعلى أساسه تميز المنافق عن المؤمن، ومن عمله صحيح وعمله باطل، فدخول الجنة لا يضمن بظاهر العمل، بل بالنية الصادقة والسريرة الحسنة.

ومقابلة السريرة للنية والعطف يفيدان المغايرة، وهما من باب عطف الخاص على العام؛ لأن النية ما تتضمن عقد القلب على العمل؛ بداهة أن المؤمن قد لا يأمن من خلوص النية، لاسيما في العبادة والعمل الصالح،

<sup>(</sup>١) أصول الاستنباط: ص٢٤؛ أصول الفقه وقواعد الاستنباط: ج١، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم ودرر الكلم: ص٤٣٥، الرقم (٤٣٤)؛ عيون الحكم والمواعظ: ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر مجمع البحرين: ج٣، ص٣٢٩، (سرر)؛ المعجم الوسيط: ج١، ص٤٢٧، (سر).

والذي عليه يدور قبول العمل ودخول الجنة هو الإخلاص في النية؛ إذ قال سبحانه: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مَّ خُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴿ (١) وعليه فإذا لوحظ مضمون الحديث بالقياس إلى ما يقضي به العقل وما علم من الشرع ثبوته يعلم بصدقه وإن كان في سنده إرسالاً.

ولا يخفى أن العلم بصدق الخبر أو كذبه تارة يكون ضرورياً بالمباشرة للازمته للعلم كالخبر المتواتر، وتارة ضرورياً بالواسطة؛ لأنه في نفسه لا يفيد العلم، ولكن إذا انضمت إليه ضميمة بديهية أو ضرورية يفيد العلم، ومثلوا له بقول القائل: الواحد نصف الاثنين، والكل أعظم من الجزء، فإن ضروريته ليست من مقتضى الخبر نفسه، بل لمطابقة الخبر لما يحكم العقل ببداهته.

وتارة يكون نظرياً كسبياً؛ لأن العلم الحاصل منه يتوقف على ضم ضميمة قطعية، ومثلوا له بخبر الله سبحانه وخبر النبي والأئمة الميتاك فإن العلم بصدقه يستند إلى مقدمة قطعية، وهي عصمتهم واستحالة صدور الكذب منهم.

وأما الخبر الذي علم بكذبه فهو المخالف لما علم صدقه، كما لو خالف المتواتر، نظير ما ورد عن النبي عَلَيْكَ : ((لا يدخل الجنة ولد الزنا ولا ولده ولا ولد ولد ولده))(٢) فإنه إذا حمل على ظاهر متنه ومنطوقه يتنافى مع ما علم صدقه من الشريعة نقلاً وعقلاً. أما نقلاً فلأن الآيات تنص على أن الله سبحانه لا يؤاخذ الناس بذنوب غيرهم، وإنها الجزاء يكون على العمل لا على عمل

<sup>(</sup>١) سورة البينة: الآية ٥.

<sup>(</sup>٢) علل الدارقطني: ج٩، ص١٠١؛ كنز العمال: ج٥، ص٣٣٣، ح١٣٠٩.

الغير؛ إذ قال سبحانه: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴿'' وقال سبحانه: ﴿وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴿'' وأما عقلاً فلأن مؤاخذة ولد الزنا وولده بذنب أبيهم ظلم قبيح يتنافى مع عدل الباري عز وجل وحكمته.

وعليه إما أن يؤوّل الحديث بها لا يتنافى مع ضرورة الشرع والعقل كأن يحمل قوله: ((لا يدخل الجنة)) على المجاز والشأنية، ويراد به أنه إن مشى على نهج أبيه لتوفر الاستعداد في نفسه من حيث نشأته على الحرام، وهو كثير الاستعهال في نصوص الشريعة كها في قوله تعالى: ﴿الزَّانِي لَا يَنكِحُ إلَّا زَانِيةً وَمُشْرِكَةً وَالزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ ﴾ (٣) وقوله تعالى: ﴿وَالطَّيّبُاتُ لِلطَّيّبِينَ وَالطَّيّبُونَ لِلطَّيّبِينَ وَالطَّيبُونَ لِلطَّيّبِينَ وَالطَّيّبُونَ لِلطَّيّبِينَ فَإِنّ المراد منها وجود الاقتضاء والاستعداد للطلطيّبين وَالطَّيبُونَ لِلطَّيّبُونَ لِلطَّيبِينَ عَالَى الموجدان والوقوع الخارجي؛ بداهة أن لا العلة التامة، وإلاّ لكانتا مخالفتين للوجدان والوقوع الخارجي؛ بداهة أن من شأن الزاني أن لا يعرف ولا يختار إلاّ زانية، كها أن الزانية لا يناسبها إلاّ زان مثلها، كها أنه من مقتضى طبيعة الطيبة أن تختار الطيب وبالعكس، أو يحمل ولد الزنا على الأعم من الزنا الفقهي والعقيدي، وهو المعادي لأولياء يكمل ولد الزنا على الأعم من الزنا الفقهي والعقيدي، وهو المعادي لأولياء الله؛ إذ لا شك في أنه لا يدخل الجنة.

والخلاصة: إن أمكن تأويل الحديث بها لا يتنافى مع ما علم صدقه بضرورة الشرع والعقل وتوثقنا من سنده أخذ به، وإن تعذر وكان سنده

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: الآية ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النور: الآية ٢٦.

ضعيفاً علم بكذبه، وربها يعلم بكذب الخبر بسبب مخالفته للضرورة الحسية كإلاخبار بأن النار باردة، وأن الشمس تطلع ليلاً، وربها يكون العلم بالكذب نظرياً مستنداً إلى مقدمة قطعية كالإخبار بقدم العالم، وأضافوا إليه الخبر الذي تتوفر الدواعي على نقله ولم ينقل (۱) وقد اشتهر التعبير عنه بها لو كان لبان، فإن عدم الوجود في مثله يكون قرينة للقطع بالعدم، كروايات المطاعن بأولاد الأئمة الميالي وبناتهم؛ إذ نسبت إليهم أفعالاً تتنافى مع مكانتهم مثلاً، ولم يصل إلينا ما يدل على وقوعها إلا ما انفرد ببعضه وعاظ السلاطين (۱).

وأما الخبر الذي لا يعلم صدقه ولا كذبه فهو على أقسام؛ لأنه قد يظن بصدقه كخبر الطعيف أو الكذوب، بصدقه كخبر الضعيف أو الكذوب، وقد يتساوى فيه الطرفان بأن لا يظن بصدقه ولا يظن بكذبه وهو خبر مجهول الحال، والضابطة التي يحتكم إليها في هذا القسم من الخبر هو السند. هذا بحسب المشهور، وقد خالف في ذلك الظاهرية فقالوا: كل خبر لا يعلم صدقه فهو كذب قطعاً "، وقد أخذ بها يقارب هذا النهج بعض المتشددين في النهج السندي، فأعرضوا عن الخبر لسبب ضعفه السندي، ولازمه التكذيب العملي وإن لم يصر حوا بكذبه في القول في مقابل جمع آخر من العامة؛ إذ ذهبوا إلى أن خبر الواحد يوجب العلم والعمل، وعلى أساسه قدموا الضعيف منه

<sup>(</sup>١) مقباس الهداية: ج١، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه (السنة المطهرة): ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١، ص٧٣٨، والظاهرية مذهب فقهي نسب إلى داود بن علي بن خلف الأصفهاني الظاهري المولود عام(٢٠٢هـ) والمتوفى عام (٢٧٠هـ ببغداد) ويقوم هذا المذهب على العمل بظاهر الكتاب والسنة والإجماع ورفض القياس رفضاً تاماً.

۲۳۸ ...... فقه الحديث

على القياس كأحمد في مسنده(١)، وهما مخدوشان على ما ستعرف.

وقد عرفت مما تقدم أن المضمون الخبري قد يتضمن ما يفيد وثاقة الصدور أو وثاقة عدم الصدور، وعلى أساسه قد يقوى خبر مجهول الحال، وربها يضعف خبر العادل والثقة، وقد مر عليك بعض الإشارات إلى ذلك، وسيأتيك المزيد.

بقيت هنا فائدة:

وخلاصتها: أن الأخبار تطلق أحياناً على كل حديث يتضمن المعاني والأحكام، وتطلق على كل ما يخبر عن الموضوعات الخارجية والأمور العادية، وقد ورد في بعض الأخبار ما يدل على هذا الإطلاق، فعن الصدوق بسنده عن هشام بن الحكم قال: سألت أبا عبد الله عليه عن العلة التي كلّف الله العباد الحج والطواف بالبيت فقال: ((إن الله خلق الخلق ... فجعل فيه الاجتماع من المشرق والمغرب ليتعارفوا ... ولتعرف آثار رسول الله عليه وتعرف أخباره، ويذكر ولا ينسى))(٢).

وقريب منه رواه الصدوق في عيون الأخبار والعلل بسنده عن الفضل بن شاذان عن الرضاء في حديث قال: ((إنها أمروا بالحج لعلة الوفادة إلى الله عز وجل، وطلب الزيادة والخروج من كل ما اقترف العبد -إلى أن قال-

<sup>(</sup>١) فتح المغيث: ج١، ص٢١؛ الكفاية في علم الدراية (للخطيب البغدادي): ج٦، ص٦٥؛ مقباس الهداية: ج١، ص٨٣، الهامش.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ج٢، ص٥٠٥، ح٦؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٧، ح٦٦.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

مع ما فيه من التفقه ونقل أخبار الأئمة الله الله على كل صقع وناحية) (١) وهما دالان على ثلاث حقائق:

الأولى: أن الخبر يطلق على ما هو أعم من الحديث، فيشمل نقل السيرة اليومية للمعصوم عليه بها فيه عادياته، فيؤكد ما تقدم من أن الأخباري يطلق على ما يشمل المؤرخ أيضاً وإن كان في مصطلح الحديث يرادف الخبر.

الثانية: أن تداول أخبار النبي والأئمة المنه في نفسه له ملاك راجح شرعاً، وتقوم عليه المصالح الشرعية، فلا ينبغي الاقتصار على رواية ما يتعلق بالأحكام والمعارف من قول النبي والأئمة المنه المنال يجب إبقاء ذكرهم حياً بين الناس، ويذكرونهم في مختلف شؤونهم، ولام الغاية في قوله (لتعرف) ظاهر في مقام الإنشاء فيفيد وجوب النشر والبيان على العارف، ووجوب التعرف على السامع.

الثالثة: أن نقل أخبار النبي والأئمة المنه ووجوب الإسماع بها والاستماع إليها، لا يتوقف على شريحة خاصة من الناس، بل يتعين على كل من عرف آثار النبي والأئمة المنه أن يرويها، وعلى كل من سمع أن يأخذ بها، إلا ما قامت القرائن القطعية على بطلانه.

<sup>(</sup>۱) عيون أخبار الرضاي المسلم: ج٢، ص١١٩؛ علل الشرائع: ج١، ص٢٧٣، ح٩؛ الوسائل: ج٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٦، ح٥٥.

٠ ٤ ٢ ...... فقه الحديث

# ثالثاً: الرواية

وهي لغة الحمل والنقل. يقال روى البعير الماء أي حمله، ومنه قيل للحديث رواية؛ لأن الراوي يحمل الحديث وينقله (۱) ثم شبه به الذي يأتي القوم بعلم أو خبر فيرويه (۲) والرواية مأخوذة من المتروية بمعنى الرخصة والإذن في الرواية، ولها لحاظان: لحاظ ذات الرواية بغض النظر عن خصوصية الراوي وحاله، وتتعلق بالكتاب أو الأصل أو الحديث المروي، ولحاظ الراوي بمعنى الإذن له بالرواية، فيكون النظر إلى ذات الراوي وحاله مع غض النظر عن خصوصية المروي (۳).

هذا كله في تعريف الحقيقة لغة وعرفاً، وأما في المصطلح فيراد بالرواية الخبر المنتهي بطريق النقل من ناقل إلى ناقل حتى ينتهي إلى المنقول عنه أي النبي أو الإمام المينالا بحسب مراتب الخبر من المتواتر والمستفيض والواحد بأقسامها، والراوي هو ناقل الحديث بالإسناد، والجمع رواة، وبذلك يفترق الراوي عن المخرج، فإن الراوي هو الذي لا ينقل الحديث إلا بإسناده، بخلاف المخرج، ولكن درج في الاستعمال إطلاق أحدهما على الآخر، كما يفترق عن الناقل والحاكى، فإن كل من لا يتحمل الحديث بأحد الطرق يفترق عن الناقل والحاكى، فإن كل من لا يتحمل الحديث بأحد الطرق

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة: ج٢، ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) النهاية: ج٢، ص٢٧٩؛ لسان العرب: ج١٤، ص٥٤، (روى).

<sup>(</sup>٣) انظر الرواشح السماوية: ج٨، ص٩٦.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين: ج٢، ص٢٥٦، (روى).

المقررة في النقل لا يعد راوياً، بل كل ما رواه يعدّ حاكياً وناقلاً لا راوياً (()، والرواية عند الأدباء المتأخرين والمعاصرين القصة الطويلة، وراويها كاتبها أو ناقلها (۲).

## أقسام الرواية

وقد قسم المحدثون الرواية إلى أقسام أربعة:

الأول: رواية الأقران، ويراد به رواية الراوي عمن يشاركه في السن واللقى. الثاني: رواية المديح أو المدبّج، وهي رواية المتشاركين في السن واللقى كل

منها عن الآخر. ووجه تسميته بالمدبج هو أنه يوجب تزيين كل منهما الآخر. مأخوذ من دبج الشيء أي نقشه وزينه (٣)، وأما اسم المديح فأطلق عليه باعتبار

أن رواية كل منهما عن الآخر موجب لمدحهما وإظهار وثاقتهما(؟).

الثالث: رواية الأكابر عن الأصاغر، ويراد به الراوي عمن دونه في السن أو اللقى أو القدر، كقلة العلم والحفظ ونحو ذلك، ومنه رواية الآباء عن الأبناء.

الرابع: رواية السابق واللاحق، ويراد به رواية من اشترك مع غيره في الشيخ مع تقدم موت أحدهما وقد اختلف علماء الدراية من العامة في معنى الرواية، فمنهم من عدها مرادفة للسنة، وبعضهم من عدها نقل أفعال

<sup>(</sup>١) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٤١، المستدرك (١٣).

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط: ج١، ص٣٨٤، (روى).

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط: ج١، ص٢٦٨، (دبج)؛ لسان العرب: ج٢، ص٢٦٢، (دبج).

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين: ج٢، ص١١٤، (مدح)؛ المعجم الوسيط: ج١، ص٥٧٥، (مدح).

<sup>(</sup>٥) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١، ص٥٧٨، (الرواية).

٧٤٢ ......فقه الحديث

الصحابة، ومنهم من عرفها بالحديث الموقوف والمقطوع(١).

وصيغة الرواية عن المعصوم عليه أن يقول الراوي: سمعت أو أسمعني أو شافهني، أو قرأت عليه، أو سألته، أو حدثني، أو قال لي، أو أشار علي بكذا ونحو ذلك من ألفاظ وإشارات تدل على نقل ما عند المعصوم عليه من المقاصد، وأما الرواية عن غير المعصوم فصيغتها أن يقول راو سمعت عن الشيخ، أو قرأت عليه، أو أعطاني كتابه، أو حدثني، أو أخبرني، أو حدث فلاناً وأنا اسمع، ونحو ذلك.

وقد فصلوا في صيغة الإجازة بالرواية من حيث المجيز والمجاز والمجاز فيه على ثمانية أقسام قد لا يهم التعرض إليها هنا؛ لخروجها عن غاية البحث (٢).

والملحوظ أنهم في الإجازة عبروا بالإجازة في الرواية ولم يقولوا الإجازة في الحديث أو الخبر، ولعل الوجه فيه هو تناسب الإجازة مع معنى الرواية؛ لتضمنها النقل والحمل للحديث ولو بالوسائط، بينها الحديث والأخبار ظاهران في النقل الحسي، وأفضل مراتب الرواية وأعلاها نقلاً وإجازة أن يقرأ الراوي الكتاب ثم يعطيه التلميذ يرويه عنه، أو لا أقل يقرأ بعض الروايات من الكتاب الذي دونه، ثم يناوله التلميذ ويخبره بأنه رواياته، وهو ما دلت عليه صحيحة عبد الله بن سنان قال: قلت لأبي عبد الله عليهم من أوله القوم فيستمعون مني حديثكم فاضجر ولا أقوى. قال: ((فاقرأ عليهم من أوله

<sup>(</sup>١) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٤١، المستدرك (١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه (السنّة المطهرة): ص٤٧.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته ........................... ٢٤٣

حديثاً ومن وسطه حديثاً ومن آخره حديثاً))(١) وظاهره إعطاء الكتاب ليكملوا هم قراءته ويرووا ما فيه، وسنأتي إلى بعض تفاصيل تحمل الحديث وروايته.

#### فوائد وحقائق

الفائدة الأولى: أن المستفاد من الأخبار الشريفة أن معرفة مكانة الناس ومنازلهم تعرف بقدر روايتهم عن الأئمة الميك ، ففي رواية علي بن حنظلة قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: ((اعرفوا منازل الناس على قدر رواياتهم عنا))(٢) وقدر الرواية ظاهر في الكمية، وهو ما يعضده صيغة جمع الروايات، ويحتمل معنيين:

الأول: أن كثرة الرواية عن المعصوم عليه تدل على علو منزلة الراوي فيكون أحد قرائن التوثيق لرجال الحديث.

الثاني: أن كثرة الرواية عنهم المينالات تدل على علو مكانة الراوي في العلم والقيمة المعنوية وإن لم يروعنهم مباشرة، وإطلاق الحديث يشمل الاثنين، فيكون في مقابل من يروي عن غيرهم أو يكثر الرواية عن العلماء وغير المعصومين كما هو معهود في غير علوم الشريعة الأصلية كالمنطق والحكمة والنحو والبلاغة، أو علوم الشريعة المأخوذة عن غير الأئمة المينالات كما هو الحال في علوم الفقه والتفسير والحديث والأخلاق التي ترويها العامة عن غيرهم.

والخلاصة: أن قيمة الناس عند آل محمد اللهَّال سواء كانوا رواة أو غير

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج۱، ص٥٢، ح٥؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٠٨، ح١٢.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٧٩، ح٧.

رواة لا تعرف بمقدار العلم الذي يحملونه، بل بنوع العلم وغايته، كما أن قيمة العلم نفسها ليست ذاتية، بل تكتسب من أصل العلم ومصدره ومنفعته، فإن كان مصدر العلم صحيحاً صادقاً ومقدساً كانت قيمة العلم والعالم كذلك، ومن هنا قال رسول الله عنها لله عنه، فقال ((ما علامة؟)) قالوا: علامة في المسجد فسألهم عنه، فقالوا هذا علامة، فقال: ((ما علامة؟)) قالوا: علامة بأنساب العرب وأصولهم، فقال: ((هذا علم لا يضر من جهله))(١).

وبهذا يتضح علو قيمة العلماء بآل محمد والآخذين منهم والراوين عنهم والتابعين لهم، وهذه ضابطة هامة وعامة يتمكن كل مؤمن أن يرجع إليها ليعرف مكانته ومنزلته.

ويتضمن الحديث الإشارة إلى ثلاث حقائق:

الأولى: أن وثاقة الراوي قد تعرف من كثرة روايته، ويؤيده الاعتبار؛ لأن كثرة الرواية كاشفة عن كثرة اللازمة والاتصال، وهي عرفاً كاشفة عن مدى الاعتبار والوثاقة.

الثانية: أن مكانة العلماء الربانيين تعرف من مدى نقلهم الرواية الشريفة ومن مقدار ما يبذلونه من جهد وطاقة في فهم حديثهم والتفقه فيه؛ لأنه العلم النافع والموصل إلى الغاية، وأما صرف العمر في فهم كلمات غير المعصومين أو رواية الأقوال والأخبار عنهم لا يزيد العالم إلا بعداً وضلالة في الطريق والغاية.

وهذا ما يؤكده قول أمير المؤمنين اللي الله عنّا تكن الله عنّا تكن الله عنّا تكن

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، ٣٢، ح١؛ أمالي الصدوق: ص٠٤، ح١٣؛ تحرير الاحكام: ج١، ص٠٤؛ الرياض: ج٢، ص٢٢؛ العوائد: ص٥٥.

منّا))(۱) كما سيسأل الباري عز وجل العلماء وأهل الفضل في الآخرة عن علومهم عمن أخذوها، كما ورد عنهم المينك في معنى قوله تعالى: ﴿فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾(٢) (٣).

ومن خصوصيات العلماء الآخذين عنهم التسليم لحديثهم وعدم التصرف فيما يرد عنهم المهارة ، فإن فهموه فسروه، وإلا رووه كما سمعوه من دون رد، وهو ما يستفاد من رواية أبي بصير. قال: سألت أبا عبد الله عن قول الله عز وجل: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ ألى آخر الآية فقال: ((هم المسلّمون لآل محمد الذين إذا سمعوا الحديث لم يزيدوا فيه ولم ينقصوا منه جاؤوا به كما سمعوه) ) (٥).

الثالثة: أن علو المنزلة يعرف بقدر الرواية عنهم المهل كما يشير إليه قوله: ((على قدر روايتهم)) الظاهر في الكمية، وإطلاقه يشمل ما يصل عنهم سواء كان صحيحاً سنداً أم لا، فإن الرواية شيء والعمل بها شيء آخر والقيمة المعنوية للعبد للرواية لأنها تدل على مدى تسليم العبد والتزامه بهم المهل بينها العمل بها يصح عنهم فهو واجب شرعاً وعقلاً ولا يجوز مخالفته، فالعمل ضابطة الطاعة، بينها الرواية ضابطة المنزلة وعلو المكانة؛ إذ إن العمل بالروايات المعتبرة عنهم فقط مما يشترك فيه العالي والداني، بخلاف الرواية بالروايات المعتبرة عنهم فقط مما يشترك فيه العالي والداني، بخلاف الرواية

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص١٠٣، ح٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة عبس: الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الكافي: ج١، ص٣٩، ح٩؛ الاختصاص: ص٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر: الآية ١٨.

<sup>(</sup>٥) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٢، ح٢٣.

٧٤٦ ..... فقه الحديث

عنهم والتقيد برواياتهم، فتدبر.

الفائدة الثانية: يجوز للراوي أن يروي معنى الحديث إذا تعذر عليه رواية متنه. دلت على ذلك رواية داود بن فرقد. قال: قلت لأبي عبد الله عليه: إني أسمع الكلام منك فأريد أن أرويه كم سمعته منك فلا يجيء. قال: ((فتعمد ذلك؟)) قلت: لا، قال: تريد المعاني؟ قلت: نعم. قال: ((فلا بأس))(١).

ولابد أن يكون الراوي للمعنى عالماً بدلالة الألفاظ، وحاذقاً في فهم المضامين وقادراً على البيان لها، وإلا لم يجز أن يروي ذلك كما صرح به جماعة (۱) ولم يصح التوثق مما ينقل، وهو ما تؤكده رواية ابن طاوس في كتاب الإجازات بإسناده إلى الصدوق في كتابه مدينة العلم بسنده عن ابن المختار أو غيره رفعه قال: قلت لأبي عبد الله المسلمية الحديث منك فلعلي لا أرويه كما سمعته، فقال: ((إذا أصبت الصلب منه فلا بأس، إنها هو بمنزلة تعال وهلم واقعد واجلس)) (۱) وفيه دلالة على ما ذكرناه سابقاً من أن العناية ينبغي أن تكون للمضمون أيضاً لا المتن والسند فقط؛ لأن الألفاظ جسور المعانى.

وفي رواية ابن إدريس في آخر السرائر نقلاً عن كتاب عبد الله السيّاري عن بعض أصحابنا يرفعه إلى أبي عبد الله علي قال: ((إذا أصبت معنى حديثنا

<sup>(</sup>٢) انظر البداية: ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص١٠٥، ح٨٨؛ جامع أحاديث الشيعة: ج١، ص٢٤٨، ح٢٠٦.

فأعرب عنه بها شئت)) وقال بعضهم: لا بأس إذا نقصت أو زدت أو قدّمت أو أخّرت إذا أصبت المعنى.

وقال: هؤلاء يأتون بالحديث مستوياً كما يسمعونه، وإنّا ربما قدّمنا وأخرّنا وزدنا ونقصنا، فقال: ((ذلك زخرف القول غروراً إذا أصبت المعنى فلا بأس))(١).

ونلاحظ أن العناية ناظرة إلى إصابة المعنى والوصول إلى المضمون المقصود، ولا يضر بعده الزيادة والنقيصة في الألفاظ والمتن، وقد ورد هذا المعنى بطرق الجمهور أيضاً، ففي حديث عبد الله بن سلمان بن أكثمة الليثي قال: قلت يا رسول الله! إني أسمع منك الحديث ولا أستطيع أن اؤديه كما أسمعه منك يزيد حرفاً أو ينقص حرفاً، فقال: ((إذا لم تحلوا حراماً ولم تحرموا حلالاً وأصبتم المعنى فلا بأس))(1).

وعلى هذا فمخالفة بعض علماء الجمهور رواية المعنى عن رسول الله على الله على الله على الله على الله على الفاظ خاصة مخالفة للنصوص ولسيرة العقلاء، لاسيما مع طرو النسيان على ألفاظ الحديث خصوصاً مع كثرته. وبذلك يظهر وجه الخلل في قول من منع من نقل المعنى لمطلق الحديث (٣).

<sup>(</sup>۱) مستطرفات السرائر: ص ۷۰؛ الوسائل: ج۲۷، الباب ۸ من أبواب صفات القاضي، ص ۱۰۵، ح۸۸.

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي (للسيوطي): ج٢، ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) نقد الحديث: ج١، ص٢٨٩.

الفائدة الثالثة: يجوز رواية الحديث من الكتاب والمجامع الروائية وإن لم يصرح بإجازة الرواية عنه. دلت عليه رواية الكليني بإسناده عن أحمد بن عمر الحلال. قال: قلت لأبي الحسن الرضايك الرجل من أصحابنا يعطيني الكتاب ولا يقول: اروه عني يجوز لي أن أرويه عنه؟ قال: فقال: ((إذا علمت أن الكتاب له فاروه عنه))(۱) وجواز الرواية عنه يستند إلى ظاهر الحا، للله ولا يحتاج بعد ذلك إلى التوثق فيها هو معتبر عنده من غيره؛ لأصالة الصحة وبناء العقلاء على التوثق، فإن عدم الاعتبار يفتقر إلى دليل عندهم فيها إذا دونوا العلوم وناولوا كتبهم للغير. نعم يشترط في صحة الرواية عنه شرطان:

الأول: أن يعلم بصحة نسبة الكتاب للمروى عنه.

الثاني: أن يكون صاحب الكتاب ثقة معتمداً كما يشير إليه قوله: (من أصحابنا) بناء على ظهورها في المؤمن الذي يجمع خصال الإيمان من العقيدة الصحيحة والعدالة الروائية ولو في رتبة الوثاقة.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج۱، ص٥٢، ح٦؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٠٨-٨١، ح١٣.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .......

# رابعاً: صحة الحديث

تطلق الصحة – بالكسر – في اللغة في مقابل المرض، وفي الدعاء ((أللهم إني أسألك صحة في عبادة)) (1) يقال صح فلان من علته أي برئ، كما تطلق على الثبوت والتقرر. يقال صح العقد أي ثبت، وصح القول من فلان أي ثبت، وتطلق أيضاً على مطابقة الشيء للواقع فيقال صح الرأي أي طابق الواقع، ويعبر عنه بالحق في مقابل الباطل، والمعاني الثلاثة تناسب مصطلح الصحة في الحديث.

فإن الحديث الصحيح بالمعنى الأول يقابل المعتل الذي ابتلي بعوامل الضعف والسقم الملازمة لعدم اعتباره سنداً أو مضموناً، وهو بالمعنى الثاني يشترك مع الأول في النتيجة، ويزيد عليه من حيث إفادته الوثوق والاطمئنان بثبوته في الواقع، سواء في ألفاظه أو في معناه، ومثله يقال في المعنى الثالث، إلا أنه أخص؛ لأن الحديث الصحيح على هذا المعنى ما يفيد الصدق والصواب من حيث المضمون بغض النظر عن سنده، كما للصحة في العلوم المختلفة اصطلاحات خاصة، فهي عند الأطباء تقابل المرض، وعند الصرفيين تقابل الإعلال، وعند الأصوليين مطابقة المأتي به للمأمور به، وعند المتكلمين كون الفعل موافقاً لأمر الشارع سواء سقط به القضاء أم لا، وهي عند الفقهاء أخص؛ إذ أرادوا بها الفعل المسقط للقضاء، وربها يضاف الإعادة عند الفقهاء أخص؛ إذ أرادوا بها الفعل المسقط للقضاء، وربها يضاف الإعادة

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين: ج٢، ص٥٨٦، (صح).

أيضاً ويقابلها البطلان<sup>(۱)</sup>. هذا في العبادات، وفي العقود كون العقد سبباً لترتب الأثر عليه، فيقال صح البيع لترتب آثاره عليه من نقل الملكية ونحوها، وأما عند أهل الحديث فيراد بها الخبر الذي وثق بصدوره من المعصوم عليه وقد افترقوا في تحديد طريق الوثوق بالصدور على مذهبين:

الأول: مذهب طائفة من المتأخرين والمعاصرين؛ إذ قيدوا الحديث الصحيح بها اتصل سنده بالمعصوم بنقل عدل إمامي ضابط في كل الطبقات إن تعددت، ويكفي لوصف الخبر بالضعف وقوع المجروح أو مجهول الحال في طريقه، وظاهر الأكثر الاستغناء عن قيد الضبط (٢)؛ إذ لم يذكروا ضبط الراوي في ضمن التعريف.

ولعلهم وجدوا قيد العدالة يكفي عن الضبط؛ لأن العادل إذا أحس في نفسه النسيان أو السهو وعدم الإتقان فإن عدالته تمنعه من الرواية، وهذه القرينة المنضوية تفيد الوثوق بها يرويه، لكن الحق على خلافه؛ لأن التوجيه المذكور إن صح فهو يختص بالعادل الملتفت، وأما الغافل فلا، وعليه فهو أخص من المدعى.

الثاني: مذهب المتقدمين من أمثال الكليني والصدوق والمفيد والمرتض والطوسي الميني ومن تقدمهم وبعض من تأخر عنهم إلى أواخر القرن الخامس

<sup>(</sup>۱) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٠٦٢-١٠٦١؛ مجمع البحرين: ج٢، ص٣٨٣) (صح)؛ المعجم الوسيط: ج١، ص٥٠٧، (صح).

<sup>(</sup>٢) نقد الحديث: ج١، ص٢٢٤.

للهجرة (١)؛ إذ اصطلحوا على الحديث الذي وثق بصدوره عن المعصوم بالصحيح سواء حصل الوثوق بالتواتر أو بالقرائن كوجوده في الأصول الروائية المعتمدة ونحو ذلك.

وعليه فإن عدالة الراوي ووثاقته لا تضران بصحة الخبر عندهم؛ لأن المعتمد فيها هو القرائن الوثوقية لا صفة الراوي، وهذا لا يعني عدم الاعتداد بالوثاقة والعدالة مطلقاً، بل يؤخذ بهما على أنهما من القرائن الوثوقية، وتظهر الثمرة في ذلك في العمل، فإنه يؤخذ بخبر العادل والثقة مطلقاً في صورة انفراده؛ لأن العدالة والوثاقة قرينتان على الصدور.

وإذا ابتلى بالمعارضة فيؤخذ بالأقوى، فإن كان راوي الخبر المعارض أعدل أو أفقه أو أكثر عدداً أخذ به، وإذا كان راوي المعارض غير عدل ولا إمامي ولكنه محتف بالقرائن الوثوقية الموجبة للقطع أو الاطمئنان بصحته أخذ به، ورجح حتى على خبر العدل أو الثقة، وهو ما يقضي به العقل لديمم؛ لأن خبر العادل لا يعدو أن يكون ظنياً، بخلاف المحتف بالقرائن، وعلى هذا الأساس نجد أن أمثال الشيخ في التهذيب ربما يطرح خبر الثقة في مقابل خبر المجروح.

والذي تقتضيه قواعد العقل ونصوص النقل هو صحة المذهب الثاني، وهو أوفق بغايات الشرع وملاكات الشريعة؛ لأن الطريق السندي لا موضوعية له، وإنها وجب النظر فيه كطريق للوصول إلى الغاية الأهم وهو قول المعصوم عليه فإذا أحرزنا قول المعصوم من أي طريق حصل كفى في وجوب العمل؛ لوضوح أن الأحكام تتبع العناوين الواقعية، فإذا علم بقول

<sup>(</sup>١) هداية الأبرار: ص١٦.

المعصوم من خلال إخبار مجهول الحال لا يبقى مجال للاعتذار، ولا لفراغ الذمة، وعلى هذا الأساس ذهب الأخباريون إلى تصحيح روايات الكتب الأربعة والروايات المختلف فيها بالجمع بينها إن أمكن، و إلا حملت على التقية (۱)؛ لتوفر القرائن على الصحة لدى أصحابها بها يوجب القطع بالصدور.

وبعضهم عد المكان الذي يتناقل فيه الحديث من القرائن، فقالوا: أصح طرق السنن ما يرويه أهل الحرمين مكة والمدينة، بينها حديث الشاميين أكثره مراسيل ومقاطيع<sup>(۲)</sup>، ولعل هذا ما تعضده رواية الكافي عن أبي الحسن عيد، حيث يقول لبعض أصحابه: ((اذهب فتفقه واطلب الحديث)) قال: عمّن؟ قال: ((عن فقهاء أهل المدينة، ثم اعرض على الحديث)).

وعرض الحديث عليه لأجل تصحيح الصحيح منه، ولا يدل على القبول مطلقاً، ولكن توجيه الإمام السائل بطلب الحديث من أهل المدينة لا يخلو من إشارة إلى أهمية المكان في طلب العلم، وهو ما يقضي به العقل والسيرة؛ لأن لكل شيء منبعاً وأصلاً، ويمكن التمثيل لذلك بكتاب الكافي ومصنفه، فقد شهد القاصي والداني للشيخ محمد بن يعقوب الكليني المتوفى عام (٣٩٩هجرية) بالفضل والوجاهة والوثاقة والاعتبار وقد انتهت إليه رئاسة الإمامية في أيام المقتدر العباسي (٤).

ورجح العلامة الطباطبائي التي أن الكليني أخذ الحديث عن جماعة

<sup>(</sup>١) هداية الأبرار: ص١٧.

<sup>(</sup>٢) سلسلة الذهب: ص٢٣؛ الباعث الحثيث: ص٢٢-٢٥؛ نقد الحديث: ج١، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٦، ح٣٣.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس: ج١٨، ص٤٨٢، (كلن).

عاصروا الأئمة الثلاث الرضا والجواد والهادي الميث ورووا عنهم (")، ووصفه النجاشي و الذي هو حجة علم الرجال بأنه أوثق الناس بالحديث وأثبتهم (")، ووصفه الشيخ الطوسي و أبنه ثقة جليل القدر عالم بالأخبار (")، وصرح بمثل هذه الأوصاف ابن حجر (")، وحكي عن المحدث النيسابوري أنه قال في وصفه: ثقة الإسلام قدوة الأعلام جامع السنن والآثار في حضور سفراء الإمام عليه أفضل السلام ... محيي طريقة أهل البيت على رأس المائة الثالثة (").

ورجل بهذا المستوى من العلم والخبرة والوثاقة والاعتبار شهد لكتابه الكافي بأنه جمع فيه ما ورد بالآثار الصحيحة عن الصادقين المنهلالات، وقد استغرق جمعه مدة عشرين عاماً ألله، وكان شيوخ أهل عصره يقرؤونه عنه سهاعاً وإجازة، ورواه جماعة من أجلاء رجالات الشيعة في الحديث والفقه من أمثال النجاشي والصدوق والطوسي ألي ألله ألله النجاشي والصدوق والطوسي المنابعة في المحدوق والطوسي المحدوق والمحدوق والطوسي المحدوق والمحدوق والمحد

وأشادت بفضله طائفة كبيرة جداً من أساطين العلوم والمعارف الدينية (٩)

<sup>(</sup>١) نقد الحديث: ج٢، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي: ص٣٧٧، الرقم (٢٠٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر الفهرست: ص٢١، الرقم (٢٠٢)؛ رجال الطوسي: ص٤٣٩، الرقم (٦٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) لسان الميزان: ج٥، ص٤٣٣.

<sup>(</sup>٥) روضات الجنات: ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ج١، ص٨، المقدمة.

<sup>(</sup>٧) رجال النجاشي: ص٣٧٧، الرقم (١٠٢٦).

<sup>(</sup>٨) انظر رجال النجاشي: ص ٣٧٧، الرقم (١٠٢٦)؛ الاستبصار: ج٢، ص٣٥٣؛ أمالي الصدوق: ص٥١ ٣٥، ح١.

<sup>(</sup>٩) مستدرك الوسائل: ج٣، ص٥٣٢.

منهم الوحيد البهبهاني الله قال: ألا ترى أن الكليني مع بذل جهده في مدة عشرين سنّة، ومسافراته إلى البلدان والأقطار، وحرصه في جمع آثار الأئمة المهم الله وقرب عصره إلى الأصول الأربعائة والكتب المعول عليها، وكثرة ملاقاته ومصاحبته مع شيوخ الإجازات والماهرين في معرفة الأحاديث ونهاية شهرته في ترويج المذهب(١) إلى غير ذلك من العبارات الصريحة الدالة على تو فر الكثير من القرائن التي توجب الوثوق والاطمئنان بروايات الكليني في الكافي وإن كانت مراسيل أو مجهولة الرواة، والتشكيك في اعتبار هذه الأخبار وصحة اعتمادها في مقام العمل بالرغم من هذه القرائن المتحاشدة يعد خروجاً عن الطريقة العقلائية، ولعل من هنا قال الميرزا النائيني عنه إن المناقشة في أسانيد الكافي حرفة العاجز، بل صرح الشعراني أن نقل مثل الكليني والصدوق والطوسي عن الكتب المعروفة المتداولة ملحق بالتواتر، وخارج عن حيز أخبار الآحاد، ولذا لا نحكم بضعف الرواية إذا كان في سلسلة إسنادها رجل لا يعتمد عليه إن كان الكتاب المروي بواسطته مشهوراً (٢). نعم يخرج منه ما ابتلي بالإعراض أو المعارضة بالأقوى، أو نحوها على ما ستعرف.

والحاصل: أن الحديث الصحيح له اصطلاحان، والمعتمد منهم هو الثاني؟

<sup>(</sup>١) انظر الكافى: ج١، ص٢٩، المقدمة؛ نهاية الدراية: ص٢١٨؛ نقد الحديث: ج٢، ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) عذب المنهل: ص٥٤؛ وانظر قاعدة لا ضرر ولا ضرار: ص٩٤؛ معجم رجال الحديث: ج١، ص٨١.

لأنه متوافق مع الطرق العقلائية في مقام التنجيز والتعذير، وهو ما أشارت إليه الأخبار الشريفة المعتمدة - وهي كثيرة - بها يفيد التواتر المعنوي.

منها: ما رواه ابن شعبة في تحف العقول عن أمير المؤمنين عليه في كلام له: ((قولوا ما قيل لكم، وسلموا لما روي لكم، ولا تكلّفوا ما لم تكلّفوا، فإن تبعته عليكم))(1) وصيغة الأمر (سلّموا) وصيغة التضعيف في (قيل) و(روي) وحذف المتعلق عنه تفيد التسليم للرواية بغض النظر عن سندها والنظر في تفاصيله، بل النهي عن التكلّف يشير إلى أن التشديد في المناقشة السندية يعد من التكلف الذي فيه تبعات وآثار لا ينجو منها المتكلفون بناء على أن مرجع الضمير في (تبعته) على التكليف لا المروي على ما هو الأقوى من أن رجوع الضمير إلى أقرب المراجع، والمراد من تبعة التكليف أحد معان:

الأول: الجهد والتعب من دون حاجة ماسة إليه ما دام الحديث المروي عنهم المبين يحمل متانة المتن والمعنى، وهو من التكلف عرفاً، ويتنافى مع غرض الشريعة في التسهيل عن العباد والسياحة واليسر في الأحكام. قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ (٢) وفي النبوي الشريف: ((بعثت بالحنيفية السهلة السمحة)) (٣).

الثاني: المؤاخذة والضيق؛ لأننا إذا لاحظنا الكم الوفير من الأخبار

<sup>(</sup>۱) تحف العقول: ص٥٥١؛ الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص١٠٣٠، ح٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) هداية المسترشدين: ج٢، ص٧٤٣.

المروية عنهم الميقل نقطع بأن الفحص عن أسانيدها جميعاً يوجب العسر والحرج واختلال النظام، ولو أريد التثبت منها سنداً والعمل بها صح سنده فإنه يوجب القطع بمخالفة الشريعة؛ لوجود علم إجمالي بصدور ما هو ضعيف سنداً، وكل ذلك تبعة خطيرة.

الثالث: التضييع والخسران؛ لأن التكلف في الأبحاث السندية والاقتصار في العمل على ما صح سنداً يوجب تضييع الكثير من المصالح والآثار الواقعية التي تلازم العمل بمضامين الروايات الأخرى والتي نعلم بصدور الكثير منها عنهم عليه وهذا التضييع والخسارة تبعة يقبحها العقل والعقلاء، ونلاحظ أن هذه الآثار السلبية ملازمة للتكلف في الأحاديث وعدم التسليم لما يروى عنهم لم الم ولا يمكن النجاة من ذلك إلا بسلوك طريق القرائن الوثوقية للخبر وعدم تضييق الخناق بالتوثيق السندي فقط.

وتؤكد هذه الحقيقة رواية علي بن سويد عن أبي الحسن الله قال: ((لا تقل لما بلغك عنّا أو نسب إلينا هذا باطل وإن كنت تعرف خلافه))(1) فإن البلوغ عنهم المهم الخبر الواصل وإن لم يعلم بصحة صدوره، بل ولو كان مرسلاً ، وما نسب إليهم الهم يشمل ما كان راويه مجهول الحال أو كان الخبر مرفوعاً لم يعرف بعض سلسلة سنده، وظاهر النهي يفيد عدم جواز نسبة الخبر إلى البطلان لمجرد الضعف السندي.

وقوله: ((وإن كنت تعرف خلافه)) يحتمل معنيين:

الأول: معرفة الخبر المخالف له أي المعارض وقرينة المقابلة بينها تقتضي

<sup>(</sup>١) البحار: ج٢، ص١٨٦، ح١٠.

أن يكون الخبر المخالف معتبراً في سنده، وهو ما يفيده قوله: ((تعرف خلافه)) فإن المعرفة للشيء تتحقق بمعرفة تفاصيله وخصوصياته، وهذا ينطبق على الخبر المعتبر، ولازم هذا المعنى - إن تم - أن الخبر الضعيف في سنده يصلح أن يكافئ الخبر الصحيح سنداً، ولازمه أن يقتصر في الترجيح بينها على الجانب المضموني.

الثاني: معرفة مخالفة ذات الخبر؛ لأن معرفة مخالفة الخبر للواقع لا تعني أنه كذلك واقعاً، وإنها هو كذلك في نظر العارف، وربها تكون المعرفة جهلاً مركباً، وفي هذا المعنى إشارة إلى عدم جواز رد الخبر استناداً إلى الآراء الشخصية والاعتقادات الخاصة؛ إذ يبقى ما يجهله الإنسان أكثر مما يعلمه، وربها يكون الخبر بحسب موازين البعض ضعيفاً سنداً إلا أن الخلل في الحقيقة في الميزان وليس في ذات الخبر، فلذا لا يبقى أمامنا سوى خيارين:

أحدهما: العمل بالخبر استناداً إلى القرائن التوثيقية الأخرى وعدم الاهتمام بالجانب السندى.

ثانيهما: التوقف فيه والتسليم له في الالتزام وإن لم نرتب عليه أثراً في العمل.

والنتيجة الحاصلة من هذين الخبرين: تدلنا على أن صحة الخبر لا تدور مدار الصحة السندية، بل مدار القرائن، وهذا ما نصت عليه رواية أبي بصير عن أحدهما الميه قال: ((لا تكذّبوا بحديث أتاكم به أحد، فإنكم لا تدرون لعله من الحق))(١) و(أحد) من أوسع المفردات تنكيراً، وهي من صيغ العموم، فتشمل كل أحد ولو كان مجهول الحال أو ضعيفاً؛ لأن الضعيف قد

<sup>(</sup>١) البحار: ج٢، ص١٨٦، ح١٠.

۲۰۸ ......فقه الحديث

يروي الصحيح أيضاً؛ إذ لا ملازمة بين الضعف والكذب.

ونلاحظ أن الحديث يدل على أن الأصل في الخبر وتصديقه هو ما كان من الحق، فكل ما يمكن أن يكون كذلك ينبغي التسليم له وعدم تكذيبه، فيخرج منه الخبر الذي علم بكذبه واختلاقه لا غير؛ لأنه ليس بحق، ولا يحتمل فيه، وبذلك دلالة واضحة على أن الضابطة في صحة الأخبار هي القرائن وليس السند فقط، ومن هنا أمر الصادق علي بالعمل بها يرويه العامة عن علي علي المنافقة الصدور بغض النظر عن صفة الراوي وحالته.

فقد روى الشيخ في العدة عن الصادق الله قال: ((إذا نزلت بكم حادثة لا تعلمون (لا تجدون) حكمها فيها ورد عنّا فانظروا إلى ما رووه عن علي التعلمون (لا تجدون) حكمها فيها ورد عنّا فانظروا إلى ما رووه عن علي التعبدي فاعملوا به)) إما بتضمين الجعل والتنزيل التعبدي فيكون من قبيل الحكومة في الموضوع بتنزيل ما ليس بمعتبر في نفسه منزلة المعتبر، أو يتضمن الكشف عن الواقع؛ لأن ما يرويه العامة عن علي المعتبر، أو يتضمن الكشف عن الواقع؛ لأن ما يرويه العامة عن علي المعتبر، واياته، فيكون ما يروونه عنه عليه معلوم الصدور، وبدرجة عالية من الاعتبار، فلم يتمكنوا من رده، أو يتضمن الحكومة في الحكم بأن جعل الإمام عليه الخبر الضعيف في سنده قوياً في الحكم والأثر، فأمر بالعمل به.

وهذا ما يؤكده حديث الكاظم عليك ((إن حديث آل محمد صعب

<sup>(</sup>۱) عدة الأصول: ج۱، ص8۷۹؛ الوسائل: ج7۷، الباب  $\Lambda$  من أبواب صفات القاضي: 91، ص81، ص91، ص

مستصعب لا يؤمن به إلا ملك قرب أو نبي مرسل أو عبد امتحن الله قلبه للإيهان، فها ورد عليكم من حديث آل محمد عليه فلانت له قلوبكم وعرفتموه فاقبلوه، وما اشمأزت له قلوبكم وأنكرتموه فردوه إلى الله والرسول وإلى العالم من آل محمد الميها ، وإنها الهالك أن يحدّث أحدكم بالحديث أو بشيء لا يحتمله فيقول: والله ما كان هذا والله ما كان هذا، والإنكار لفضلهم هو الكفر) (۱) وقريب منه ورد عن الصادق الميها (۲).

كما يستفاد من صحيحة أبي عبيدة الحذّاء حيث قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: ((والله إن أحبّ أصحابي إليّ أورعهم وأفقههم وأكتمهم لحديثنا، وإن أسوأهم عندي حالاً وأمقتهم إليّ الذي إذا سمع الحديث ينسب إلينا ويروى عنّا فلم يعقله ولم يقبله قلبه اشمأزّ منه وجحده، وكفّر من دان به، وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج، وإلينا أسند، فيكون بذلك خارجاً عن ولايتنا))(" ومنطوقه يتضمن دلالتين:

الأولى: حرمة جحود الخبر المنسوب إليهم المنه والمروي عنهم بسبب عدم تعقل مضمونه، أو عدم الإيهان به، فكأنه يجد السامع في الخبر ضعفين: ضعف السند لعدم توثقه من صدوره عنهم المنه وإنها هو منسوب إليهم ومرو عنهم المنه وضعف المضمون؛ لأنه لا يتعقله ولا يطمئن قلبه به.

وواضح أن مثل هذا الحديث غالباً ما يكون عالي المضامين قد تقصر عنه

<sup>(</sup>١) البحار: ج٢٥، ص ٣٦٦، ح٧.

<sup>(</sup>٢) انظر البحار: ج٢٥، ص ٣٦٤، ح١.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدراجات: ص٥٧٧، ح١؛ وانظر الوسائل: ح٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضى: ص٨٥-٨٨، ح٣٩.

عقول القاصرين وقلوب ضعاف الإيهان كالروايات الواردة في مناقب الأئمة المهم ومقاماتهم الربانية العالية، أو الروايات الكاشفة عن مثالب أعدائهم ودركاتهم الشيطانية الكبيرة؛ لأنهما ميزان الإيهان والتكفير عادة، وهو ما يشير إليه قوله: ((خارجاً عن ولايتنا)) فإن الخروج عن الولاية ظاهر في العقيدة.

والدلالة على الحرمة مستفادة من قوله على (أسوأهم حالاً وأمقتهم إلى ) فإن سوء الحال وشدة البغض من شناعة الفعل القبيح الذي هو معنى المقت لغة (أ) ملازمان للمعصية الكبيرة، بل الخروج عن الولاية والاشمئزاز من الحديث النفور منه كراهة. يقال: شمز شمزاً أي نفرت نفسه من الشيء تكرهه (٢)، وقيل هو انقباض القلب (٣)، ومفادهما واحد، وهو من صفات ضعاف الإيمان أو غير المؤمنين كما قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحُدَهُ الشَمَازَتُ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَة ﴾ (أ).

الثانية: أن احتمال صدور الخبر منهم المنهم المنهم المنهم الله والتسليم إليه، وهذه قاعدة عامة في الحديث، وقوله: ((لعل الحديث من عندنا خرج وإلينا أسند)) يدل على أن ما يخرج من تحت هذه القاعدة هو الخبر الموضوع والمختلق؛ للعلم بعدم صدوره، وإذا تكافأ احتمال الصدور واحتمال العدم فالحل هو التوقف والتسليم لا التكذيب والجحود.

وهذه النتيجة لا تختص بالروايات منفردة، بل تشمل حتى الكتب

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٧٧٢، (مقت)؛ المعجم الوسيط: ج٢، ص٨٧٩، (مقت).

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص ٤٦٤، (شمأز)؛ المعجم الوسيط: ج١، ص٤٩٣، (شمز).

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: ج٤، ص٢٣، (شمأز).

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر: الآية ٥٥.

والمجاميع الروائية إذا وصلت إلينا منسوبة إلى الأئمة الميني بطريق موثوق فتصح رواية أحاديثها من دون توقف على صحة السند، ففي خبر محمد بن الحسن بن أبي خالد قال: قلت لأبي جعفر الثاني التيني بعلت فداك إن مشايخنا رووا عن أبي جعفر وأبي عبد الله الميني وكانت التقية شديدة فكتموا كتبهم فلم ترو عنهم، فلم ماتوا صارت الكتب إلينا؟ فقال: ((حدثوا بها فإنها حق))(1) مع أن الفاصلة بين شهادة الباقر وشهادة الجواد الميني تفوق القرن من الزمان، ولكن حيث إن الذين رووا الروايات يعدون من المشايخ كفي في اعتهادها.

ويتحصل من كل ما تقدم: أن الحق الذي يقضي به العقل ونص عليه الشرع في صحة الخبر هو ما كان معتضداً بالقرائن المورثة للوثوق الصدوري، سواء كان صحيحاً في سنده أو ضعيفاً، وأما مسلك بعض المتأخرين والمعاصرين فإن اقتصروا في معنى الصحة على السند لا غير فهو غير سديد، وإن أرادوا أن الوثاقة السندية إحدى قرائن التصحيح فهو سديد، على أن الذي يبدو أن أكثر القائلين بالصحة السندية وإن صرحوا بذلك في مقام التعريف للخبر الصحيح وعلى أساسه ميزوه عن الخبر الحسن والموثق والضعيف إلا أنهم في مقام العمل لم يقتصروا في التصحيح على السند، بل استندوا إلى القرائن، ولذا اشتهر القول بينهم في أن مدار الاعتبار على وثاقة الخبر لا المخبر.

وبهذا يتضح أن الصحة عند المتقدمين والمتأخرين والمعاصرين يمكن أن

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج۱، ص٤٢، ح١٥؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٤٨، ح٢٧.

ترجع إلى معنى واحد في مقام العمل، وهذا المعنى ينطبق عليه المعنى اللغوي الأول للصحة، أي ما يقابل المرض، كما ينطبق عليه المعنى الثاني باعتبار أن توافر القرائن الوثوقية في الخبر توجب الاطمئنان بثبوته وتقريره وإن لم تلازم المطابقة للواقع؛ بداهة أن العمل يدور مدار التنجيز والتعذير والمطابقة وعدمها كما هو المعروف من مسلك المخطئة.

إن قلت: ورد في بعض الأخبار ما يلزم بالأخذ بصحة السند لا المضمون، ففي رواية جابر عن أبي جعفر علي ((سارعوا في طلب العلم فو الذي نفسي بيده لحديث واحد في حلال وحرام تأخذه عن صادق خير من الدنيا وما حملت من ذهب وفضة، وذلك أن الله عز وجل يقول: ﴿مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴿ ()) (٢) ، وفي روايته الأخرى قال: قال لي: ((يا جابر! والله لحديث واحد تصيبه من صادق في حلال وحرام خير مما طلعت عليه الشمس حتى تغرب) (٣).

وفي رواية ثالثة عنه عن أبي جعفر ﷺ أيضاً أنه قال: ((من دان الله

<sup>(</sup>١) سورة الحشر: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) المحاسن: ج١، ص٢٢٧، ح٥٦؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٩، ح٨٨.

<sup>(</sup>٣) المحاسن: ج١، ص٢٢٧، ح١٥٧؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٩، ح٩٨.

بغير سماع من صادق ألزمه الله التيه يوم القيامة)(١) إلى غير ذلك من الأخبار (٢) الصريحة في اعتبار الصدق والصادق في الأخبار كما يفيده قوله: ((عن صادق)).

قلت: إن هذه الأخبار منصرفة إلى مصدر العلم لا طريقه، والمراد به الإمام عليه الحق؛ لأنه الصادق، وأما غيره سواء كان مرجعاً في العلم أو في الحكم فهو كاذب، وعلى هذا يخرج موضوعاً عن مدار البحث، وهذا ما يعضده استدلاله عليه بالآية الشريفة في الرواية الأولى، هذا أولاً.

وثانياً: أن هذه الأحاديث مثبتة، وإثبات الشيء لا ينفي ما عداه، وعليه فهي تثبت الأخذ عن صادق ولا تنفي الأخذ بالحديث المعتضد بالقرائن، فتدبر.

وثالثاً: لو سلّمنا فإنها صريحة في أن مدار اعتهاد الخبر هو الصدق، والصادق إنها أخذ بقوله بسبب صدقه، وعليه فإذا أحرز صدق الراوي من القرائن المحتفة ولم يعرف من تصنيف علهاء الرجال عليه بالإيهان والعدالة كفي في مقام التنجيز والإعذار؛ لانطباق عنوان الصادق حتى على الشخص الضعيف في نفسه إذا علم بصدقه. نعم يكون صدقه في الرواية الموثوقة لا مطلقاً، وعلى هذا فإن منطوق هذه الأحاديث يكون على المطلوب أدل.

## ويتحصل مما تقدم عدة نتائج:

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٧ من أبواب صفات القاضي، ص٥٧، ح٣٧.

<sup>(</sup>۲) انظر المحاسن: ج۱، ص۲۲۹، ح۱٦٦؛ الوسائل: ج۲۷، الباب ۸ من أبواب صفات القاضي، ص۹۸، ح۰۷.

النتيجة الأولى: أن معنى صحة الحديث هو ما ثبت صدوره عن المعصوم المعصوم الشيخ، وهذا الثبوت لا يقتصر على الطريق السندي، بل يشمل كل قرينة توجب الوثوق والاطمئنان بالصدور، فلا ملازمة بين صحة الخبر سنداً وبين اعتباره، كما لا ملازمة بين ضعفه سنداً وبين عدم اعتباره، ومدار الاعتبار والصحة على وثاقة الخبر صدوراً، والذي يمكن أن يتوصل إلى وثاقته عبر صحة السند أحياناً وعبر القرائن أحياناً أخرى.

النتيجة الثانية: أن وصول الخبر إلينا عبر رواة ضعفاء الحال أو مجهولين أو فاسدى المذهب لا يجيز الإعراض عنه أو تكذيبه، بل لنا ثلاثة خيارات فيه:

الأول: أن نتوثق من صدوره عنهم المناطق القرائن، ويجب العمل به.

الثاني: أن نعمل به لمجرد احتمال صدوره عنهم المهم المهم المهم الله الورود أو الانقياد، ويكفي لجواز العمل عدم وجود المعارض الأقوى، أو عدم الإعراض كما تفيده رواية الشيخ عن الصادق المهمية المتقدمة.

الثالث: أن نسلم له ولا نكذبه، ويتحقق ذلك في صورة عدم توفر القرائن الوثوقية أو وجود المعارض المانع من العمل به.

النتيجة الثالثة: أن المراد من صحة الحديث هو ما يصح العمل به في مقام التنجيز والتعذير، وهذا المعنى يشمل الأقسام الأربعة في الحديث بحسب مصطلح المتأخرين والمعاصرين، أي الصحيح والحسن والموثق والضعيف المقترن بقرائن الصحة، ويتوافق مع الصحة لغة بمعناها الأول ومعناها الثاني. كما يمكن أن يتوافق مع معناها الثالث، أي المطابقة للواقع إثباتاً لا ثبوتاً؟

لأننا لا نعلم بالمطابقة للواقع حقيقة وفي عالم الثبوت، ورب خبر صحيح سنداً مخالف للواقع، ورب خبر ضعيف مطابق له، ولكن في عالم الإثبات يمكن أن نصف الخبر الموثوق الصدور بأنه مطابق للواقع المعلوم لا الواقع وفي نفس الأمر، باعتبار توافر شرائط الاعتبار فيه، وعلى هذا فإن وصف الخبر بالصحة لا يعني بلوغ الواقع، وإنها هو صحيح في نظرنا، وهذه النتيجة تتوافق مع مسلك المخطئة، فلا ينبغي توهم أن القول بصحة الصدور عندنا ملازم للتصويب.

#### الصحة عند المتقدمين

بقيت هنا حقيقة ينبغي الإلفات إليها ولو بشكل موجز على أن نأتي على تفاصيلها في موضع آخر، وهي أن الصحة عند المتقدمين القائمة على الوثاقة بالصدور لا تعتمد صدق لهجة الراوي وضبط لسانه وعدالته وإيهانه، بل تعتمد على أربعة محاور أساسية:

**الأول**: ملاحظة صفات الراوي الشخصية وسلوكه العملي، أي أخلاقه وسجاياه.

الثاني: ملاحظة ملكاته النفسية وسهاته العلمية من حيث ضبطه وحفظه و تثبته و مكانته في الحديث.

الثالث: ملاحظة مضامين الأخبار التي يرويها ومدى قوتها وضعفها.

الرابع: ملاحظة موقف الأصحاب من رواياته، كعملهم برواياته واعتهادهم على كتابه أو إعراضهم عن ذلك وعدم ترتيب الأثر على ما يرويه.

ومن الواضح أن النتيجة بين هذه الحيثيات هي العموم من وجه، فقد يكون الراوي عادلاً ولكن لم يعمل بروايته، وربها يكون العكس، وبشكل موجز فإن الصحة عند المتقدمين أوسع بكثير مما هي عند بعض المتأخرين والمعاصرين؛ لأنها تعتمد الوثوق بالصدور المستندة إلى هذه المحاور وليس فقط الإيهان والعدالة كها وسيأتي في المصطلح القادم ما يزيد الأمر وضوحاً.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

## خامساً: ضعف الحديث

الضعف في اللغة خلاف القوة، يقال ضعف الرجل أي هزل أو مرض وذهبت قوته أو صحته (۱) وضعف الرأي أي نسبه إلى الضعف، وفي المصطلح الحديث المبتلى بعوامل الضعف سنداً أو دلالة يقال له ضعيف، ويقرأ بالفتح لا الضم؛ لأن الضعف بالضم يكون في الجسد خاصة، بينا بالفتح أعم؛ لأنه يكون في الجسد والرأي والعقل. يقال في رأيه ضعف لا ضُعف، بينها يقال في جسده ضَعفاً وضُعفاً ".

ربها يخطر في الأذهان أن الضعف في الحديث يقابل صحته، ومعناه كذبه أو عدم صحة الاعتهاد عليه من حيث السند أو الدلالة، وهو ما قد يتبادر من معنى الضعف أولاً، لكن الحق على خلاف هذا؛ لأن ضعف الحديث مصطلح خاص لدى أهل الدراية يطلق عليه باعتبارين:

أحدهما: الضعف الحقيقي ويراد به الخبر الموضوع والمدلس.

وثانيه]: الضعف النسبي، ويراد به ضعف الخبر باعتبار ما هو أقوى منه، ويراد به الضعف الذي ينسب إلى الخبر باعتبار نفسه أو باعتبار ضعف راويه؛ للملازمة العرفية بين ضعف الراوي وضعف الرواية، وعلى هذا فالخبر الضعيف قد يكون ضعيفاً في صفته ولكنه معتبر في العمل؛ لاشتهاله على شرائط الاعتبار؛ لأن الضعف سرى إليه من الراوي وليس من نفسه،

<sup>(</sup>۱) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٥٠٧، (ضعف)؛ مجمع البحرين: ج٥، ص٨٦، (ضعف)؛ المعجم الوسيط: ج١، ص٥٤٠، (ضعف).

<sup>(</sup>٢) معجم الفروق اللغوية: ص ٣٣٠، الرقم (١٣١٦).

والأول هو الغالب في مصطلح المتأخرين والمعاصرين، بينها يغلب الثاني في مصطلح المتقدمين.

ففي روضة المتقين قال التقي المجلسي المجلسي المحكم بالضعف ليس بجرح، فإن العادل الذي لا يكون ضابطاً يقال له: إنه ضعيف، أي ليس قوة حديثه كقوة الثقة، بل تراهم يطلقون الضعف على من يروي عن الضعفاء ويرسل الأخبار (۱)، ونلاحظ أن وصف الضعف ناشئ من أمرين هما: ضعف الضبط و ضعف المروي عنه، وليس من ضعف الراوي نفسه أو ضعف الخبر.

وربها يتصف بهما المؤمن العادل ويتجرد عنهما غير المؤمن الفاسق، وبهذا الاعتبار يكون الثاني قوياً بينها الأول ضعيفاً.

وبمثل قول المجلسي قال الوحيد البهبهاني أن في الفائدة الثانية من التعليقة: ومنها: قولهم ضعيف، ونرى الأكثر يفهمون منه القدح في نفس الرجل، ويحكمون به بسببه، ولا يخلو من ضعف؛ لما سنذكره في داود بن كثير وسهل بن زياد وأحمد بن محمد بن خالد وغيرهم، وفي إبراهيم بن يزيد جعل كثرة الإرسال ذما وقد حا، وفي جعفر بن محمد بن مالك الرواية عن الضعفاء والمجاهيل من عيوب الضعفاء، ثم رد على ذلك وقال بعدم الملازمة بين التصحيح والعدالة والضعف والفسق، وقال بأنها لا تخفى على من تتبع وتأمل.

ثم ذكر عدة أسباب لرمي الراوي بالضعف:

منها: قلة الحافظة، وسوء الضبط، والرواية من غير إجازة، والرواية

<sup>(</sup>١) روضة المتقين: ج١٤، ص٣٩٦.

عمن لم يلقه، واضطراب ألفاظ الرواية، وإيراد الرواية التي ظاهرها الغلو أو التفويض أو الجبر أو التشبيه، وكذا من أسبابه رواية فاسدي العقيدة عنه، ورواية الراوي عنهم، ومنها أيضاً الرواية بالمعنى، ثم قال: وبالجملة أسباب قدح القدماء كثيرة .. وغير خفي أن أمثال ما ذكر ليس منافياً للعدالة .. ثم اعلم أنه فرق بين ظاهر بين قولهم (ضعيف) وقولهم (ضعيف في الحديث) . وقال جدي رحمه الله: الغالب في إطلاقاتهم أنه ضعيف في الحديث، أي يروي عن كل أحد (١٠).

ونلاحظ من مجموع هذه العبارة أن التضعيف عند المتقدمين من الرجال يبتني على معايير كثيرة وحيثيات مختلفة وليس له ضابطة واحدة، وهذا المعنى يتوافق مع توسعتهم في معنى الصحة ومضامين الروايات المتقدمة، ومن الثمار المهمة لهذا المسلك هو فتح باب الاجتهاد في علمي الرجال والدراية، وعدم صحة سنده والاعتهاد على آراء الكتب الرجالية المعهودة.

كما أنه يحرر أفكار العلماء من القيود في كل زمان ومكان، ويلزمهم بمزيد التحرى والفحص عن القرائن التوثيقية.

ومن جهة أخرى ينفي وجود ضابطة واحدة للراوي، فهو في الوقت الذي يتصف بالضعف في رواية لأنه يرويها عن فاسد العقيدة أو مجهول الحال مثلاً يتصف بالقوة إذا روى رواية أخرى عن معلوم الحال.

وعلى هذا الأساس لا تبقى ضابطة واحدة تسري على جميع رواياته، وبذلك يتضح أن المتقدمين قد ينسبون الراوي إلى الضعف مطلقاً مع أن ليس

<sup>(</sup>١) انظر منهج المقال: ج١، ص٢١ - ١٢٨، (بتصرف)؛ تعليقة على نهج المقال: ص٢٠ - ٢١.

جميع رواياته ضعيفة، فيكفي لرميه بذلك أن يكون روى عنه الضعفاء، أو روى عن الضعفاء مثلاً – بعض رواياته، ولعل هذا النهج يتوافق مع قول المناطقة بأن النتيجة تتبع أخس المقدمات، وقول الأدباء والأصوليين بأن المشتق يصدق على المتلبس أحياناً لكنه غير سديد عقلاً وشرعاً؛ لأن ترجيح جانب الضعف على جانب القوة بلا وجه وجيه، وقد مرّ أن ما ينبغي أن يراعى في العمل هو ذات الرواية لا راويها إلاّ بمقدار ما يكون الراوي قرينة على وثاقة الرواية.

# ويتحصل مما تقدم عدة نتائج:

النتيجة الأولى: أن الخبر الضعيف اصطلاحاً قد يشمل المروي عن مجهول الحال والممدوح غير الموثق والمهمل والمرفوع والمرسل إلى غير ذلك من أقسام الحديث، فإن رواته قد يكونون من الثقات في الواقع، بل ومن أكابرهم، ولكن غياب المصادر الرجالية وعدم توفرها أوجب ضياع بعض الحقائق عنهم، وقد نصت الأخبار المتقدمة على أن وقوع أمثال هؤلاء في طريق الخبر لا يكفي لرده ونسبته إلى الكذب، ولو جمعنا القرائن المحتفة في بعضهم لتوصلنا إلى حقيقة حالهم من حيث الوثاقة والاعتبار، ولازال على الرجال والدراية يتوصلون إلى قرائن جديدة توثق من كان مجهولاً في مدة من الزمان من أمثال عمرو بن حنظلة؛ إذ صرح بعض الأعلام بأنه من أثراب محمد بن مسلم وزرارة، ووردت فيه شهادة من الإمام الصادق عليها بأنه لا يكذب عليهم (١)، لكنه ظل مجهول الحال إلى الأعصار المتأخرة، ومثله بأنه لا يكذب عليهم (١)، لكنه ظل مجهول الحال إلى الأعصار المتأخرة، ومثله

<sup>(</sup>١) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٥، ح٠٣.

يقال في إبراهيم بن هاشم الذي يعد عند جمع من متأخري المتأخرين والمعاصرين من كبار الثقات بينها ظلت روايته عند السابقين في عداد الروايات الحسنة باعتبار عدم نص علماء الرجال المتقدمين على قدحه ولا تعديله، ومن هنا قال العلامة ووقي لأحد من أصحابنا على قول في القدح فيه ولا على تعديله بالتنصيص (۱)، إلا أنه وبعد الوقوف على كم وفير من القرائن ذهب جماعة إلى صحة روايته (۱) واعتمادها. أورد قسماً منها أبو على في المنتهى والمامقاني في التنقيح (۱).

وبهذا يتضح أن النهج الوسط الذي ينبغي أن يعتمد بين المتقدمين والمتأخرين هو النظر إلى ذات الرواية وجمع القرائن عنها، ولا تقتصر في التصحيح والتضعيف على قوة الرواة ولا ضعفهم كما هو نهج بعض متأخري المتأخرين والمعاصرين، كما أن منهج المتقدمين فيه إفراط في التضعيف؛ إذ لا يصح تضعيف الراوي لرواية فاسدي المذهب عنه، أو روايته عن فاسدي المذهب ما دام هو ثقة أو عادلاً، وهذا هو الذي جرت عليه السيرة العملية لهم وإن كانوا نظرياً عرّفوا الصحة والضعف بها ذكرنا.

النتيجة الثانية: أن وصف متقدمي الرجاليين للراوي بأنه كذَّاب أو ضعيف لا يعني أن روايته مدسوسة أو موضوعة، وكذا من وصفه بأن في

<sup>(</sup>١) خلاصة الأقوال: ص٤، الرقم(٩).

<sup>(</sup>٢) وبعضهم لازال متمسكاً بحسنها، وبعض قال هي حسنة كالصحيحة، وأراد بها أنه لا يرى اعتبار الروايات الحسنة ولكن حسنة إبراهيم بن هاشم بالخصوص يعتمدها لقوته.

<sup>(</sup>٣) منتهي المقال: ج١، ص٢١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر تنقيح المقال: ج٥، ص٨٣ وما بعدها، الرقم(٦٢١).

حديثه مناكير، أو أنه يضع الحديث، أو أن حديثه مهمل فإنه لا يعني أن روايته مختلقة؛ لأن هذه الأوصاف اصطلاح خاص بهم ربها يطلقونه على الثقات أو العدول بسبب مبنى يلتزمه الطاعن في طعنه، كها كان القميون يرمون أجلاء الرواة بالغلو؛ لتصورهم بأن نقل الفضائل لاسيها العالية منها من مصاديق الغلو، وربها وقع فيه من أمثال الفضل بن شاذان على جلالته وعلو مكانته العلمية والعملية (۱)؛ إذ وصف جماعة بالكذابين لروايتهم روايات المعارف الدقيقة والمضامين العالية والتي لا تدركها أفهام العامة عادة، ولا تتوافق مع مسلك المتكلمين الذين كان الفضل منهم، وإنها هي أقرب إلى أهل المعرفة القلبية والشهود الباطني لا البرهان العقلي المجرد، بينها بعض من عدهم كذلك يعد في رعيل الثقات المعتمدين من أمثال محمد ابن سنان، وأبي جميلة المفضّل بن صالح، ويونس بن ظبيان (۱)، والحال أن تتبع القرائن والنظر في أطراف القضية يوصلنا إلى أن هذا الوصف كان استناداً إلى آراء ومعتقدات خاصة بالطاعن، ولا يثبت الكذب لرواياته مطلقاً.

منها: أن الفضل نفسه له أكثر من (٧٧٥) رواية في الكتب الأربعة روى بعضها عن محمد بن سنان (٣) ، وقال: لا أحل لكم أن ترووا أحاديث محمد بن سنان عنى ما دمت حياً ، وأذن في الرواية بعد موته، وقد وجه الوحيد

(١) انظر الفهرست: ص١٩٧، الرقم (٦٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر رجال الكشي: ص٥٣٩، الرقم (١٠٣٢ و٢٠٣٣).

<sup>(</sup>٣) انظر رجال الكشي: ص٤٠٥، الرقم (٩٨٠)؛ الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٣٦٠، الرقم(٤٦١٨).

البهبهاني المنه فقال: إذن الفضل في الرواية عنه بعد موته يدل على صحة رواياته عنده، وأن المنع في حالة الحياة لمانع آخر، والظاهر أنه كان يتقي من الجهال والمعاندين لمحمد، ولعله لما في أخباره من أمور لا يفهمونها ولا يتحملونها.

ومنها: ما ورد بطريق الصحيح عن أبي جعفر الثاني عليه الدعاء له ولصفوان بن يحيى وزكريا بن آدم، والشهادة بأنهم وفوا له عليه الم

وورد عن الكاظم ﷺ ما هو أصرح من ذلك وأقوى في المدح والثناء عليه (٢).

ومنها: أنه وقع في (٧٩٧) مورداً من الروايات، وله كتب عدة.

ومنها: أن الأصحاب أنفسهم اضطربوا في وصفه فمرة يوصف بالضعف، ومرة يشهد له بالفضل والثبات، فمثلاً الشيخ الطوسي وشيخ ضعفه في الاستبصار وقال: مطعون عليه ضعيف جدا، وما يختص بروايته ولا يشاركه فيه غيره لا يعمل عليه أبينها في كتاب الغيبة جعله من الوكلاء والقوام الذين ما غيروا وما بدلوا وما خانوا أصلاً، وماتوا على منهاجهم (صلوات الله عليهم) .

ولا يوجه هذا الاضطراب إلا بحمل العبارة الأولى على الضعف في

<sup>(</sup>١) تعليقة على منهج المقال: ص ٣١٠؛ الموسوعة الرجالية الميسرة: ص ٤٢١، الرقم (٥٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) انظر رجال الكشي: ص٥٠٦ - ٥٠٩.

<sup>(</sup>٣) الاستبصار: ج٣، ص٢٢٤، ح١٨٠.

<sup>(</sup>٤) انظر الغيبة: ص٣٤٨، ح٣٠٣، وح٣٠٤؛ الرسائل الرجالية: ج٣، ص٩٩٥؛ رجال الخاقاني: ص١٥٨، ص١٦٦.

معايير المتقدمين من حيث الرواية، وحمل العبارة الثانية على اعتبار شخصية محمد بن سنان في نفسه من حيث صفاته النفسية والعملية.

ومثل ذلك ورد عن المفيد أن إذ ضعفه في رسالته العددية وقال: مطعون فيه لا تختلف العصابة في تهمته وضعفه، بينها شهد له في الإرشاد بها هو فوق العدالة وقال: إنه من أهل الورع والعلم والفقه من خاصة الإمام علي وثقاته (۱). روى عنه في كامل الزيارات (۲)، وتفسير القمي (۳).

ومنها: اعتهاد جمع من أساطين الفن وخبرائه لرواياته كالعلامة في المختلف<sup>(3)</sup> وصاحب الايضاح<sup>(6)</sup> وصاحب الوسائل<sup>(7)</sup> والسيد ابن طاوس، حيث قال في محمد بن سنان وأشباهه: إن جلالة قدرهم وشدة اختصاصهم بأهل العصمة المهيلة هو الذي أوجب انحطاط منزلتهم عند الشيعة؛ لأنهم المهيلة لشدة اختصاصهم بهم أطلعوهم على الأسرار المصونة عن الأغيار، وخاطبوهم بها لا تحتمله أكثر الشيعة، فنسبوا إلى الغلو وارتفاع الأغيار، وخاطبوهم بها لا تحتمله أكثر الشيعة، فنسبوا إلى الغلو وارتفاع

<sup>(</sup>۱) جوابات أهل الموصل: ص۲۰؛ الإرشاد: ج۲، ص۲٤۸؛ وانظر الموسوعة الرجالية الميسرة: ص۲۱، الرقم (۵۳۸۳)؛ رجال الخاقاني: ص۱۵۷.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات: ص٤٠ ح٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى: ج١، ص٢٢١، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) المختلف: ج٧، ص٨.

<sup>(</sup>٥) إيضاح الفوائد: ج١، ص٩٠٩، الحاشية.

<sup>(</sup>٦) الوسائل: ج١، الباب ١ من أبواب مقدمات العبادات، ص٢٤، ح٢٦.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

القول وما شاكلها<sup>(۱)</sup>، وقد فصل التستري في القاموس جملة من الأخبار الدالة على اعتباره وعلو مقامه (۲).

وما يقال في محمد بن سنان يقال في أبي جميلة؛ إذ ضعفه ابن الغضائري وقال: ضعيف كذاب يضع الحديث (٣)، بينها مال الوحيد رحمه الله إلى صلاح حاله لرواية الأجلة وأصحاب الإجماع عنه وكثرة روايته والإفتاء بها من قبل الأصحاب؛ إذ وقع في (٩٩) مورداً منها(٤).

وكذا يونس بن ظبيان إذ وصفه ابن العضائري بأنه غال وكذاب وضاع للحديث لا يلتفت إلى حديثه (٥) ، وقال العلامة فيه: أنا لا أعتمد على حديثه (٢) ، وروى الكشي فيه رواية عن أبي عبد الله المحديث (١) ، وروى عنه في تفسير القمي وكامل الزيارات (٨) ، وما روى عن الرضاء في لعنه وذمه محمول على التقية؛ لتوفر القرائن الداخلية

<sup>(</sup>۱) انظر منتهى المقال: ج٦، ص٦٥-٧٥؛ قاموس الرجال: ج٩، ص٣٠٦، الرقم (٦٨٠٧)؛ الفوائد الرجالية: ج٣، ص٢٧٧، الهامش.

<sup>(</sup>٢) قاموس الرجال: ج٩، ص٧٠٧، وما بعدها، الرقم (٦٨٠٧).

<sup>(</sup>٣) رجال ابن الغضائري: ص٨٨، الرقم (١١٨).

<sup>(</sup>٤) انظر منتهى المقال: ج٦، ص٨٠٣؛ تعليقة على منهج المقال: ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٥) رجال ابن الغضائري: ص١٠١، الرقم (١٥٢).

<sup>(</sup>٦) خلاصة الاقوال: ص١٩، الرقم (٢).

<sup>(</sup>٧) الكشي: ص٧٧، الرقم (٦٧٥).

<sup>(</sup>٨) تفسير القمى: ج٢، ص١١٣، ص٢٤٦؛ كامل الزيارات: ص٨٦، ح١٠؛ ص٤٤٢، ح٤.

والخارجية عليه (۱)، فهو نظير ما ورد في يونس بن عبد الرحمن الذي لا يدانيه شك وريبة لعلو مكانته وعظم منزلته، وقد وردت في مدحه وذمه بعض الروايات، وضعفه القميون (۲).

ويتحصل: من مجموع هذه الشواهد أن وصف القدماء للرجل بالضعف والغلو والكذب والوضع لا يعني كذب كل ما يرويه واختلاقه؛ لأن الأوصاف المذكورة ناشئة من اصطلاح خاص لهم في التضعيف لا يريدون به كذب الرواية، ولا كذب الراوي في نفسه، بل لأن رواية المضامين العالية التي لا يدركها الناس عادة يسمونها ضعفاً، وكذا رواية الضعفاء عنه أو روايته عن الضعفاء، وهذه حقيقة مهمة إذا اتضحت ينحل الكثير من التعارض في أقوال الرجاليين، كما يعرف وجه النظر في توهم البعض الذي نسب بعض روايات الكتب الأربعة إلى الضعف، حيث لاحظ وقوع أمثال هؤلاء في طرقها ولم يلتفت إلى اختلاف معنى الضعف بين ما هو مأنوس في الأذهان عند المعاصرين وبين ما درج عليه اصطلاح المتقدمين.

النتيجة الثالثة: أن رواية المعتمدين من الثقات والخبراء في متون الأحاديث وأسانيدها عن الراوي الموصوف بأنه كذاب أو أكذب البرية يعد قرينة على اعتهاد ما رووه عنه؛ لأن أمثالهم لا يروون إلا ما كان معتمداً لديهم، ولو كان غير ذلك لبينوه وأشاروا إليه، وعلى هذا لا يصح أن يُعد ما يرويه الخبير الثقة عمن وصف بالكذب والوضع ونحوه أنه موضوع أو مختلق،

<sup>(</sup>١) رجال الكشى: ص ٢٧١-٣٧٢، الرقم (٦٧٣).

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة الرجالية الميسرة: ص١١٥، الرقم(٦٧١٤).

وإلا لزم التناقض والخلف، ومن هنا جرت سيرة العقلاء والمتشرعة على اعتهاد أخبار الثقات الخبراء العدول وإن كان طريقهم ضعيفاً؛ لأنهم يعدون اعتهاد تلك الأخبار مع الالتفات إلى جهة الضعف فيه كاشفاً عقلائياً عن أن ما رووه بالخصوص معتبر لديهم، وأن ما لا يروونه هو الضعيف، وقد مر القول بعدم الملازمة بين كذب الراوي وكذب الرواية، وأيضاً عدم الملازمة بين صدق الراوي وصدق الرواية، فإذا تضافرت القرائن على صدق ما رواه الموصوف بالكذب أخذ بها، ولو قامت على العكس أعرض عنها، وهذا ما تؤكده الروايات العديدة الواردة عن الأئمة هيئ الدالة على الأخذ بالأخبار المروية بطرق فاسدي المذهب ومن المبتدعين في الدين والكاذبين في مدعياتهم ما دامو ثقاتاً فيها يروون، مع احتهال دخول آرائهم وكذبهم فيها يروون، لاسيها إذا كان احتهال رواية الخبر بالمعنى قائماً ولكن الأخبار أمرت بالأخذ برواياتهم وعدم الاعتناء بالاحتهال المذكور.

ففي رواية الشيخ المنتى بني فضال فقال: ((خذوا بها رووا، وذروا ما علي المنهلا أنه سئل عن كتب بني فضال فقال: ((خذوا بها رووا، وذروا ما رأوا))(۱) ورجوع بعضهم في آخر عمره كالحسن بن علي بن فضال لا ينفي الاحتمال المذكور؛ لعدم وجود دليل يثبت وقوع ذلك التعديل منه قبل وفاته، ولعدم وجود الفرصة الكافية لتعديل ما رووه إن كان قد داخله الكذب، فضلاً عن إطلاق قول أبي محمد النهي الذي يشمل ما رووه في زماني انحرافهم واستقامتهم.

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٧٧، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي، ص١٤٢، ح١٠.

وإذا لاحظنا أن بعضهم كالحسن بن علي بن فضّال له أكثر من (٢٩٧) رواية، وعلي بن الحسن بن فضّال الذي له (١٠٥) رواية في الكتب الأربعة أن مع إطلاق قوله عليه المتقدم: ((خذوا ما رووا)) يتأكد ما ذكرناه من أن العناية والاعتهاد يدوران مدار وثاقة الرواية لا الراوي، وأن الراوي الثقة الخبير من وزان الكليني والطوسي والصدوق إذا رووا عن الضعيف يفيد قوة ما رووه عنه وصحة اعتهاده وإن كان الراوي فاسد العقيدة، وهو في موازين القدماء يكون ضعيفاً أو كذاباً أو مغالياً.

ومن هنا قال الشيخ ألى في العدة: إن الطائفة عملت بها رواه بنو فضّال (۲)، وعبارته صريحة في أن عمل الطائفة ناظر إلى الرواية لا الراوي، وتعزز هذه النتيجة رواية الاحتجاج عن أبي محمد العسكري الواردة في التمييز بين علماء اليهود وعلماء العامة وعلماء الشيعة، وذم الصنفين الأولين، والتفريق بين علماء الشيعة إلى الأتقياء والفساق الذين يهاثلون علماء السلاطين في الصفات والأفعال القبيحة. قال السلاطين في الصفات والأفعال القبيحة. قال التبائخ والفواحش مراكب علماء العامة فلا تقبلوا منهم عنا شيئاً ولا كرامة، وإنها كثر التخليط فيها يتحمل عنا أهل البيت لذلك؛ لأن الفسقة يتحملون عنا فيحرفونه بأسره لجهلهم، ويضعون الأشياء على غير وجهها لقلة معرفتهم، وآخرون يتعمدون الكذب علينا)) (٣).

<sup>(</sup>١) الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٢١٢، الرقم(٣٩٢٦).

<sup>(</sup>٢) عدة الأصول: ج١، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٢٧، الباب ١٠ من أبواب صفات القاضي، ص١٣١، ح٢٠؛ تفسير الإمام العسكرى: ص١٢٠.

فإن المنطوق دال على أن مدار الاعتبار ليس على فسق الراوي وعدم ضبطه، بل على وثاقته وكذبه، فإن علم بكذبه وتحريفه للخبر لا يؤخذ بروايته، كما لا يؤخذ برواية من لا يؤمن من نقله وضبطه، ومفهومه أنه لو لم يكن كذلك أخذ بروايته وإن كان فاسقاً.

وبذلك يتضح أن وصف بعض الرواة بوضع الحديث لا يعني أن كل حديث رواه هو موضوع حقيقة، وإنها يعني أنه عثر على بعض ما يرويه موضوعاً حقيقة، أو منسوباً إلى الوضع بنظر من ترجمه، ولازم ذلك هو الإعراض عها علم بأنه موضوع، وأما غيره فيؤخذ به؛ لأن التنبيه على هذا الوصف المذكور في الراوي دليل على التفات المتحمل للرواية عنه إلى هذه الصفة، فإذا روى عنه وهو ملتفت إلى الوصف المذكور كشف ذلك عن اعتهاد روايته التي رواها، لاسيها إذا كان المقوم له خبيراً ماهراً في نقد الرجال وتمييز أحوالهم.

إن قلت: إذا احتمل الوضع والدس في الحديث ينبغي أن يلحق بالموضوع والمدسوس حكماً؛ لأن الاحتمال والريبة في الحديث توجب الاحتياط وتجنب العمل به لعدم وجود المؤمّن منه، بخلاف عدم العمل به.

قلت: أولاً: أن هذا معارض باحتهال العكس؛ لإمكان القول بلزوم اعتهاد الخبر المذكور ما دام لا يعلم بكذبه؛ للروايات المتقدمة الحاثة على عدم تكذيب الخبر أو الإعراض عنه لمجرد احتهال كذبه، وعليه يكون ترجيح جانب السلب على الإثبات بلا مرجح بخلاف العكس.

ثانياً: أن احتمال كذب الخبر ووضعه لا يسوغ الإعراض عنه في مقام التنجيز والإعذار؛ لأن العقلاء لا يعتنون بالاحتمالات الضعيفة، لاسيما إذا تضمن الخبر فوائد عديدة كشفت عن وجودها النصوص المتقدمة التي نهت عن تكذيب الخبر لمجرد احتمال كذبه.

وعليه فإن إلحاق الخبر المقترن باحتمال الكذب بالخبر الكاذب والموضوع قد ينطبق عليه عنوان الرد على الأئمة الميالان ومضيع للكثير من الفوائد التي يعتني بها الشرع والعقلاء الموجبة للجزم بالمخالفة، فتدبر.

النتيجة الرابعة: لا يصح الإعراض عن الخبر الضعيف حتى على مسلك المتأخرين والمعاصرين، وذلك لوجود عدة آثار علمية وعملية مترتبة على وجوده لا يجوز إهمالها، وعمدتها خمسة:

#### آثار الخبر الضعيف

يحتمل صدوره عنهم اليهاكلا.

الأثر الأول: تنزيه النفس من الوقوع في الرد على الأئمة المنه الخروج عن ولايتهم المنه الله الله الله الكثيرة التي منعت من رد الخبر الضعيف وإن كان في نظر المعرض فاقداً لشرائط الاعتبار والحجية، وعلى هذا الأساس ينبغي أن لا يغفل أهل البحث والتحقيق عن هذه الحقيقة فيقعوا في الخلط في أمرين: أحدهما: الخلط بين ضعف الخبر والإعراض عنه؛ لأن الخبر الضعيف

ثانيهما: الخلط بين حرمة رد الخبر ووجوب العمل به، فإن المراد من عدم رد الحديث عدم الحكم بوضعه واختلاقه وعدم إنكار مضمونه، ولا يمنع من أن يقف الباحث تجاهه موقف المحايد فلا يرده ولا يعمل به في نفسه. نعم

إذا تعاضد بروايات أو قرائن أخرى تثبت صدوره وجب العمل به، أو لم يتوفر ما يعضده إلا أن المكلف يمكنه أن يعمل برجاء الورود أو الانقياد، ولكن العمل به أمر اختياري أو مستحب إذا كان بهذا القصد، فترك العمل به لا يوجب العصيان ولا يعتبر رداً، وواضح أن هذا الأثر حكمي، وأما الآثار التالية فهي موضوعية كها سترى.

الأثر الثاني: معاضدة الروايات الأخرى في الكم والكيف بها يفيد التواتر اللفظي والمعنوي، فإن حصول التواتر غير مشروط بتحاشد الروايات المعتمدة، بل قد يتحقق بتعاضد الروايات الضعاف، أو الضعاف مع المعتبرة، وواضح أن التواتر يفيد العلم العادي أو العقلائي، وحجية العلم ذاتية من أي طريق حصل، فلا مانع من أن تقع في ضمن أسباب العلم الأخبار الضعيفة.

ومن هنا اتفقت كلمة الفقهاء والأصوليين وجرت عليه السيرة العقلائية على أن العلم إذا حصل كان حجة ولو كان طريقه غير علمي، فربها يحصل العلم من طيران الغراب وجريان الميزاب وأخبار الصبي وقول المجنون فيكون حجة؛ لأن مدار الاعتبار ليس على الطريق، بل على ذات العلم، ولما غفل البعض عن هذه الحقيقة أشكل على هذا الأثر مستغرباً القول بأن التواتر يحصل من الأخبار الضعيفة، وقال: كيف يتولد العلم التواتري من السبب الضعيف من جهتين: على سبيل منع الخلو جهة احتمال كونه مدسوساً وموضوعاً، وجهة احتمال عدم صدوره عن المعصوم أو عدم مطابقته للواقع. ولعله أستند في هذا إلى الاستدلال العقلي القاضى بأن النتائج تتبع المقدمات،

ولعله استند في هدا إلى الاستدلال العقلي القاضي بان النتائج تتبع المقدمات، فلا يعقل أن يحصل العلم من الشك والوهم؛ لأنّ فاقد الشيء لا يعطيه. والجواب: أن ما ذكر منقوض بتعاضد الأخبار المعتبرة سواء كانت صحيحة أو حسنة أو موثقة، والتي سلّم المستشكل بأن التواتر يحصل منها، فإن كل خبر منها لا يعدو أن يكون ظنياً، فكيف يعقل تولد العلم من الظن؟ فما يقال في جوابه يقال في الخبر الضعيف، سيما وأن بعض الأخبار الضعاف تفيد الظن أيضاً.

ومحلول بأن العلم يحصل من تراكم الظنون والاحتمالات، فإن الصفات النفسية حقائق تشكيكية تختلف بالمراتب والدرجات، ولدى ورود خبر محتمل الصدور عنهم الميالا يفيد الظن الضعيف بصدقه ومطابقته للواقع، فإذا عززه خبر آخر اشتدت رتبة الظن، وهكذا كل خبر يأتي يزيد من رتبة الظن حتى إذا تراكمت بعدد كبير فإنها تفيد الوثوق والاطمئنان بالصدق، وتتضاءل نسبة الخطأ واحتمال الخلاف، وهذه حقيقة يشهد بها الوجدان الإنساني في مثل هذه الحالات.

**ويتحصل**: أن الخبر الضعيف وإن كان في نفسه غير معتد به عملاً ولكنه إذا انضم إلى غبره أفاد قوة وثوق توجب العمل بمضمونه.

الأثر الثالث: تحقيق الاستفاضة الخبرية، فإن الخبر المستفيض يفوق خبر الواحد في الكم، ويقل عن حد التواتر، ولو تعاضدت مجموعة من الأخبار الضعاف ربها لا تفيد التواتر، ولكنها تفيد الاستفاضة موضوعاً، ونتيجة الاستفاضة حصول الظن الاطمئناني بالصدق والمطابقة، وهي رتبة أعلى من الظن بالصدق الحاصل من خبر الواحد الصحيح، فتكون حجيتها أقوى منه.

ولعل مما يورث الغرابة أن نجد البعض يعمل بأخبار الآحاد المعتبرة سنداً ولا يعمل بالأخبار الضعيفة المستفيضة بدعوى ضعفها، ومنشأ الغرابة هو وقوع الخلط بين النظرة إلى كل خبر ضعيف بمفرده وبين النظرة إليه مجتمعاً مع غيره، فإن الأخبار الضعاف إذا لوحظت مجتمعة أفادت الاستفاضة، والاستفاضة من موجبات الاطمئنان، فيكون حجة من هذه الجهة، وهذه ثمرة مهمة لها الكثير من الفوائد لدى العمل بالأخبار في أبواب المعارف والأحكام، فليس كل خبر ضعيف في نفسه لا يصح العمل به مطلقاً، بل ينبغي التحري عن أشباهه ونظائره، فإذا عثر على ما يوجب الاستفاضة أو التواتر أو القرينة الوثوقية عمل به، وإلا بقي في حيز الاحتمال، ولعل هذه إحدى وجوه الحكمة في نهي الأئمة المبالا عن الإعراض عن الخبر الضعيف أو تكذيبه، وذلك لكيلا يحرم العباد من بركاته في صناعة الوثوق والاطمئنان الموجبين للعمل.

الأثر الرابع: تعزيز الظنون العقلية للمجتهدين والباحثين في المعارف والاستدلالات العلمية، فإن العقل ربها يتوصل إلى بعض النتائج العلمية في ميادين المعارف والأحكام وسائر الشؤون الهامة، إلا أنه لا يجزم بها بنحو القطع واليقين، فلذا يبقى احتهال الخطأ فيه قائماً بها يوجب التوقف؛ لأن الاحتهال المخالف في الأحكام العقلية يبطل الاستدلال، فإذا انضمت إلى الظن العقلي رواية ضعيفة فربها توجب الوثوق بصحته، أو تكون قرينة على صحته، فإذا انضمت إليه أكثر من رواية ربها توجب الجزم بالصحة.

وهذه ثمرة مهمة يظهر أثرها في الكثير من أبواب المعرفة؛ لأنها تبدل الظنون والاحتمالات إلى ما هو أقوى منها. نعم ينبغي أن يكون الاستدلال العقلي مستقلاً عن الرواية لا مستنداً إليها، وإلاّ لزم الدور، ولعل من الأمثلة على هذه الحقيقة ما ورد عن النبي عَيْلاً أنه شكى إليه رجل قلة الرزق، فقال على هذه الطهارة يدم عليك الرزق)) ففعل الرجل ذلك فوسع عليه الرزق (أ فإن لمنطوق الحديث معنى عرفياً ظاهراً، وهو أن المداومة على الطهارة الشرعية توجب زيادة الرزق إما من جهة السبب الطبيعي باعتبار أن الدوام على الطهارة يوجب نظافة النفس والتي هي الأخرى توجب المحبوبية وحسن المعاشرة مع الناس، وهما يوجبان زيادة الرزق، أو من جهة السبب الغيبي باعتبار أن الطهارة الشرعية توجب محبوبية العبد وقربه من ربه بها يجعله قابلاً للطف والرحمة فيمن عليه سبحانه بمزيد الرزق. هذا ما يستفاد من منطوق الرواية.

ولكن هناك معنى آخر ربها يستفيده بعض أهل المعرفة الذين يسلكون طرق التهذيب الباطني وتزكية النفس، فيحمل معنى الحديث على ما يناسبها، بحمل الطهارة على التزكية المعنوية وهي إزالة النجاسات الباطنية والكدورات القلبية، وحمل الرزق على الفيض الإلهي والعطاء الرباني في المعارف الإلهية الذي لا ينزل إلا على القلوب الصافية والنفوس الطاهرة الزكية، وهذه الحقيقة ربها يدركها أهل المجاهدات بعقولهم أولاً، فيستدلون على الملازمة بين صفاء الباطن وبين نيل الفيوضات الإلهية استناداً إلى قاعدتين:

<sup>(</sup>۱) عوالي اللآلئ: ج۱، ص۲٦٨، ح٧٢؛ مستدرك الوسائل: ج۱۳، الباب ۱۲ من أبواب الدين، ص ٤١، ح٨.

الأولى: أن الفيض الإلهي لا ينزل إلاّ على المحل القابل وبقدر الاستعداد.

الثانية: ضرورة وجود المناسبة والمسانخة بين المفيض والمفاض والمفاض عليه، وهذه المناسبة هي النزاهة والنظافة من النواقص والظلمات، وهذه النتيجة في نفسها عقلية ربها يتوصل إليها أهل المعرفة من خلال التأمل والتدبر في سنن الباري عز وجل في الوجود، ولكنها راجعة إلى ظنونهم العقلية، ولكن إذا عثروا على رواية ضعيفة تتضمن الإشارة إلى هذا المعنى فإنهم يتوثقون من صحة ما توصلوا إليه، وربها جزموا به.

ومثله يقال في باب الأحكام والفروع الفقهية، فإن العقل وربها الدراسات الاجتهاعية والنفسية تتوصل إلى أن المرأة مثلاً من حيث حالاتها النفسانية وقدراتها البدنية وطاقاتها الفكرية لا تتناسب مع منصب القضاء والبت في الأحكام القضائية التي تستدعي الصرامة والصبر ودقة النظر وكثرة الاختلاط والمرور بالتجارب، ولكن هذه النتائج التي يتوصل إليها العقل ظنية، فإذا انضمت إليها رواية ولو ضعيفة كقوله عنيا المروي ببعض الطرق الضعيفة -: ((ليس على المرأة جمعة ولا جماعة ولا أذان .... ولا تولى القضاء))(۱) فإن الظن العقلي يصبح أكثر قوة، وإذا انضمت إليه رواية ضعيفة أخرى كالمروي في بعض كتب الفريقين: ((لا يفلح قوم وليتهم امرأة))(٢)

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٧٧، الباب ٢ من أبواب صفات القاضي، ص٣٦، ح١.

<sup>(</sup>٢) الخلاف: ج٣٦، ص٢١٣، مسألة (٦)؛ السنن الكبرى: ج١١، ص١١٧.

الأثر الخامس: فتح أبواب البحث العلمي والاعتقادي وتوسعة المعرفة في شتى العلوم والمعارف، فإن مضمون الخبر الضعيف يلفت الأنظار إلى حقائق أو نكات لها آثارها في المعارف لم يكن يلتفت إليها لولاه، وربها يلفت إلى وجود بعض ما يستوجب البحث للوصول إلى المصالح والمدركات الواقعية للأشياء، وعلى هذا فإنه حتى إذا لا توجد ثمرة عملية للخبر الضعيف إلا أن ثهاره العلمية عديدة؛ لأنه يوجب فتح أبواب البحث، ويطور محتملاتها، ويحث الباحثين على مزيد من التحقيق للتوصل إلى الحقائق العلمية.

فمثلاً: ورد في الخبر الضعيف الذي رواه السيّاري قال: ((عليك بالهندباء فإنه يزيد في الماء، ويحسّن الولد، وهو حار ليّن يزيد في الولد الذكور))(١) والهندباء نوع من الخضار له أوراق كأوراق الكرفس الذكور))(١) والهندباء نوع من الخضار له أوراق كأوراق الكرفس والمعدنوس(١)، طعمه مر ممجوج، والسياري هو أبو عبد الله الكاتب الذي كان في زمن العسكري الميلية وصفه النجاشي والطوسي والموسي والموسي المحديث، فاسد المذهب، مجفو الرواية، كثير المراسيل، وهو الراوي لروايات تحريف القرآن(١)، والضعف الواقع فيه يضعّف روايته، إلا أنه لا يوجب الجزم بكذبها، وإذا لاحظنا مضمونها نجد أنه يلفت أنظار المعنين وذوي الاختصاص في شؤون الإنجاب والولادة إلى بعض الطرق العلمية التي لو بحثوا فيها وخاضوا في تفاصيلها وعرضوها للتجارب المختبرية حققت بحثوا فيها وخاضوا في تفاصيلها وعرضوها للتجارب المختبرية حققت

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ص١٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر موسوعة أهل البيت الكونية: ج١١، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) رجال النجاشي: ص٨٠، الرقم (١٩٢)؛ الفهرست: ص٦٦، الرقم (٧٠)؛ انظر الموسوعة الرجالية الميسرة: ص٥٦، الرقم(٥٦٥).

فتحاً علمياً في الطب يعطي الأطباء القدرة على معالجة أمراض العقم، وضعف الإنجاب، كما يعطيهم القدرة على التحكم في النسل من حيث جنسه ومن حيث شكله وجماله وسلامته البدنية.

وفي رواية أخرى وردت عن النبي عَلَيْلاً ما يرشد إلى أن الهندباء من طرق الوقاية من العوارض البدنية والروحية. قال: ((من أكل الهندباء ونام عليه لم يؤثر فيه سم ولا سحر، ولم يقربه شيء من الدواب حيّة ولا عقرب))(١).

ولو أجريت للهندباء التجارب العلمية التي أشارت إليها هذه الرواية الضعيفة لربها توصل إلى حقائق أخرى لم يتوصل إليها العلم والعلماء لولاها، وهذه خدمة كبيرة تضعها الروايات الضعيفة في يد الإنسانية تبني لهم أجيالاً سليمة في أبدانها، ومدنية خالية من مخاطر عديدة مادية ومعنوية.

وواضح أن هذا غيض من فيض، ومثال على سبيل الإشارة، ولو أجريت الدراسات العلمية على الكثير مما ورد في الروايات الضعيفة لأمكن التوصل إلى نتائج هامة جداً في مجالات العلوم والمعارف وبناء الحياة الحضارية للإنسان.

هذا إذا حمل قوله: ((ونام عليه)) على تناول الهندباء كآخر طعام يتناوله الإنسان قبل نومه، وربيا يحمل على المهاد الذي ينام عليه الإنسان فإنه يفيد فائدة أخرى، وهي أن زرع الهندباء في الحدائق العامة والبيوت والمزارع الآهلة بالسكان يحميهم من الحشرات والحيوانات الضارة، كما يحميهم من آثار السحر ونحوه.

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ص١٩٦.

| فقه الحديث | 711 |
|------------|-----|
| = , '      |     |

والخلاصة: أن التدبر في مثل هذه الرواية الضعيفة ربيا يهدي المعنيين إلى أبدان سليمة وبيوت ومساكن ومدن كبيرة آمنة من الأضرار والمخاطر البيئية والبدنية.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

## سادساً: الأثر

ويطلق لغة على عدة معان عمدتها معنيان:

الأول: ما بقي من رسم الشيء ويعبر عنه بالعلامة.

الثاني: النتيجة، وهو ما يحصل من الشيء، وبهذا الاعتبار يطلق الفقهاء على الحكم التكليفي والوضعي لفظ الأثر، والجامع بينهما الأول، والثاني مظهره؛ لأن النتيجة هي ما يبقى من الشيء أيضاً.

وفي الاصطلاح هو الحديث والخبر على قول (١)، وعلى قول آخر إن الأشهر الأعرف أنه أعم من ذلك؛ لأنه يطلق على قول النبي عَيْلاً أو الأشهر الأعرف أنه أو الصحابي أو التابعي، وعلى هذا يكون أعم مطلقاً منها (٢).

وظاهر كلمات الجمهور أنه أخص؛ إذ عرفوه بالحديث الذي وقف على صحابي أو ما جاء عن الصحابي، بل نسب إلى أهل الحديث كافة (٣)، وذهب بعضهم إلى مرادفة الأثر للخبر (٤) ولعل من هنا يسمون المحدِّث أثرياً أي نسبة للأثر ومرادفته له (٥)، وبعضهم فرق بين الثلاثة بجعل الحديث ما جاء عن النبي عَنْ الله والخبر أعم منها.

<sup>(</sup>۱) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٣١، المستدرك (١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر الروشح السهاوية: ص٣٧.

<sup>(</sup>٣) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٣٢، المستدرك (١٠).

<sup>(</sup>٤) تاج العروس: ج٣ـ ص١٦٦ –١٦٧، (خبر).

<sup>(</sup>٥) تدريب الراوي: ج١، ص٠٤.

وفي اصطلاح الفقهاء يستعمل الأثر ويراد به كلام السلف كما عن الجواهر (۱)، وفي الكشاف قال: الرواية تطلق على فعل النبي عَيْنَالَهُ وقوله، والخبر على قول النبي لا على فعله، والآثار على أفعال الصحابة (۲).

وأما عندنا فالأثر يخص بها يرد عن الأئمة المهم المنطقة الحلي المنطقة الحلي المنطقة الحلي المنطقة وفي كتب الحديث يفيدنا أن مرادهم من ذلك معنى جامع، وهو نقل الحديث وروايته. غاية الأمر كل منهم قد نظر إلى تعريفه من حيثية وجهة تغاير الجهة التي نظر إليها الآخر، أو تشترك فيها من جهة وتفرق من جهة، وهناك تعاريف أخرى عديدة اعرضنا عنها لخروجها عن مهمة البحث، وربها يمكن أن نجمع سائر التعاريف المذكورة تحت عنوانين:

أحدهما: خاص، وهو التعريف الاصطلاحي الجامع له، والذي يقارب بين المعنى الخاص اللغوي والاصطلاحي، وهو: بقايا الأقوال والأفعال المروية عن رسول الله عَنْ المعصومين المنه عندنا، وعن صحبه عند العامة، وعلى هذا يكون الأثر أخص من الحديث والخبر اصطلاحاً، ولذا ينحصر الأثر بالحديث المرفوع والموقوف، والمرفوع هو الحديث المنسوب إلى

<sup>(</sup>۱) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٣٢، المستدرك (١٠).

<sup>(</sup>٢) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٣٣، المستدرك (١٠).

النبي عُيِّلاً، والموقوف ما ينسب إلى الصحابي<sup>(۱)</sup> باعتبار أنه ما تبقى للذكر والرواية بعد تمييز المعتبر من الأخبار وغير المعتبر.

ثانيهم]: عام، وهو كل علامة مذكرة برسول الله والأئمة الله وهو ما وقع استعماله في النصوص الشريفة:

فقد روى الكليني بسنده عن أبي عبد الله عليه في رسالته الطويلة التي أرسلها لأصحابه وأمرهم بالنظر فيها وتعاهدها والعمل بها. ورد فيها: ((أيتها العصابة المرحومة الحافظ الله لهم أمرهم عليكم بآثار رسول الله عليه وسنته، وآثار الأئمة الهداة من أهل بيت رسول الله عليه أمن بعده وسنتهم، فإنه من أخذ بذلك فقد اهتدى، ومن ترك ذلك ورغب عنه ضلّ؛ لأنهم هم الذين أمر الله بطاعتهم وولايتهم))(1).

والعطف في قوله: ((بآثار رسول الله وسنته)) يمكن أن يكون من باب عطف الخاص على العام، أو عطف بيان، والرواية صريحة في أن الآثار لا تختص بالنبي عَنِيالًا فقط، بل تشمل الأئمة المهملاً.

ونلاحظ أنها أمرت بالأخذ بالآثار كالأخذ بالسنّة، وفي ذلك دلالة أخرى تؤكد ما تقدم ذكره من أن طريق الهداية والقرب المعنوي من الرسول والأئمة المينالا هو الأخذ بآثارهم وسنتهم معاً، لا سنتهم فقط، كما أن الضلالة والابتعاد ملازمة لعدم الأخذ بآثارهم.

وقد مر في رواية إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله عليه توجيه ضلالة

<sup>(</sup>١) نقد الحديث: ج١، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٨، ص٨، ح١؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٣٨، ح٢.

۲۹۲ ...... فقه الحديث

العلماء الذين لم يأخذوا بآثار رسول الله عَيْنَالَة بأخذهم بالأقيسة والرأي في دين الله فأوقعهم في الكبائر والمحرمات(١).

<sup>(</sup>١) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٦١، ح٤٩.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

## سابعاً: السنّة

وهي في اللغة الطريقة (١)، وتتضمن معنى العمل، ومن هنا فسرها بعض أهل اللغة بالسيرة (٢)؛ لما فيها من دلالة على السير والعمل، وبعضهم عرفها بالطريقة المحمودة المستقيمة، فيكون تعريفاً بالأخص (٣)، إلا أن الاستعمال الشرعي ينفي ذلك؛ إذ ورد عن النبي عَيْسَالاً: ((من سنّ سنة حسنة فله أجرها ووزر وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة، ومن سنّ سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة) (٤).

وعليه فكل من أبدع أمراً وعمل به من بعده قيل هو الذي سنّه، وفي الكتاب العزيز أطلقت السنّة على النظام التكويني للوجود؛ إذ قال سبحانه: ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ الله تَحْوِيلًا ﴾ (٥) وهو يتضمن معنى الطريقة أيضاً، وعلى هذا يكون مصطلح السنّة في العرف وفي العلوم غيره في اللغة، فإنه فيها أعم من المعنى اللغوي؛ لأنه يشمل القول أيضاً، بخلاف الطريقة فإنها ظاهرة في الفعل والتقرير.

وأما في اصطلاح الفقهاء فغالباً ما تطلق السنّة على المستحب في مقابل

<sup>(</sup>١) المعجم الوسيط: ج١، ص٥٦، (سنّ).

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط: ج١، ص٢٥٦، (سنّ)؛ تحفة العالم: ج١، ص١١١؛ مقباس الهداية: ج١، ص٦٦، الهامش (٤).

<sup>(</sup>٣) تاج العروس: ج٩، ص٢٤٤، (سنن)؛ وانظر لسان العرب: ج١٣، ص٢٢٥، (سنن)؛ القاموس: ج٤، ص٢٣٦، (سن).

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين: ج١، ص٧٧؛ الفصول المختارة: ص١٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة فاطر: الآية ٤٣.

الفريضة، وسمي المستحب بالسنّة باعتبار أن رسول الله عَلَيْلاً سنّه، وقد قيدنا التعبير بالغالب؛ لأن السنّة وردت في الروايات بمعان عديدة منها الواجب، كما ورد: ((أن القراءة سنّة والتشهد سنّة))(1) و: ((غسل الميت سنّة))(2) وتشمل السنّة عند الفقهاء ما ينزل منزلتها تعبداً من باب التسامح في أدلة السنن.

وربها تقسم قسمين: سنّة تكميل وسنّة هدى، فالأولى ما كانت المواظبة عليها من العبادة، وأثرها تكميل الدين والطاعة، وتركها مكروه، ويعبر عنها بالسنّة المؤكدة كالأذان والإقامة والنوافل الراتبة وتسبيحة الزهراء الهيك، فإنها تكمل الفرائض، والثانية ما كانت المواظبة عليها ترفع من شأن العبد، وتزيد من ثوابه، وتقربه من ربه، ويكون الأخذ بها هدى، وليس بالضرورة أن تكمل الفريضة كالاقتداء برسول الله عليها في طعامه وشرابه ونومه ومشيه ونحو ذلك، وعليه فالثانية أعم من الأولى.

أما عند الأصوليين فالسنّة هي كل ما يرد عن المعصوم عليه غير القرآن، مما يصح أن يكون حجة ودليلاً على الحكم الشرعي، وباختصار كل ما يقع في طريق الاستنباط مما ينسب إلى المعصوم عليه الله .

أما عند المتكلمين فتطلق السنّة في مقابل البدعة، فيقال لكل قول أو فعل يستمد مشروعية من الكتاب والسنّة سنّة، وكل ما يستمد ذلك من الرأي والهوى وأقوال أهل الدنيا والمصالح بدعة.

وأما عند أهل الحديث فتطلق السنّة على قول المعصوم عليك وفعله

<sup>(</sup>١) الفقيه: ج١، ص٣٣٩- ٣٤؛ الخصال: ص٢٨٥؛ التهذيب: ج٢، ص١٥٢، ح٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) الاستبصار: ج١، ص١٠١، ص٣٢٩؛ التهذيب: ج١، ص٩٠١، ح١٨٥؛ عوالي اللآلئ: ج٣، ص٥٠، الهامش.

وتقريره غير القرآن، وبعضهم قيد ذلك بغير العادي؛ للإشارة إلى أن العاديّات ليست من السنّة<sup>(۱)</sup>، وهو غير سديد؛ لأن العاديات أيضاً من السنّة، ولا دليل على الاستثناء (۲).

وأما عند العامة فأضافوا عمل أصحاب رسول الله عَلَيْلاً، وبعضهم وسع في ذلك أيضاً فقال: سواء كان عمل الصحابة مأثوراً عن النبي عَلَيْلاً أم لا "، والمراد من الفعل ما يعم الكتابة والإشارة والترك، وربها يطلق على الأولين لفظ القول أيضاً؛ لذا يعبرون عن الآراء المدونة في الكتب وغيرها بالأقوال، وكذا الإشارة ويؤكده الإطلاق العرفي، والترك يدخل في الفعل أيضاً؛ لأنه أمر وجودي لا عدمي، ومن هنا أدخلوا الطريق ضمن السنة.

وبعضهم أضاف إلى القول الفعل والتقرير والصفة الخلقية والخُلقية والخُلقية والخُلقية والسيرة، سواء كانت قبل البعثة أم بعدها<sup>(٤)</sup>، وهو غير وجيه لعدم صدق السنّة على الصفة الخَلقية عرفاً ولا لغة ولا يبدوا أنها وردت في الاستعمالات الشرعية.

وعلى ما تقدم، فإن السنّة ترادف الحديث كما هو ظاهر الأكثر<sup>(۵)</sup>، وقد ذكروا أقوالاً عديدة لبيان نسبتها مع الحديث والخبر لا يهمنا معرفتها بعد وضوح معناها عرفاً وشرعاً، وقد ورد ذلك في بعض الروايات.

<sup>(</sup>١) القوانين: ص٩٠٤؛ مقباس الهداية: ج١، ص٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الفقه (السنّة المطهرة): ص٧.

<sup>(</sup>٣) الموافقات: ص٤؛ انظر أصول الفقه المقارن: ص٢٢١–٢٤٨؛ مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٣٨، المستدرك (١٢).

<sup>(</sup>٤) نقد الحديث: ج١، ص١٨٩.

<sup>(</sup>٥) مستدركات مقباس الهداية: ج٥، ص٢١، المستدرك (٦).

ففي رواية ضمرة عن أبيه عن جده قال: قال أمير المؤمنين على الله (أحكام المسلمين على ثلاثة: شهادة عادلة، أو يمين قاطعة، أو سنة ماضية من أئمة الهدى))(١).

والمراد من الأحكام بقرينة السياق هو القضاء، والسنّة الماضية أي الطريقة النافذة من أقوال وأفعال وتقريرات أئمة الهدى الله عَلَيْكُ، وهذا الوصف يشمل رسول الله عَلَيْكَ بالإطلاق والأولوية؛ لأنه إمام أئمة الهدى المهنّك .

وفي رواية أبان بن تغلب عن أبي عبد الله عليه الله المسلّة وأريد به ما يتعلق بالفروع من الأحكام. قال: ((إن السنّة لا تقاس، ألا ترى أن المرأة تقضى صومها ولا تقضى صلاتها يا أبان. إن السنّة إذا قيست محق الدين)(٢).

وفي مرسلة ابن أبي عمير عن أبي عبد الله على قال: ((لعن الله أصحاب القياس، فإنهم غير واكتاب الله وسنة رسول الله على واتهموا الصادقين في دين الله) (٣) وهي صريحة في مقابلة الكتاب والسنة، بها يقوي ما تقدم من تقييد السنة بغير القرآن.

نعم ورد إطلاق السنّة في مقابل الحديث فتختص بالفعل والتقرير، ففي حديث الصدوق بسنده عن أمير المؤمنين الله عنه قال: ((قال رسول الله عَيْالله: أللهم ارحم خلفائي. قيل: يا رسول الله! ومن خلفاؤك؟ قال: الذين يأتون

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي: ص٤٤، ح١٩.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٤١، ح١٠.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضى: ص٥٩، ح٤٤.

بعدي يروون حديثي وسنتي))(١) وفي رواية أخرى ((فيعلمونها الناس من بعدي))(٢) وهي صريحة في صحة إطلاق الرواية على ما ينقل الحديث والسنة.

وفي رواية ابن عباس عن النبي عَيْظَالَهُ ما يدل على المرادفة بين الحديث والسنّة. قال: ((من حفظ على أمتي أربعين حديثاً من السنّة كنت له شفيعاً يوم القيامة))(۳).

ونلاحظ من مجموع ما تقدم أن للسنة أكثر من لحاظ واعتبار بحسب اختلاف العلوم والاصطلاحات والاعتبارات، وهي بنحو عام مرادفة للحديث، شاملة لقول المعصوم عليه و فعله و تقريره.

وهل يختص المعصوم بمن كان في أعلى درجات العصمة كالنبي والأئمة والصديقة الطاهرة المنه أم يشمل غيرهم من الأولياء والصالحين كالعباس بن علي المنه وعلي الأكبر المنه ومن أشبهها الذين هم في درجات أدنى؟ احتمالات، والأكثر ساكتون، وربها يفهم من تقييد العبارات بالنبي والأئمة المنه عدم الشمول، إلا أن الظاهر هو التعميم ليشمل الأنبياء السابقين وأوصياءهم المنصوبين بالنصب الإلهي الخاص، كما يشمل مثل الصديقة مريم والعقيلة زينب الكبرى النها، ووجهه ظاهر؛ لأن علو مقامهم وعصمتهم كاشفة عن السنة الواقعية، أو كاشفة عن أخذهم من المعصوم المعصوم المناه إذا لوحظ مواظبة مثل العقيلة زينب وعلي الأكبر وأبي المعصوم المناه إذا لوحظ مواظبة مثل العقيلة زينب وعلي الأكبر وأبي

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضى: ص٩١، ح٠٥.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي: ص٩٢، ح٥٠.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي: ص٩٤، ص٥٨.

الفضل المهارية على عمل فإنه يكشف عن أخذهم من أهل العصمة، أو لكونهم من أرقى مراتب المتشرعة التي سيرتهم حجة، لاسيها وأن سيرتهم معلومة الإمضاء، بل صدرت من المعصومين شهادات في حقهم تكشف عن علو مقامهم، وسمو مراتبهم، فقد ورد عن الحسين المسيرة في حق ولده الأكبر: (أشبه الناس خَلقاً وخُلقاً برسول الله))(۱) والشباهة في الخلق والخُلق تقتضي تقارب الرتب ولو في الجملة.

وقد ورد في أوصافه في بعض الزيارات: ((صفي الله))(٢) و: ((ولي الله))(٣) و: ((أنك من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا))(٤).

كما ورد عن الحسين عليه في مخاطبة العباس: ((بنفسي أنت)) ولابد وأن يحمل على المعنى الحقيقي؛ لأن المجاز في مثل هذه المواقف يتنافى مع العصمة، وغير المعصوم لا يليق بمثل هذا الخطاب.

وورد عن الإمام زين العابدين عليه في عمته العقيلة زينب عليه ((أنتِ عالمة غير معلمة، وفهمة غير مفهمة) (٢) وهذا لا يصح إلا لمن كان قلبه مشرقاً، ونفسه محلاً للفيوضات والعلوم الربانية، ومثله يقال في السيدة

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين عليه (لأبي مخنف الازدي): ص١٦٢، الهامش، وفيه: ((اللهم اشهد أنه قد برز إليهم غلام أشبه الناس خَلقا وخُلقاً ومنطقاً برسولك عَلَيْقاً)).

<sup>(</sup>٢) انظر المزار (لمحمد بن المشهدي): ص٤٦٤؛ اقبال الأعمال: ص٦٥.

<sup>(</sup>٣) المزار (للشهيد الأول): ص١٦١؛ المزار (لمحمد بن المشهدي): ص٥٢٤.

<sup>(</sup>٤) المزار (للشهيد الأول): ص٤٦؛ البحار: ج٩٨، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبرى: ج٦، ص٢٣٧؛ الإرشاد: ج٢، ص٩٠.

<sup>(</sup>٦) الاحتجاج: ج٢، ص٣١، خطبة السيدة زينب الهَكا.

فاطمة المعصومة عليها إذ ورد فيها: ((من زارها و جبت له الجنة))(1) ولا تجب الجنة في زيارة غير المعصوم.

وبعض الأعاظم أضاف الملائكة، فالاقتداء بهم من العمل بالسنة، نظير ما ورد في زيارة الحسين المسين أن الملائكة يزورونه شعثاً غبراً، وتشمل السنة الحديث القدسي الذي يحكيه المعصوم وإن كان نفس الحديث لا يسمى سنة (٢)، ويصح إن قيل بأن ألفاظ الحديث القدسي ليست من الإمام المسيد، وأما إن كانت ألفاظه منه المسيدة فهو مدرج في السنة بلا إشكال.

بل لم يستبعد بعض المراجع شمول السنة لسيرة أمثال سلمان وأبي ذر ونحوهما؛ لشهادة النبي عَنِياً لهما بعلو المقام والرتبة، إذ قال في سلمان: ((سلمان منا أهل البيت)) وقال في حق أبي ذر: ((ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء ذا لهجة أصدق من أبي ذرّ)) ومثله يقال في عمار؛ إذ قال في حقه: ((مؤمن ملئ مشاشه إيهاناً)) ((مؤمن ملئ مشاشه إيهاناً)) المشاشة الطينة والنفس ((من وجيها؛ لأن من سيرتهم توجب القطع بسيرة المعصوم والأخذ منه كان وجيها؛ لأن من أمثالهم في أعلى مراتب المتشرعة، وإن أراد أن سيرتهم بنفسها بغض النظر عن

<sup>(</sup>١) البحار: ج٩٩، ص٢٦٧، ح٥.

<sup>(</sup>٢) القوانين: ص٩٠٤؛ الفقه (السنّة المطهرة): ص٧.

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٢٢، ص٢٢٦، ح٢٨.

<sup>(</sup>٤) البحار: ج٢٢، ص٣٢٩، ح٨٨.

<sup>(</sup>٥) البحار: ج٢٢، ص١٩٥، ح٤.

<sup>(</sup>٦) الفقه (السنّة المطهرة): ص٥٩، (بتصرف).

<sup>(</sup>٧) انظر معجم مقاييس اللغة: ص٩٢٩، (مش)؛ المعجم الوسيط: ج٢، ص١٧٨، (مش).

۳۰۰ ..... فقه الحديث

المعصوم فهو محل تأمل.

## فوائد وحقائق

الفائدة الأولى: لا خلاف في حجية السنة بين الفقهاء والأصوليين والمحدثين، وقد عرفت أن السنة عند الجميع عبارة عن قول المعصوم على وفعله وتقريره. بقي أن نعرف السر في التعبير عنها بهذه المفردات الثلاثة دون ما يرادفها أو يؤدي مؤداها، فيقال مثلاً السنة هي كلام المعصوم وعمله وسكوته أو إمضاؤه، وربها يقال بأن هذا يرجع إلى وضع الواضع تعيينياً كان أو تعينياً كها هو الحال في وضع الأعلام، وفيه نظر؛ لأن المصطلحات العلمية لا تحدث جزافاً، بل لابد وأن تكون مناسبة تقتضيها هذه التسمية دون غيرها؛ وإلا لم تكن علمية، فقد عرفت أن الفقهاء اصطلحوا على السنة المستحب؛ لأن النبي عن علمية، أسسها وشرعها في مقابل الواجب الذي قرره الباري عز وجل، وهذا أحد وجوه السبب لا تمامه.

كما أن الأصوليين أطلقوا لفظ السنّة على ما يقابل الكتاب العزيز باعتبار نسبتها إلى النبي عَيْلاً والإمام عَلَيْكُم في مقابل كلام الله عز وجل.

وأما المتكلمون فاصطلحوا على ما يستمد من الشرع بالسنّة باعتبار أنه طريقة مشروعة ينبغي اتباعها في مقابل البدعة، فلذا كان ينبغي معرفة الحكمة في التعبير عن السنّة بالقول والفعل والتقرير لا ما يرادفها من المفردات المذكورة، ولعل الحكمة في ذلك تعود إلى المعاني اللغوية.

فإنّ القول والفعل والتقرير أخص دلالة من الكلام والعمل والسكوت،

فالقول يطلق على الكلام الصادر عن رأي، ومن هنا يطلق القول على الرأي والمعتقد، ولا يعبر عنه بالكلام (١)، فيقال فلان يقول بالجبر وفلان يقول بقول فلان، كما يقال للمعنى المتصوّر في النفس قبل الإبراز باللفظ (٢) قول فيقال: في نفسي قول لم أظهره، وإليه يشير قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذَّبُنَا الله ﴾ فجعل ما في اعتقادهم قولاً.

كما أن القول يتضمن الإنشاء تكويناً وتشريعاً، بينما الكلام يشمل الأخبار، وإليه يشير قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿ وَلَذَا يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ولذا يقال في موضع الحمد والشكر (قال: الحمد لله) (قال: الشكر لله) ولم يقل (يتكلم الحمد لله) ( كما يقال قال الأمير حينها يأمر بشيء ولم يقل تكلم.

والفعل يطلق على العمل بقصد إيجاد الشيء وأثره بالإيجاد البسيط، فهو متضمن معنى الإنشاء، ولذا يتصف فعل الباري بالفعل دون العمل، فيقال الخلق فعل الله ولا يقال عمله؛ لأن العمل يطلق على إيجاد الأثر في الشيء. يقال فلان يعمل الطين خزفاً ويعمل الخوص زنبيلاً والأديم سقاء ولا يقال يفعل الله ذلك (٢)، وإليه يشير قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوسيط: ج٢، ص٧٦٧، (قول).

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٦٨٨، (قول).

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة: الآية ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة يس: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٥) معجم الفروق اللغوية: ص٤٣٨، الرقم (١٧٦٢).

<sup>(</sup>٦) معجم الفروق اللغوية: ص٣٧٧، الرقم (١٨).

مِن رَّبِّكَ وَإِن لَمَّ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ (') فإنه لم يعبر عنه بالعمل؛ لأنه إيجاد لمنصب الولاية وجعلها، بإنشاء وإلزام للأمة، وفي المفردات جعل الفعل والعمل مترادفين ('').

والتقرير يتضمن معنى الإقرار والإمضاء في مقابل الإنكار "، وهو لا يصدق إلا مع العلم والقصد، بخلاف السكوت، ويتضمن التقرير معنى الثبوت، فيطلق على كل ما هو ثابت ومستقر، ولذا يطلق على ما يدونه الطلاب من أمالي الشيخ والأستاذ بالتقريرات؛ لأنها تحفظ ما يلقيه عليهم شفاها.

ويتحصل مما تقدم: أن التعبير عن السنة بقول المعصوم المعصوم وفعله وتقريره جاء لمناسبة هذه المفردات مع جوهر السنة وغايتها؛ لأن المعصوم منزه عن الجزافية واللغو، فكل حركاته وسكناته وكلماته وتصرفاته تكشف عن الأحكام والمعارف والآداب والسنن الإلهية تكويناً وتشريعاً، فكلامه لا ينفك عن بيان شيء من حقائق الدين والدنيا، وكذا فعله وتقريره، بخلاف التعبير عن الأول بالكلام، فإنه بحسب الاستعمال العرفي أعم من القول؛ لأنه يطلق حتى على اللغط وما يتفوه به النائم، وعن الثاني بالعمل؛ لأن عمل المعصوم المعصوم المعصوم المعملة قد يكون في غير موارد التشريع، كما لو بنى داراً، أو زرع شجرة، أو لاعب صبياً.

وكذا التعبير بالسكوت، فإن السكوت لا يكشف بالضرورة عن إمضاء

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٦٧.

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٠٦٤، (فعل).

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٦٦٢، (قر).

العمل وبيان حكمه؛ إذ قد يكون السكوت لأجل وجود المانع من الكلام، وحيث إن هذه الثلاثة متضمنة للعمل والقصد والإرادة عبر عنها بالسنة؛ لأنها واردة لبيان طريقة الشرع في معانيه وأحكامه.

هذا كله بحسب المفهوم وخصوصية التعبير في اللغة والمصطلح، وأما بحسب الاستعمال الشرعي فقد استعمل بعض هذه الألفاظ مكان البعض الآخر، وأحياناً الاستعمال فيها هو أعم.

وفيه: أن صحة استعمال أحدهما مكان الآخر لا يستلزم وحدة المعنى، ولذا قيل بأن العمل أخص من الفعل (١)، وقد عرفت ما فيه.

وفي رواية أبي بصير أطلق لفظ السنة بمعناها الأصولي؛ إذ قال: قلت لأبي عبد الله على الله على الله عبد الله على الله الله ولا سنته فننظر فيها؟ فقال: ((لا، أما إنك إن أصبت لم تؤجر، وإن أخطأت كذبت على الله)) والمراد بالنظر العمل بالرأي والظنون والأقيسة وكل ما لا يستمد مشروعيته من الكتاب والسنة.

وإضافة السنّة إلى لفظ الجلالة باعتبار أن قول المعصوم ﷺ وفعله وتقريره من الوحي.

وفي رواية يونس بن عبد الرحمن أطلق لفظ القول على كل ما يتعلق برسول الله على الله على الله على على ما يتعلق برسول الله على الله عل

<sup>(</sup>١) مفر دات ألفاظ القرآن الكريم: ص٥٨٧، (عمل).

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٤٠ ح٦.

مبتدعاً. من نظر برأيه هلك، ومن ترك أهل بيت نبيه ضل، ومن ترك كتاب الله وقول نبيه كفر))(١).

ونلاحظ أنه على الطلق لفظ البدعة على العمل بالرأي والظنون؛ لأن السؤال كان عن التوحيد والعقيدة، وهو المصطلح الكلامي للبدعة، والمراد من قول النبي عَيِّلاً ليس الكلام وحده، بل لأن الكفر لا يتحقق بمخالفة قوله فقط، بل بمخالفة فعله وتقريره أيضاً.

ولا يخفى ما في الحديث الشريف من الدلالة على خطورة العمل بالرأي والاجتهاد مقابل النص بمعناه العام الشامل للفعل والتقرير؛ لما فيه من الكفر، والظاهر أنه على رتبتين: رتبة الكفر العقيدي ويتحقق مع تعمد ترك الكتاب والسنة والأخذ بالبدع، والكفر العملي ويتحقق في صورة المخالفة والعصيان مع الإقرار بصدق النبي عَنِياً.

وفي رواية عبد السلام الهروي عن الرضائي أطلق لفظ الكلام على علومهم المهم الله في السنة في المعارف والأخلاق مضافاً إلى الأحكام. قال: ((رحم الله عبداً أحيا أمرنا)) قلت: كيف يحي أمركم؟ قال: ((يتعلم علومنا ويعلمها الناس، فإن الناس لو علموا محاسن كلامنا لاتبعونا))(٢).

وفي رواية ابن أبي يعفور عن أبي عبد الله على الله على كلام النبي عَيْلِهُ. قال: ((إن رسول الله عَيْلَهُ خطب الناس في مسجد الخيف فقال: نضر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها وحفظها وبلّغها من لم يسمعها، فرب

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٠٤، ح٧.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٩٢، ح٥٠.

حامل فقه غير فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه)(١).

وفي رواية داود بن فرقد أطلق لفظ الكلام على القول وهو عكس الرواية السابقة. قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: ((أنتم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا. إن الكلمة لتنصرف على وجوه، فلو شاء إنسان لصرف كلامه كيف شاء ولا يكذب))(٢) وهي دالة على أمور:

الأول: أن الفقاهة في درجاتها العالية تتحقق بفهم معاني كلام المعصوم المعصوم المعصوم المعنى الظاهر فقط، بل المعاني غير الظاهرة التي يتوقف فهمها على فهم القرائن، والنظر في المقيدات والمخصصات الداخلية والخارجية اللفظية واللبية ومعرفة ما يتطابق مع الأصول والقواعد المعتبرة من غيره، وهذا يؤكد ما ذكرناه من أن الرواية ينبغي أن تعرف بمضمونها.

الثاني: أن فقاهة الفقيه وعلومه ينبغي أن تدور مدار كلام المعصوم السلام العصوم السلام الصحابي أو التابعي أو أقوال الحكماء ونحوهم.

الثالث: أن المعاني الباطنة للكلام إذا فهمت تكون حجة كالمعاني الظاهرة.

ويتضح ممّا تقدم: أن السنّة لها معان مصطلحة ومعان استعمالية، والأصل في إطلاق لفظ السنّة هو المعاني المصطلحة؛ لأنها حقائق عرفية خاصة أو عامة، فإذا أطلق وأريد بها الأعم أو الأخص كان ذلك مستنداً إلى القرائن كما عرفته من منطوق الروايات الشريفة.

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٧٧، الباب ٨ من أبواب صفات القاضي، ص٨٩، ح٤٣.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٧، ح٧٧.

الفائدة الثانية: تقرير المعصوم الشيخ حجة كالقول والفعل في عرض واحد، ويتحقق بعدم إنكار المعصوم لما يقع عنده من قول أو فعل، ويراد بعدم الإنكار ما يشمل التقرير بنحويه الثبوتي وهو الإمضاء بإظهار ما يدل على الموافقة كما في قضية عروة البارقي الواردة في العقد الفضولي، والسلبي وهو السكوت وعدم الردع، فالتقرير بنحويه حجة ولكن بشروط:

الشرط الأول: معرفة الموضوع الذي قرره المعصوم الشيام، فلو وقع حوار عنده في واقعة من الوقائع واختلف فيها وسكت فإن سكوته لا يدل على تقرير أحد طرفي الخلاف، ولعل من الأمثلة عليه ما ورد عن الجمهور في سبب نزول الآية الأولى من سورة الحجرات، وهي قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّمَا الَّذِينَ اللهُ وَرَسُولِهِ ﴿ أَنُ فَي البخاري وسنن النسائي عن عبد الله بن الزبير قال: قدم ركب من بني تميم على النبي عَيَالَهُ، فقال أبو بكر: أمّر القعقاع بن معبد بن زرارة، وقال عمر: بل أمّر الأقرع بن حابس، فقال أبو بكر ما أردت إلا خلافي! قال عمر: ما أردت خلافك، فتماريا حتى ارتفعت أصواتها، فنزلت الآية الشريفة (٢)، ونلاحظ أن سكوته عَيَالَهُ لا يعد تقريراً لأي من المختلفين.

ومثله يقال لو وقع الخلاف في مسألة علمية واختلف فيها بين مثبت وناف ولم يعلم أن التقرير تعلق بالإثبات أم بالنفي فإنه لا يمكن عده تقريراً

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ١.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: ج٦، ح٤٧؛ سنن النسائي: ج٨، ص٢٢٦؛ تاريخ مدينة دمشق: ج٩، ص١٩١، الدر المنثور: ج٨، ص٢٥٦؛ وانظر تفسير روح المعاني: ج٢٦، ص٣٩٨، تفسير الآية المزبورة.

لأحد الطرفين؛ لوضوح أن الحكم يتبع الموضوع، فما دام لم يحرز الموضوع لا يمكن عده حجة، ولو شك في أنه قرر أم لا فالأصل العدم، والضابطة العامة لفهم التقرير هو القرائن المحتفة والفهم العرفي.

الشرط الثاني: عدم الإنكار مع وجود القدرة على الإنكار، ويراد بالقدرة الشرعية، فلو كان في ظروف التقية لم يكشف السكوت عن الإمضاء، ووجهه ظاهر، ولو شك في أنه سكت بسبب التقية ونحوها أو للتقرير فالأصل هو التقرير؛ لأن الأصل هو الاختيار، والاضطرار على خلاف الأصل.

والمشهور أن هذا الشرط من مختصات الإمام عَلَيْكُلِم، فلا يشمل النبي عَلَيْظَلَه؛ لأن النبي لا يتقى (١)، وحجتهم فيه أمران:

الأول: أن الأحكام لا تعرف إلا من قبله، فلو اتقى امتنع معرفتها. والثاني: استلزام الإغراء بالقبيح (٢).

وضعفه ظاهر؛ لأن كلا الوجهين منقوضان بتقية الإمام على وبإمكان معرفة الأحكام منه على أفي موضع آخر ومن الأئمة المهم من بعده، فلا يمتنع بيانها، ولا يلزم منه الإغراء بالقبيح، كما أن أصل الدعوى مما لا يساعد عليه دليل؛ لأن النصوص الشريفة والسيرة النبوية تشهدان بوقوع التقية في فعله، ولكن لا التقية الخوفية التي تعني إظهار ما يخالف الاعتقاد دفعاً للضرر البالغ من مثل خوف السلطان وأئمة الجور، وإنها التقية التحبيبية التي

<sup>(</sup>١) الفقه (السنّة المطهرة): ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) مقباس الهداية: ج١، ص٧٨.

تتضمن تقريب القلوب إلى الدين وأهله، أو دفعاً للضرر عنه، أو حماية الإسلام والمسلمين من مخاطر ضعف الإيهان، أو التآمر على الإسلام والمسلمين التي يعبر عنها بالتقية الخوفية أيضاً باعتبار المآل، فالتقية تارة تكون من السلطان، وتارة تكون من الناس تحبيباً أو خوفاً، والتقية التحبيبية ترجع في جوهرها إلى الخوفية؛ لأن الدافع الأساس من وراء التحبيب هو الحذر من الضرر والتوقي منه.

وقد ورد عن سيد الأوصياء على تعريفاً للتقية يدل على أن التحبب والخوف من الضرر من مصاديق التقية إذ عرفها: بمعاملة الناس بها يعرفون وترك ما ينكرون حذراً من غوائلهم (۱). وقريب منه ورد عن الصادق على (۱) وقد شهدت الآيات والروايات والسيرة على أنه ما موراً بالتقية، ويهارسها في أحيان كثيرة؛ إذ أمر الباري أن يجعل في الزكاة سها للمؤلفة قلوبهم، وهم قوم من الأشراف كان النبي على يعطيهم سها من الزكاة ليتألفهم به على الإسلام، فلا تحملهم الحمية مع ضعف نياتهم أن يكونوا إلباً مع الكفار على المسلمين (۱).

وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه ورد تعريف لأبرز هؤلاء

<sup>(</sup>۱) عوالي اللآلئ: ج۱، ص٤٣٢، ح١٣٢؛ مستدرك الوسائل: ج١١، الباب ٤٠ من أبواب الأمر والنهي وما يناسبها، ص٣٣٧، ح٢.

<sup>(</sup>۲) انظر مستدرك الوسائل: ج۱۲، الباب ۳۰ من أبواب الأمر والنهي وما يناسبها، ص۲۷۸، ح۸.

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٨١، الهامش (٥)؛ مجمع البيان: ج٥، ص٧٥، تفسير الآية ٦٠ من سورة التوبة.

المؤلفة قلوبهم، وعد منهم أبا سفيان بن حرب بن أمية، وصفوان بن أمية بن خلف القرشي، والأقرع بن حابس التميمي، وجماعة غيرهم؛ إذ كان رسول الله عَيْلَةُ يعطي الرجل منهم مائة من الإبل ورعاتها وأكثر من ذلك وأقل(١).

وفي رواية زرارة عن أبي جعفر عليه أن هؤلاء دخلوا الإسلام ولكنهم شكاك في بعض ما جاء به النبي عَلَيْلاً، فأمر الله عز وجل نبيه أن يتألفهم بالمال والعطاء لكي يحسن إسلامهم، ويثبتوا على دينهم الذي دخلوا فيه وأقروا به إن رسول الله عَلَيْلاً يوم حنين تألف رؤساء العرب من قريش وسائر مضر (٢).

ونلاحظ أن الغاية من وراء هذا العطاء تكمن في أمرين كلاهما يعودان إلى التقية:

أحدهما: تقريبهم إلى الدين لكن يثبت إيهانهم، وهذه تقية تحبيبية.

ثانيهما: دفع غوائلهم والمنع من ميلهم إلى الكفار والتآمر معهم ضد المسلمين، وهي تقية خوفية.

وفي الروايات ما تضافر نقله عن المصطفى عَلَيْها أنه امتنع عن بعض الأعمال التي كانت تتضمن مصالح هامة مداراة أو خوفاً على الأمة، منها ما ورد في حديث الكعبة؛ إذ قال لعائشة: ((لولا أن قومكِ حديثو عهد بالإسلام لهدمت الكعبة، وجعلت لها بابين))".

وفي حديث آخر قال: ((لولا أني أكره أن يقال إن محمداً عَيْالَةً يقتل

<sup>(</sup>١) تفسير القمي: ج١، ص٩٩٩؛ تفسير نور الثقلين: ج٣، ص١٣٠، ح١٩٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٢، ص٤١١، ح٢.

<sup>(</sup>٣) الفقه (القواعد الفقهية): ص ١٤١؛ البهجة المرضية: ج١، ص ٩٥؛ لسان العرب: ج٩، ص ٩٣، (خلف).

٣١٠ ..... فقه الحديث

أصحابه لضربت أعناق كثير))(١).

وأصرح من ذلك ما ورد في عيون الأخبار عن سهل بن القاسم النوشجاني قال: قال رجل للرضاع الله عن الله عن عن عن عن عروة بن الزبير أنه قال: توفي النبي عَيْد وهو في تقية؟ فقال: ((أما بعد قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ

<sup>(</sup>١) انظر عيون أخبار الرضاع الله الله ١٥٥، ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية ٦٧.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان: ج٣، ص٣٨٢، تفسير الآية ٦٧ من سورة المائدة.

وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ('' فإنه أزال كل تقية بضهان الله عز وجل، وبين أمر الله تعالى، ولكن قريش فعلت ما اشتهت بعده، وأما قبل نزول هذه الآية فلعلة) ('' ولعل العلة في عدم فعلها هو وجود الموانع كوجود النبي عَيْلاً ، وقوة الإسلام بقوة قيادته وحكمتها، والقول بأن الموارد المذكورة كانت من باب تزاحم الأهم والمهم والمصلحة والمفسدة لا يضر بالتقية؛ لعدم امتناع اجتماع عنوانين على مورد واحد، بل إن التقية في نفسها ترجع إلى قانون التزاحم.

ويتحصل: أن التقية على ثلاثة أنواع:

الأول: التقية الخوفية من السلطان الظالم.

الثاني: التقية التحببية لأجل تأليف القلوب وتقوية الدين.

الثالث: التقية الخوفية على مصالح الإسلام والمسلمين.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٦٧.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضايك : ج١، ص١٣٨، ح١٠.

الشرط الثالث: أن يكون التقرير في مورد الإنكار، فلو افتقد المورد مؤهليته لا يعد السكوت تقريراً له، وهذا يصدق في حالات عديدة عمدتها أربع:

الأولى: تطبيق قاعدة الإلزام.

الثانية: تطبيق قاعدة الجب.

الثالثة: الاضطرار والضرورة.

الرابعة: فقدان مؤهلية التقرير.

فلو لوحظ سكوت المعصوم عليه عن شخص محالف طلق زوجته بدون إشهاد أو كافر أكل لحم الخنزير فإن سكوته عليه لا يعد تقريراً للأول ولا للثاني؛ لأن قانون الإلزام أباح هذا السكوت بالعنوان الثانوي.

ولو أسلم الكافر واستبصر المخالف ولم يجدد عقد نكاحه ولم يقض صلواته وسكت عنه الله فإن ذلك لا يعد تقريراً للعقد الباطل، ولا في رفع القضاء؛ لأن السكوت نشأ من قانون الجب، فالسكوت يعد تقريراً في موارد الإنكار وعدم المانع منه.

ولو لوحظ أن المرأة كشفت نفسها للطبيب في محضر المعصوم المسلم الخمر كدواء وسكت عنه فإن هذا لا يعد تقريراً لجواز الكشف ولجواز الشرب؛ لأن السكوت نشأ من وجود الضرورة والاضطرار المبيحين لهما ذلك، ولو شك في أن المطلّق من دون إشهاد مؤمن أو مخالف أو كافر لم يكن التقرير كاشفاً عن الإمضاء؛ لعدم إحراز الموضوع، ولا يوجد أصل عام يرجع إليه في ذلك، إلا إذا كان في مجتمع مؤمن أو مخالف أو كافر

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

بناءً على أن الغلبة في مثله حجة.

والتمسك بأصل الصحة لإثبات الإيمان غير سديد؛ لأن موضوع الأصل المذكوريتحقق بعد التلبس بالعقيدة الصحيحة أو العمل والشك في صحته.

ولو فعل الصبي أو المجنون أو النائم ونحوهما فعلاً وسكت عنه الله فإنه لا يدل على إمضاء الفعل؛ لفقدان مؤهلية الإمضاء. نعم إذا كان شخص ثالث مؤهل يحتمل أن يحمله على الجواز وجب البيان، وإلاّ كان السكوت تقريراً.

ولو شك في وجود خصوصية تبيح السكوت كالاضطرار أو فقدان المؤهلية كان الأصل عدم الخصوصية.

الشرط الرابع: أن لا يخالف التقرير دليل لفظي أو لبي دل على الحكم، فلو عمل المخالف بالقياس في مسألة فرعية وسكت عنه الإمام عليه مثلاً فإن سكوته لا يدل على الإمضاء؛ لوجود الأدلة اللفظية المانعة من العمل بالقياس، وهي تكفي في البيان عن التقرير وتحقيق الغاية، بل سكوته مع وجود الدليل المذكور يكشف عن وجود مانع منه.

الشرط الخامس: أن لا يكون المورد المسكوت عنه مشكوك الحكم، فلو فعل شخص في محضره عليه ما يشك كونه مباحاً أو مستحباً -كما لو أكل وقوفاً أو ترك ما يشك كونه مباحاً أو مكروهاً، كما لو نام بعد تناول الطعام لم يكن سكوته دليل على الإباحة؛ لأن الأمر بالمستحب والنهي عن المكروه ليس بواجب.

هذا وأضاف البعض شرطاً سادساً، وهو أن لا يكون الأمر المسكوت

عنه من القضايا التي يستقل العقل بحسنها وقبحها، فلو سكت المعصوم العصوم الإمضاء؛ لأن المعصوم العصوم عن الإمضاء؛ لأن العقل يحكم بقبح هذا الفعل، وحكمه حاكم في الدلالة على السكوت. وهذا ما نسب إلى صاحب الإشارات (۱)، وفيه نظر؛ لأن استقلال العقل بالحكم ليس قاعدة عامة لجواز السكوت؛ إذ ربها يفعل المرء القبيح والحرام متوهماً حليته وحسنه، فلابد من إرشاده وتنبيهه للقواعد الثلاث: أي التنبيه والإرشاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ولو سلمنا فإنه أخص؛ لأن البيان لا تنحصر فائدته في توجيه الفاعل، بل له فائدة في تعليم الناظر والحاضر، فلو سكت عليه وأورث ذلك شبهة عندهما بالجواز وجب البيان لدفع ذلك؛ لأنه مقتضى اللطف، ولأن القواعد الثلاث المتقدمة تشمل الرفع والدفع، ولا يخفى أن هذه الجهة تجري في جميع الشروط المذكورة؛ إذ يجب البيان في كل مورد أمكن أن يورث السكوت شبهة في أذهان الناس.

ويتحصل: أن التقرير حتى يكون حجة ويقع في عرض قول المعصوم المعصوم المعصوم الله وفعله لابد من تحققه موضوعاً، ولا يتحقق إلا بتوفر الشروط المذكورة، فلو انتفى شرط واحد منها ارتفع التقرير موضوعاً، ولم يكن دالاً أو كاشفاً عن الحكم الشرعي.

## فروع وأحكام

<sup>(</sup>١) الفقه (السنّة المطهرة): ص٥٣.

الفصل الثالث: في أركان الحديث ومصطلحاته .....

بقيت هنا جملة من الأحكام الفرعية المتعلقة به:

الأول: أن التقرير قسمان: إمضائي ثبوتي ويقع بتصريح من المعصوم عليه التصحيح ما يقع كما في قضية عروة البارقي الذي دفع له النبي عَنْ الله ديناراً ليشتري شاة فاشترى شاتين بالدينار، ثم باع واحدة بدينار، وجاء للنبي عَنْ الله بدينار وشاة، فقال له النبي عَنْ الله في صفقة يمينه))(١) والشروط المتقدمة تنطبق هنا حتى يتحقق موضوعاً.

والثاني هو التقرير الإمضائي السلبي، ويتقوم بالسكوت الدال على التقرير، وهو الغالب في تقريرات المعصومين المهملاً ولا فرق بينها في الحجية وإن كان دلالة الأول أقوى؛ لتضمنه تقرير القول والعمل معاً، بخلاف الثاني، ويتحقق الإمضاء الثبوتي بكل صيغة دالة عليه، ويكفي فيه قوله الثاني، (لا بأس) كها ورد في رواية الكناسي. قال: قال لي أبو عبد الله عليه ((أيّ شيء بلغني عنكم؟)) قلت: ما هو؟ قال: ((بلغني أنكم أقعدتم قاضياً بالكناسة)) قال: قلت: نعم جعلت فداك! ذاك رجل يقال له (عروة القتات) وهو رجل له حظ من عقل نجتمع عنده فنتكلم ونتساءل ثم يرد ذلك إليكم. قال: ((لا بأس))(٢).

<sup>(</sup>١) قاموس الرجال: ج٧، ص١٩١، الرقم (٤٨٦٩)؛ مسند أحمد: ج٤، ص٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) رجال الكشي: ص٣٧٨، الرقم (٦٩٢)؛ قاموس الرجال: ج٧، ص١٩٥، الرقم (٤٨٧٨).

على الخلق، وقد خلقهم الله أنواراً، وهم وجهه ونوره وعلمه وحكمته، فلا يختلف حالهم في صغر أو كبر.

الثاني: لا يلزم في التقرير المباشرة وحضور المعصوم المنافي، بل لو حصل بالواسطة كفي، كما إذا بلغ الخبر المعصوم المنافي وكان فيه ما يمكن أن يتنافى مع الشرع وسكت، فإنه يكون تقريراً عرفاً وعقلاً، ولعل من الأمثلة عليه ما رواه الشيخ إلى عن جميل قال: قال الطيّار لزرارة: ما تقول في المساهمة – أي القرعة – أليس حقاً؟ فقال زرارة: بلى هي حق، فقال الطيّار: أليس قد ورد أنه يخرج سهم المحق؟ قال: بلى. قال: فتعال حتى أدعي أنا وأنتَ شيئاً، ثم نساهم عليه وننظر هكذا هو؟ فقال له زرارة: إنها جاء الحديث بأنه ليس من قوم فوضوا أمرهم إلى الله ثم اقترعوا إلا خرج سهم المحق، فأما على التجارب فلم يوضع على التجارب، فقال الطيّار: أرأيت إن كانا جميعاً مدعين ادعيا ما ليس لهما من أين يخرج سهم أحدهما؟ فقال زرارة: إذا كان مدعين ادعيا ما ليس لهما من أين يخرج سهم أحدهما؟ فقال زرارة: إذا كان كذلك جعل معه سهم مبيح، فإن كانا ادعيا ما ليس لهما خرج سهم المبيح (۱).

ونلاحظ أن زرارة أباح استعمال السهم المبيح ولم يردع عنه، ويبدو أن (مبيح) من خطأ النقل، وأصله (متيح) وهو السهم الذي لا نصيب له (٢)، أو يحمل المبيح على أثره باعتبار أن السهم الثالث يبيح التصرف في سهم المقترع بعد خروجه.

ومثله يقال في علم الإمام عليه بأن فلاناً أكل سمك الجرّي وأن إنكاره

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب كيفية الحكم، ص٢٥٧-٢٥٨، ح٤.

<sup>(</sup>٢) الصحاح: ج١، ص٤٠٨، (متح).

يصله، فلو سكت كان تقريراً، ولا يشترط فيه أن يعلم الفاعل بالإنكار أو السكوت، بل لو كان سكوته أو إنكاره عليه الآخرين فيسترشدون به وجب وإن كان الفاعل لا يستجيب، وذلك للقواعد الثلاث المتقدمة.

الثالث: يمكن أن يقع التعارض بين القول والفعل والتقرير، كما يمكن أن يقع بين قولين أو فعلين أو تقريرين، والتعارض لم ينشأ من ذاتها، بل من النقل المتعارض، أو وجود وجوه للاختلاف خفيت على الناقل أو المنقول إليه كما هو واضح، وإلا فإن قول المعصوم واحد لا يتعارض، وكذا فعله وتقريره، فقول البعض بأن التعارض لا يقع في الفعل والتقرير ويختص بالقول غير وجيه (۱) ويمثل له بما لو قال عليه بأن زكاة الفطرة ثلاثة كيلوات من التمر وهو زكى بالحنطة، وأقر من زكى بالمال.

ولو وقع التعارض بين المتفقين، كما لو أقر التمر وأقر المال في الزكاة أو المختلفين كما لو قال بأن الزكاة، من التمر ولكنه زكّى بغيرها فإنه يعالج بحسب قواعد التعارض في جميع الأقسام، فإن أمكن الجمع فهو أولى، وإلا فالتساقط على قول، أو التخيير على قول آخر، وبهذا يتضح أن كل ما يشترط في نقل قول المعصوم وفعله من شرائط حجية الخبر يشترط في التقرير أيضاً.

الرابع: تقرير المعصوم عليه كقوله يفيد الإطلاق والعموم؛ لأن التقييد والتخصيص يفتقران إلى دليل؛ لأن ذلك هو مقتضى الفهم العرفي، وعليه البناء العقلائي.

ومن هنا استفاد الفقهاء من رواية عروة البارقي جواز العقد الفضولي،

<sup>(</sup>١) انظر الفقه (السنة المطهرة): ص٥٥.

وفي رواية عروة القتات جواز الحضور عند العالم أو صاحب العقل لأجل أخذ العلم أو التداول فيه، فالتقرير الوارد في قضية شخصية لا يضيّق الدلالة جا؛ لأن المورد لا يخصص الوارد.

ومثله يقال لو كان التقرير لامرأة، فإن حكمه يسري للرجل وبالعكس؛ لقاعدة الاشتراك في الأحكام إلا ما خرج بالدليل، ولا يعلم أن هذا منه.

ولو أقر النبي عَيْلاً أو فعل فعلاً وشُك في أنه عام أم خاص يرجع إلى اختصاصاته حمل على العموم؛ لأن الأصل هو العموم؛ لقاعدة وجوب التأسي به عَيْلاً إلا ما خرج، ولأصالة عدم الاختصاص، لاسيا وأن اختصاصاته عَيْلاً محصورة ببعض الموارد، فهي في حقيقتها استثناء من العموم يفتقر إلى دليل، فكل مورد يشك في خروجه من العام يحكم ببقائه.

الخامس: لا يختص التقرير بالأحكام الفرعية، بل يجري في الاعتقادات والفضائل والآداب، فلو تحدث هشام بن الحكم في محضره على عن الولاية التكوينية للمعصوم أو رد على دعوى المرجئة أو القدرية أو الأشاعرة في إنكارهم التحسين والتقبيح وسكت فإنه يكشف عن الإمضاء، ويشترط في نقل التقرير ما يشترط في نقل القول من الوثاقة والضبط والنقل الحسي ونحو ذلك من شرائط حجية نقل السنة.

الفائدة الثالثة: إذا فعل المعصوم عليه فعلاً أو قال قولاً أو قرر ولم يعلم أنه من باب تشريع الحكم وتجلي الجانب الإلهي فيه فيكون سنة، أو من باب الفعل العادي والجانب البشري، كما إذا نزل في موضع، أو شرب من بئر، أو أكل من شجرة، أو لبس ثوباً من خز، أو ما أشبه ذلك، فالأقوى حمله على

التشريع؛ لأن الأصل في سلوك المعصوم ذلك، ولإطلاقات أدلة وجوب التأسي والاقتداء؛ إذ قال سبحانه: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَلَّ مَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾ (١).

وقد ورد عن أمير المؤمنين عليه ما يدل على أصالة التشريع في فعل المعصوم عليه إذ جاء في كتاب الاحتجاج عنه عليه كلام طويل يخاطب به بعض المخالفين: ((وأما قولكم إني جعلت الحكم إلى غيري وقد كنت عندكم أحكم الناس فهذا رسول الله عليه قد جعل الحكم إلى سعد يوم بني قريظة وقد كان من أحكم الناس، وقد قال الله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله عَلَيْلَةُ ) (٢).

وتقريب المعنى: أن ظاهر الحال أن التنصيب للحكم والإمارة يخضع لظروفه وحالاته، فيكون قضية خارجية، ولا يكون قضية حقيقية عامة، إلا أن الإمام على أنه من مواضع التأسي. نعم يجب التأسي في الواجبات والمحرمات وجوباً للفعل والترك، وفي المستحبات وترك المكروهات استحباباً.

الفائدة الرابعة: ورد عن النبي عَلَيْهُ في متضافر الأخبار ما يدل على اقتران الكتاب والسنة بصيغتين:

الأولى: قوله عَيْنَالَهُ: ((أني مخلف فيكم الثقلين كتاب الله وسنتي))(٣) بناء

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج: ج١، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٢٢، ص١٣٢، - ٦٦.

على اعتباره السندي.

الثانية: قوله عَلَيْها: ((كتاب الله وعترقي))(١) وظاهر الحديثين أنه في مقام البيان والحصر، وربما يتوهم وقوع التعارض بينهما؛ إذ قد يستفاد من الحديث الثاني أن سيرة العترة عَلَيْكُ ليست من سنته، بل في قبالها، والحق خلاف ذلك؛ لأن الحديثين مثبتان ولا تعارض بين المثبتين، بل يجمع بينهما كما حقق في الأصول، ويتم الجمع بنحوين:

أحدهما: أن يحمل كل منهما على معناه الظاهر، ويكون مفاد الحديثين (كتاب الله وسنتى وعترتي)، وهو وجيه، ومضمونه متواتر.

ثانيهما: أن يتصرف في أحد الحديثين إما بحمل السنة في الحديث الأول على العترة بقرينة الحديث الثاني باعتبار أن قول النبي وفعله وتقريره وحي يوحى فيكون داخلاً في كتاب الله سبحانه، وإما بحمل العترة على السنة مجازاً؛ لقرينة الحديث الأول، ويمكن أن يجمع بينهما بنحو ثالث، وذلك باتخاذ الأدلة الأخرى الكثيرة الدالة على وحدة النبي عَيْلاً والعترة، ولا اختلاف بينهما إلا في الأشكال والصور البشرية، فحديثهم واحد ونورهم (٢)، وقد مرت بعض الأخبار الدالة على صحة نسبة حديث أحدهم المنا للآخر، وعلى هذا يكون ((سنتي)) لفظاً خاصاً أريد به العام، أو ((عترتي)) خاص أريد به العام، وبذلك يرتفع التعارض.

نعم ربها يقال بأنّ مدلول الحديثين يفيدان وحدة النبيء يُنالله والعترة في

<sup>(</sup>١) البحار: ج٥، ص٦٨، ح١.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٢٦، ص١٥٦، ح١١٨؛ وانظر أمالي الصدوق: ص١٨٠، ح٧؛ تفسير القمي: ج١، ص٢٦، البحار: ج٣٣، ص١٤٣، ح٩٥.

السنّة، إلاّ أنه ورد عن النبي المصطفى عَلَيْكَالَةَ: ((الأئمة من أهل بيتي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم))(١) فإن قوله: ((بأيهم)) يتنافى مع وحدتهم وكون سنّتهم واحدة؛ لأنه صريح في اختلاف الأسلوب والقول وطريقة العمل.

وقد ورد عن الرضاع الله (أن كلام آخرنا مثل كلام أوّلنا، وكلام أوّلنا مصداق لكلام آخرنا، فإذا أتاكم من يحدثكم بخلاف ذلك فردّوه عليه، وقولوا أنت أعلم وما جئت به، فإن مع كل قول منّا حقيقة، وعليه نوراً، فها لا حقيقة معه ولا نور عليه فذلك من قول الشيطان)(٢).

والجواب: أن الإشكال المذكور يتنافى مع منطوق الحديث؛ لأنه ينص على وحدة الغاية والأثر في أقوالهم وأفعالهم المنهلاً، ولا يمكن أن يتفق طريقان في غاية واحدة إلا إذا كانا متفقين في الحقيقة غير مختلفين، وإذا لوحظت التعددية والإثنينية بينها فذلك لاختلاف الشكل والأسلوب، وليس لاختلاف الجوهر، نظير انبثاق نورين عن سراج واحد، وصدور فعلين عن فاعل واحد.

فالاختلاف المذكور هو اختلاف الصورة والأسلوب وليس الحقيقة، ولذا لابد وأن تصب جميع الأفعال المتغايرة في الأسلوب والمتفقة في الجوهر والحقيقة في هدف واحد وغاية واحدة، وعلى هذا ينبغي أن يحمل كلام المعصومين المهلم وتلحظ أفعالهم وسيرتهم على المغايرة في الأسلوب والاتحاد في الجوهر، والوقائع الخارجية التي لازمت حياتهم تشهد لهذه

<sup>(</sup>١) الدعائم: ج١، ص٨٦؛ منار الهدى: ص٢٢٤، الهامش.

<sup>(</sup>٢) رجال الكشي: ص٠٤٠-٢٤١، الرقم(٢٠١).

الحقيقة، فإنهم جميعاً عليه للم يعيشوا في فترة واحدة محكومة بظروفها وشروطها، بل في فترات مختلفة وفي ظروف متفاوتة، وعلى هذا الأساس تعاملوا مع كل ظرف وحالة بحسب ما تتطلبه طبيعة الظرف والشروط الزمانية والمكانية والسياسية، وفي هذا التنوع والاختلاف في الأسلوب رحمة عظيمة للعباد تترتب عليه الكثير من المصالح والغايات الدينية والتكميلية للبشر؛ إذ بتعدد أنهاط العمل والمعاملة تتعدد طرق التأسي والاقتداء بهم، فيأخذ كل إنسان أو مجتمع ما يناسب ظرفه من أساليبهم، ويتعلم منهم سبل التعامل معه.

ففي ظروف مشابهة لظروف الإمام أمير المؤمنين الفكرية والسياسية والاجتماعية يقتدى بنهجه فيها، وفي ظروف أخرى تشابه ظروف الإمام الحسن الحسن يتبع نهجه فيها، بينها في ظروف مشابهة لظروف الإمام الحسين الحسين المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة ويتبع نهج السجاد المنطقة والترويض النفسي إذا عاش الناس ظروفاً مشابهة، ويتبع نهج الإمامين الباقر والصادق المنطقة في التعليم والتربية ونشر الأحكام إذا مر الناس بظروف مشابهة وهكذا.

فإنهم المَهَا حجة على العباد وقادة وسادة لابد وأن تستوعب أساليبهم مختلف جوانب الحياة؛ ليكونوا القدوة في كل مجال ومعترك.

والحديث المتقدم يشير إلى أنهم الميالا حقيقة واحدة وغاية واحدة إلا أن أساليبهم تختلف وتتغير، وعلى هذا فإن الناس بأي منهم اقتدوا في نهجه وأسلوبه يهتدون إلى الحق والصواب، فيتفق مدلوله مع مدلول الحديثين السابقين.

فإذا لوحظ وجود أسلوبين ونهجين وقعا في ظرف مشترك يكون الحل هو التخيير، كما ورد في قصة من رأى الإمام الحسن على وبعض أصحابه علم ويطعم، بينها رأى الإمام الحسين وبعض أصحابه صائمين تالين للقرآن في ذاك اليوم، ومثله يقال في نهج الصديقة الزهراء المنه ونهج أمير المؤمنين في معالجة الفتنة التي مرت بها الأمة بعد رسول الله على أذ من يجد ظرفه متناسباً مع ظرف الزهراء المنه على يتبع أسلوب الإعلان والتظاهر والمطالبة بالحقوق، ومن يجد ظرفه متناسباً مع ظرف أمير المؤمنين في يأخذ بنهجه، وربها تختلف الآراء في تشخيص الموضوع، وأن الظرف المعاش بنهجه، وربها تختلف الآراء في تشخيص الموضوع، وأن الظرف المعاش للتشخيص، ويتم عبر الدراسة والتشاور، فيعمل بحسبه وللمصيب أجران: أجر الانقياد وأجر إصابة الواقع، فضلاً عن إدراك مصالحه وللمخطئ أجر الانقياد ومعذوريته عند الحساب.

الفائدة الخامسة: أن السنّة قد تبتلى بنوعين من الاختلاف:

أحدهما: الاختلاف الموضوعي، وينشأ من اختلاف شرائط الزمان والمكان والظروف المحيطة على ما عرفته في الفائدة السابقة، والتعبير عنه بالاختلاف من باب المسامحة لا الحقيقة؛ لأنه ليس من الاختلاف، بل تبدل الموضوع، كتبدل حال المصلى بين السفر والحضر، فيختلف حكم صلاته.

ثانيهما: الاختلاف الحكمي، وهو الذي يعبر عنه بالتعارض، ويحل بواسطة قواعد التعارض من ملاحظة التعادل والترجيح كما في مثل قولهم:

((ثمن العذرة سحت))(۱) و: ((لا بأس ببيع العذرة))(۲) ولابد من التفريق بين القسمين لمعرفة كيفية العمل والتأسى والاقتداء.

الفائدة السادسة: إنّ الأحكام الصادرة من المعصوم على أربعة أقسام: حكم ولائي سلطوي، وحكم فتوائي بناء على صحة التسمية (٣)، وحكم عادي، وحكم قضائي بناء على أنه غير الولائي والفتوائي.

والأول نظير قول رسول الله عَيْالِلهَ للأنصاري الذي جادله سمرة بن جندب في نخلته، وأبى أن يتصالح معه، ويستأذن لدى الدخول عليه، وأبى أن يستعيض عنها بنخلة في الجنة: اذهب فاقتلعها وارم بها إليه، فإنه مضار، ونلاحظ أن الأمر بقلع الشجرة أمر بالضرر إلا أنه جاز لحكومة الأمر الولائى على الحكم الشرعى.

والثاني نظير سائر أقوالهم المتضمنة لبيان الأحكام، وأما الثالث نظير أمر الإمام التي نظير أمر الإمام التي خادمه أن يدخل السوق ويشتري الجبن، فإن شراء الجبن وأكله قضية عادية، والرابع لا يحتاج إلى مزيد بيان.

ولا كلام في وجوب العمل بها جميعاً، وإنها الكلام في الثمرة العملية المترتبة على هذا التقسيم، فإن الأولين يحملان على بيان الحكم والفتوى التي

<sup>(</sup>۱) كفاية الأحكام: ج۱، ص۲۲۶؛ كتاب الصلاة (للآملي): ص۲۳، مصباح الفقاهة: ج٥، ص١٧٥؛ الوسائل: ج١٧، الباب ٤٠ من أبواب ما يكتسب به، ص ١٧٥، ح١، وفيه: ((ثمن العذرة من السحت)).

<sup>(</sup>۲) الوسائل: ج۱۷، الباب ٤٠ من أبواب ما يكتسب به، ص١٧٥، ح٢؛ التهذيب: ج٦، ص٢٧٢، ح٢٧٩، ص٣٧٣، ح١٠٨١.

<sup>(</sup>٣) لأن المعصوم عليه لا يفتي بل يشرع كما حقق في محله.

تقتضي البقاء إلى يوم القيامة؛ لأن حلال محمد عَنِيلًا حلال إلى يوم القيامة، وكذا حرامه، ومثله يقال في القضائي بشرط انطباق الموضوع فيه من حيث القضية الواقعة، بخلاف الثالث، كما أن الحكم الولائي يحمل على وقته وحالته، فيرتفع بارتفاعها كما في قضية سمرة، فإنه حينها قلع الأنصاري نخلته ارتفع الوجوب، بخلاف الحكم الفتوائي فإنه يفيد الإطلاق والبقاء في جميع الأزمنة والأمكنة.

وعليه فإذا علم الحكم الصادر من المعصوم عليه من أي قسم من الأربعة أخذ بمقتضاه، وإذا شك ولم يعلم فهل الأصل في أحكامه الولائية أم الفتوائية؟ وقد مثلوا له بقولهم المهلي ((من أحيا أرضاً فهي له)) فإنه لا يعلم أن مفاده حكم ولائي أم فتوائي؟ الأكثر ذهبوا إلى الأول، وعلى هذا الأساس لم يجيزوا إحياء الأرض إلا باذن المعصوم عليه ومن يمثله في زمن الغيبة كالفقيه الجامع للشرائط، وذهب بعض أصحابنا إلى الثاني (٢)، وعليه الغيبة كالفقيه الجامع للشرائط، وذهب بعض أصحابنا إلى الثاني (٢)، وعليه يجوز الإحياء بدون إذن؛ لأن فتواه كافية، وربها يقال بأن السيرة قائمة عليه وفيه ما فيه.

والثمرة الثانية تظهر في التأسي سعة وضيقاً، فإن سعة التأسي في الحكم الفتوائي تشمل جميع العباد، بخلاف غيره فإنه يختص بشريحة خاصة، فالتأسي على الأول يكون مختصاً بالمعني بالأمر الولائي كالحاكم والوزير وليس لسائر الناس؛ لعدم ثبوت الموضوع، نظير ما يقال في القضاء فإن

<sup>(</sup>١) المبسوط: ج٣، ص٧٧١؛ السرائر: ج٢، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) الفقه (السنّة الطهرة): ص٥٨.

التأسي فيه مختص بالقضاة، فلو قضى المعصوم في قضية ورفع الخصومة بين المتنازعين بواسطة البينة أو اليمين، أو حكم فيها بمقتضى علمه، أو أخرج الحق بواسطة القرائن كما في إخراج على أمير المؤمنين الحق بين المرأتين المتنازعتين في الولد بطريقة خاصة (۱)، وكما في إظهار كذب المرأة التي وضعت بياض البيض على ثوبها لاتهام الرجل بواسطة طبخه (۲)، أو أخرجها بالقرعة أو بالتنصيف بالعدل ونحو ذلك، فإن موضوع التأسي في هذه الموارد مختص بالقاضي ولا يشمل عموم الناس.

فالحكم الولائي كالحكم القضائي مختص بشريحة خاصة من الناس وهم المعنيون بالحكم، وأما الحكم الفتوائي فإنه حجة على جميع الناس، ويجب التأسي به، كما يجب التأسي في الأحكام العادية وفيها الثواب، ولو وقع التردد في الحكم بين كونه قضائياً أو فتوائياً كما هو في قضية هند زوجة أبي سفيان فإنها اشتكت إلى رسول الله عَيْنِيلاً بأن أبا سفيان شحيح ولا ينفق عليها ولا على أولادها، فقال لها عَيْنِلاً: ((خذي لكي ولولدكِ ما يكفيك بالمعروف)) أولادها، فإنه لو كان فتوى يجوز لها ذلك من باب استيفاء حق النفقة أو بدون إذنه، فإنه لو كان فتوى يجوز لها ذلك من باب استيفاء حق النفقة أو التقاص، ولا يتوقف على إذن الحاكم الشرعي، ولو كان قضاءً لا يجوز الأخذ الحاكم، والظاهر أن الأصل في أحكامه عَيْنَا هو الفتوى لا الولاية ولا القضاء؛ لأصالتي التشريع والاشتراك، وعلى فرض الشك فحمله على

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٢١ من أبواب كيفية الحكم، ص٢٨٨، ح١١.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٧٧، الباب ٢١ من أبواب كيفية الحكم، ص٢٨١، ح١.

<sup>(</sup>٣) عوالي اللآلئ: ج١، ص٤٠٢، ح٥٥.

الولاية والقضاء يستدعي وجود أمر زائد فينفى بالأصل، فتبقى الفتوى، وهو القدر المتيقن بين الأربعة، وبعضهم استدل عليه بالغلبة، بدعوى أن الفتوى هي الغالبة في كلامهم المهم ا

الفائدة السابعة: تدخل في السنة الخطب والكلمات وما ينسب إلى المعصوم الكثير من العلوم والأدعية والزيارات والخطب والمواعظ، فإنها تضمنت الكثير من العلوم والمعارف الإلهية الكاشفة عن الشرع وغاياته، وعدم ذكر الإسناد كما في نهج البلاغة والصحيفة السجادية لا يضر؛ لأن وثاقة مثل الشريف الرضي الذي هو ليس بأقل من مثل ابن أبي عمير في الفضل والوثاقة إن لم يكن فوقه يوجب الوثوق بمراسيله، بل صرح بعض الأعاظم بأن مراسيله كالمسانيد (٢٠). هذا فضلاً عن قوة المضمون ونورانيته التي أشار الإمام الرضاء الله أنها من علائم صحة حديثهم، فضلاً عن تعاضد مضامينه مع مضامين القرآن والسنة القطعية، ولذا لم يزل الفقهاء والعلماء وأهل الفضل يعتمدون عليه قولاً وتفسيراً، ويسترشدون به حتى في مسائل أصول الدين.

<sup>(</sup>١) انظر حاشية على القوانين: ص٢٠١؛ البحر الرائق: ج٦، ص٤٥٣؛ الفقه (السنّة المطهرة): ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) الفقه (السنّة المطهرة): ص٠٦.

إن قلت: لعل الشريف الرضي الله عنه عنه عنه هو ضمن قرائن يعتمدها وليست بالضرورة تكون معتمدة لدينا، وما يكون حجة عند أحد ليس بالضرورة يكون حجة على غيره أيضاً.

## قلت:

أولاً: أن الكتاب إذا جمعه من هو ثقة خبير فإنه يكون حجة لدى العقلاء والمتشرعة، ومن هنا اعتمدت الطائفة على كتابي الكليني والصدوق؛ لأنها لم يذكرا في كتابيهما إلا ما كان حجة، ولذا صرح جمع غير قليل باعتبار كل ما جمعاه ما لم يظهر خلافه، وهذا دليل على عدم اعتنائهم بهذا الاحتمال، وكيف كان فالبناء العقلائي والمتشرعي لا يبني على احتمال الخلاف الاجتهادي في التوثيق، بل يحمله على الموافقة والمطابقة، ولو شك فإن أصل الصحة في القول والرأي يوجب مقبولية ما دونه، فتأمل.

ثانياً: أن احتمال الاختلاف الاجتهادي بين الكليني والصدوق والرضي في حجية السند وبين ما نراه نحن ونلتزم به من التوثيقات وأماراتها وإن كان وارداً إلا أنهم في مقام العمل لا يعتنون به؛ لأنه ضعيف، وعلى فرض قوته فلا يصح ترتيب الأثر عليه؛ لأنه منقوض بحال الرجاليين والتوثيقات الرجالية؛ إذ كان العلماء ولازالوا يعتمدون على توثيقات الشيخ والنجاشي وابن طاوس تَرَيُّ وغيرهم مع أن احتمال الاختلاف الاجتهادي بينهم في التوثيقات موجودة، فلو كان احتمال الاختلاف في الاجتهاد يمنع من قبولها فإنه ينبغي أن يمنع من التوثيقات الرجالية أيضاً؛ إذ من أين يمكن إثبات أن الشيخ والنجاشي وابن طاوس لم يختلفوا في خصوصيات العدالة والوثاقة؟

والقول بوجود بعض الروايات الضعيفة - إن صح - فهو لا يضر بأصل اعتبار الكتاب، لاسيها وأن الضعف يختلف من حالة إلى أخرى، وقد مر أن الخبر قد يكون ضعيفاً في السند ولكنه قوى في المضمون بها يجبر ضعفه.

وما قيل في نهج البلاغة يقال في الصحيفة السجادية وسائر الأدعية والمناجاة أو الكلمات والشهادات الواردة في الزيارات الشريفة.

ومن السنة ما يقره الأئمة المهاعر في محضر أحدهم المهاع أو نظم بعض محضرهم الهاع، فإذا أنشد الشاعر في محضر أحدهم الهاع أو نظم بعض كلماتهم في قافية شعرية كما صنعه حسان بن ثابت في قصيدته اليائية في قضية الغدير أو أنشأ الشاعر قصيدة كما في قصيدة الفرزدق الميمية في محضر السجاد الهاعية وقصيدة دعبل التائية في محضر الرضاء الهي ونحوها، فإن ذلك يكون من التقرير، وبهذا الاعتبار تكون حجة وكاشفة عن السنة، كما أن خطابات أصحاب الحسين الهي في عاشوراء التي كانت في محضره إذا تضمنت أحكاماً أو سنناً، ومثله يقال في خطابات عقائل الرسالة وهن أسارى في الكوفة والشام في محضر السجاد السجاد الهي ونحوها تكون حجة.

الفائدة الثامنة: إذا أخبر المعصوم عليه أو فعل أو قال قولاً في المنام هل يعد سنة فيجب العمل بقوله والتأسي بفعله وترتيب الأثر على خبره أم لا؟ احتمالان بل قولان:

إذ قد يقال بالثبوت استناداً إلى بعض الأخبار (١)، وقد يقال بالعدم مطلقاً لجملة من التوالى الفاسدة المترتبة على اعتبار الرؤيا حجة، ولتحرير الحق في

<sup>(</sup>١) القوانين: ج٢، ص٥٦٧.

المسألة لابد من بيان محل النزاع فنقول: إن الرؤيا تقع على أربعة أقسام:

الأول: رؤيا الأنبياء والأولياء المنها تكون حجة بلا إشكال؛ لأن رؤياهم من طرق الاتصال بعالم الملكوت، وقد أشار القرآن الكريم إلى جملة من الرؤى الصحيحة المعتبرة التي تضمنت وحياً إلهياً كرؤيا إبراهيم في ولده إسهاعيل، ورؤيا يوسف الصديق، ورؤيا رسول الله عيالية دخول المسجد الحرام، ورؤياه للشجرة الملعونة ينزون على منبره كما شهد بذلك القرآن وفصل أحداثها.

الثاني: الرؤى الصادقة لغير المعصومين المهلك، نظير رؤيا ملك مصر ورؤيا صاحبي السجن التي فسرها يوسف المهلك وصارت من أسباب امتحان يوسف ومن أسباب نجاته، ولا شك في أنها حجة ومعتبرة، لكن تفسيرها مختص بالأنبياء والأولياء؛ لأنهم يعلمون الرؤيا الصادقة من غيرها.

الثالث: الرؤى التي يقطع صاحبها بصدقها، كالرؤى العديدة التي يراها بعض العباد تتضمن بشارات أو إنذارات ونحوها، وهذه الرؤى في نفسها ليست بحجة؛ لأنها لغير المعصوم، إلا أنها حيث أفادت القطع بصدقها فإنها تكون حجة، ولكن حجيتها تختص بالقاطع، فلا تكون حجة على غير القاطع، كما أنها لا تمثل السنة الحقيقية وإن كانت من السنة في نظر القاطع.

الرابع: الرؤى التي يظن بصدقها، وهي ليست بحجة؛ لعدم حجية الظن، ولاستلزامها التناقض؛ لاختلاف الرؤى وتعددها وتضاربها، وقد اختلف فيها الفقهاء وأهل الحديث على قولين: فقد ذهب المشهور إلى عدم

حجيتها، بل حكي عليه الإجماع (۱) ويقضي العقل بعدم جواز اعتماد الرؤيا؛ لأنها توجب تأسيس دين جديد واختلال نظام المعيشة كما ويستفاد ذلك من بعض الأخبار الخاصة. ونسب إلى صاحب القوانين و مكان القول باعتمادها؛ إذ صرح بأن ترك الاعتماد مطلقاً حتى فيما لو لم يخالفه شيء مشكل، سيما إذا حصل الظن بصحته، كما لو كان الرائي غالباً ما تصيب رؤياه (۲).

وعن العلامة يَّنِيُّ تجويز العمل بها سمع في المنام عن النبي والأئمة المَّهَ اللهُ ا

وكيف كان، فقد استدل لحجية الرؤيا مطلقاً ببعض الأخبار المعتبرة:

منها: ما رواه الصدوق في العيون والأمالي والفقيه بسنده عن علي بن الحسن بن فضال عن الإمام الرضاع الله عليه أنّه قال: ولقد حدّثني أبي عن جدي عن أبيه الله أن رسول الله عليه الله قال: ((من رآني في منامه فقد رآني؛ لأن الشيطان لا يتمثل في صورتي، ولا في صورة أحد من أوصيائي، ولا في صورة واحد من شيعتهم، وأن الرؤيا الصادقة جزء من سبعين جزءاً من النبوة))(٥).

<sup>(</sup>١) انظر الفقه (السنّة المطهرة): ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر القوانين: ج٢، ص٥٦٩.

<sup>(</sup>٣) أجوبة المسائل المهنائية: ص٩٨، المسالة ٩٥١؛ البحار: ج٨٢، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر البحار: ج٦١، ص٢٣٨؛ سفينة البحار: ج٣، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) الفقيه: ج٢، ص٥٨٥، ح٣١٩؛ عيون أخبار الرضايك : ج١، ص٢٨٨، ح١١؛ أمالي الصدوق: ص١٢١، ح١٠.

٣٣٢ ..... فقه الحديث

وقد حمل العلامة المجلسي يَّتُنَّ الشيعة على الخُلصّين منهم كسلمان وأبي ذر وعمار وأمثالهم (١).

ومنها: رواية الصدوق في المصادر الثلاثة المتقدمة بسنده عن علي بن الحسن بن فضال عن أبيه عن الرضاع أنه قال له رجل من أهل خراسان: يا بن رسول الله! رأيت رسول الله عنه في المنام كأنه يقول لي: ((كيف أنتم إذا دفن في أرضكم بضعتي، واستحفظتم وديعتي، وغيّب في ثراكم نجمي؟)) فقال له الرضاع في (أنا المدفون في أرضكم، وأنا بضعة من نبيكم، وأنا الوديعة والنجم، ألا فمن زارني وهو يعرف ما أوجب الله تبارك وتعالى في حقي وطاعتي، فأنا وآبائي شفعاؤه يوم القيامة، ومن كنا شفعاؤه يوم القيامة نجا ولو كان عليه مثل وزر الثقلين الإنس والجن)(٢) وهي متضمنة للتقرير الإمضائي.

ومنها: رواية الكليني بسنده عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله على قال: سمعته يقول: ((رأي المؤمن ورؤياه في آخر الزمان على سبعين جزء من أجزاء النبوة)) (٣) بناء على أن الرؤيا ما يراه المؤمن في منامه لا الفكرة والمعتقد كما قد يتبادر.

<sup>(</sup>١) البحار: ج٥٨، ص٢٣٤، ح١.

<sup>(</sup>۲) أمالي الصدوق: ص۱۲۱، ح۱؛ عيون أخبار الرضاع الله : ج۱، ص۲۸۷، ح۱۱؛ الفقيه: ج۲، ص٥٨٤، ح١١؛ الفقيه:

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٨، ص٩٠، ح٥٨.

ومنها: صحيح معمر بن خلاد عن الرضاع الله عليه قال: ((إن رسول الله عليه الله الله عليه عليه الله الله عليه الله على الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه عليه الله على الله عليه الله عليه الله عليه عليه عليه الله عليه على الل

وروي عن الأئمة المهالي : ((انقطع الوحي وبقي المبشرات ألا وهي نوم الصالحين والصالحات)) (٢) وفي البحار بإسناده عن عبادة بن الصامت قال: سألت رسول الله عَيْنَا عن قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (٣) قال: هي الرؤيا الصالحة يراها المؤمن أو يرى له)) (٤).

كما ذكر العلامة النوري يَنْتُنُ في دار السلام روايات عديدة في هذا، وشرح جملة من فوائد الرؤيا(٧).

ويتحصل: أن هذه الأخبار تخصص أدلة عدم حجية الظن بالتخصيص

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٨، ص٩٠، ح٥٩ البحار: ج٨٥، ص١٧٧، ح٣٩.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٥٨، ص١٧٦، ح٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٤) البحار: ج٥٨، ص١٨٠، ح٤١.

<sup>(</sup>٥) كتاب سليم بن قيس: ص٥١ ٣٠؛ البحار: ج٥٨، ص٤١، ح٨.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور: ج٤، ص ٣٧٤-٣٧٨؛ كنز العمال: ج١٥، ص٣٧٣، ح(٤١٤٣٢) و(٤١٤٣٣) و(٤١٤٣٣)؛ الفقه (السنّة المطهرة): ص ٦٤.

<sup>(</sup>٧) دار السلام: ج٤، ص٢٧٢، الفصل الثامن فما بعده.

الحكمي، كما تكون حاكمة على الوجوه العقلية المذكورة؛ لأنّ العمل بها في مقابل النصوص من الاجتهاد في مقابل النص، وبناءً على عدم ظهور هذه الأخبار بالقسم الثاني والثالث من أقسام الرؤيا فإنه يمكن أن تناقش من وجوه:

الوجه الأول: أن الأخبار المذكورة مبتلاة بالمعارضة مع روايات أخرى صريحة أو ملوّحة بعدم حجية الرؤيا، نظير رواية الصدوق بأكثر من طريق معتبر، بل وصفت بالصحيحة (۱) عن عمر بن أذينة عن أبي عبد الله على في قضية الأذان والدعوى التي يذكرها العامة في تشريعه؛ إذ أطبقوا على أنه كان بالنوم، واختلفوا في نزوله، فالمشهور أنه نزل برؤيا عبد الله بن زيد وعمر، وفي رواية أخرى أنه نزل برؤيا أبي بن كعب (۱) قال: ((يا ابن أذينة ما ترى هذه الناصبة في أذانهم وصلاتهم؟)) فقلت: جعلت فداك إنهم يقولون أن أبي بن كعب الأنصاري رآه في النوم فقال على ((كذبوا والله إن دين الله تبارك وتعالى أعز من أن يرى في النوم) (۱) ثم فصل في كيفية نزول الأذان، وأنه كان بالوحى لرسول الله على الله الله على الله الله على الله على الله الله على الله عل

والجملة الخبرية صريحة في أن الدين لا يؤخذ من الرؤيا، وإطلاقها يشمل سائر ما يتعلق بأحكامه، وتضافر عن الأئمة الملك ((أن الرؤيا على ثلاثة وجوه: بشارة من الله للمؤمن، وتحذير من الشيطان، وأضغاث أحلام))(٤).

<sup>(</sup>١) البيان (للسيد الخوئي): ج١، ص٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٧٩، ص٢٤٢، توضيح.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ج٢، ص١٢-٣١٦، ح١.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ج٨، ص٩٠، ح٦١؛ البحار: ج٥٨، ص١٨٠، ح٤٢.

ومن أضغاث الأحلام ما يحدث به الإنسان نفسه فيراه في منامه (١)، وقد ورد عن النبي عَنْ الله (الرؤيا على ثلاثة: تخويف من الشيطان ليحزن به ابن آدم، ومنه الأمر يحدّث به نفسه في اليقظة فيراه في المنام، ومنه جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة)(٢).

ووردت أخبار كثيرة تصنف الرؤى إلى صادقة وكاذبة، وأن الكاذبة من الشيطان والخيال (٣).

ومن هنا اتفقت الكلمة على أن الرؤيا على أربعة أقسام: رؤيا من الله تعالى ولها تأويل، ورؤيا من وساوس الشيطان، ورؤيا من غلبة الأخلاط، ورؤيا من الأفكار، وكلها أضغاث أحلام إلا الأولى منها(ع).

**ويتحصل مما تقدم**: أن الأخبار في اعتبار الرؤيا والعمل بمؤداها متعارضة، ولابد من الجمع بينها مها أمكن، وتوجد هنا صيغتان للجمع:

الأولى: أن تنظر نسبة الروايات المانعة بالقياس إلى المجيزة، والظاهر أنها أخص، وعليه تخصص الروايات المجيزة أو تقيدها، ونتيجة التخصيص هو جواز اعتماد الرؤى في غير ما يتعلق بالدين والأحكام؛ لأن دين الله أعز من

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ص١٢٥، ح١١؛ البحار: ج٦١، ص١٩١، ح٥٨.

<sup>(</sup>۲) الدر المنثور: ج۳، ص۳۱۳؛ وانظر البحار: ج۸، ص۱۹۳، ح۲۲؛ المصنف: ج۷، ص۲٤۲، ح۱.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٨، ص٩١، ح٢٢.

<sup>(</sup>٤) البحار: ج١٩، ص٢٣٤، ح١؛ وانظر مستدرك سفينة البحار: ج٤، ص٣٨؛ التبيان: ج٥، ص٨٢؛ التبيان: ج٥، ص٨٢٨؛ مع البيان: ج٤، ص٤٧٤.

٣٣٦ ...... فقه الحديث

أن يرى في النوم.

الثانية: أن تكون الروايات المانعة قرينة على أن المراد من الروايات المجيزة ما يوجب القطع بالصحة والصدق بواسطة القرائن؛ لصراحتها في أن جملة من الأحلام أضغاث أحلام، وهي من الشيطان، وما كان من الشيطان غالباً ما يكون مصحوباً بالشكوك والأوهام، بخلاف ما كان من الرحمن.

وربيا يستفاد هذا الجمع من عبارة الشيخ المفيد المفيد قول النبي عَيْلاً: ((من رآني فقد رآني فإن الشيطان لا يتشبه بي))() إذ قسم رؤيا النبي عَيْلاً: (لله المنبي أو لأحد الأئمة الميلاعلي على ثلاثة أقسام. قال: قسم أقطع على صحته، فهو كل منام رأى فيه واحداً منهم وهو فاعل لطاعة أو آمر بها، وناه عن معصية أو مبين لقبحها، وقائل لحق أوداع إليه، وزاجر عن باطل أو ذام لمن هو عليه، وقسم أقطع على بطلانه، وهو ما كان ضد ذلك، وقسم أجوّز فيه الصحة والبطلان، وهو المنام الذي يرى فيه أحداً منهم الميلان وليس هو آمراً ولا ناهياً، ولا على حال يختص بالديانات، مثل أن يراه راكباً أو ماشياً أو جالساً ونحو ذلك، والخبر النبوي يحمل على القسم الأول().

الوجه الثاني: أن الأخبار مجملة من حيث الدلالة؛ إذ لم يعرف المراد من قوله: ((من رآني فقد رآني)) وغاية ما يفيده أن الشيطان لا يتشبه بهم المبتلك، ولكن لا يثبت أن ما يقولونه في الرؤية هو حجة، بل صرح بعض الأعاظم

<sup>(</sup>١) كنز الفوائد: ص٢١٢؛ أمالي الطوسي: ص٣٢٤، ح٩٧، وفيه: ((من رآني في المنام فإياي رأى، فإن الشيطان لا يتشبه بي)).

<sup>(</sup>٢) انظر البحار: ج٥٨، ص١١١؛ كنز الفوائد: ص٢١٢.

بأن هذه الأخبار متروكة العمل قطعاً (۱) ويشهد له إعراض الأصحاب عن القول بحجية الرؤيا، ومن الثابت أن إعراض المشهور عن العمل بالخبر يوجب ضعفه السندي والدلالي، فضلاً عن المانع العقلي من حملها على الإطلاق؛ لأن القول بحجية الرؤى مطلقاً يستلزم التناقض والفوضى واختلال النظام في الفقه والمعارف والأحكام؛ لأن الرؤى تختلف من شخص لآخر، بل الواقع الخارجي يكذب إطلاقها، فها أكثر ما يرى المؤمنون النبي وأحد الأئمة لميكل في صورة علماء وصالحين وليست في صورتهم الخيقية، وربها يتحقق في الخارج ما يدل على أن المرئي لم يكن المعصوم الميكل، وهو كثير الوقوع، وغالباً ما يحصل للمؤمنين، ومن هذا القبيل حكاية رؤيا الشيخ المفيد المنها المعهورة، حيث رأى في المنام فاطمة الزهراء صلوات الله عليها والحسنين المنها معها. قالت له في المنام: يا شيخ علمهما الفقه، فجاءت في يومه والدة السيدين المرتضى والرضي رحمهم الله بهما وقالت: يا شيخ علمهما الفقه (۱).

الوجه الثالث: تضافر القرائن على أن دلالة بعض الأحاديث المذكورة موجهة على معان خاصة، ولا يراد منها الإطلاق، فمثلاً قوله عَلَيْلاً: ((من رآني نائماً فكأنها رآني يقظاناً)) يحتمل معنيين:

أحدهما: التخصيص بالقسم الأول من الرؤيا، فيكون من باب العام

<sup>(</sup>١) الفقه (السنّة المطهرة): ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة: ج١، ص٤١؛ الناصريات: ص٩؛ رسائل المرتضى: ج١، ص٢٧، ترجمة المؤلف.

٣٣٨ ..... فقه الحديث

الذي أريد به الخاص.

ثانيهما: أن يكون للإشارة إلى عدم الفرق بين يقظته ومنامه، فإنّ إحاطته وعلمه وإدراكه للأشياء لا تختلف بين اليقظة والنوم، وقد ورد الحديث للإخبار عن هذه الحالة، والفائدة منها أن يعلم الناس بأنه يدرك في الحالتين معاً إدراكاً واحداً، فيمنعهم ذلك إذا حضر وا عنده وهو نائم أن يخوضوا فيما لا يحسن أن يذكروه في محضره، وقد روي عنه عَنِي أنه غفا ثم قام يصلي من غير تجديد وضوء، فسئل عن ذلك فقال: ((إني لست كأحدكم تنام عيناي ولا ينام قلبي))(١) وبمثله يفسر قول أمير المؤمنين المياهيم في رواية سليم بن قيس المتقدمة(٢).

كما ورد عن الرضاع أنه قال: ((إن منامنا ويقظتنا واحدة)) وهو ما يقضي به العقل؛ لأن المعصوم نور الله وحجته، ولا يعقل أن يحجب نور الله حجاب أو نوم أو غفلة.

فيتحصل من كل ما تقدم: أن المعصوم عليه إذا رئي في المنام وأخبر بشيء من الأحكام أو فعل شيئاً من الأفعال فإنه لا يكون حجة، ولا يكشف عن السنة، إلا إذا أورث الوثوق والاطمئنان؛ لأصالة عدم حجية الظن، على أن ما يفيد الاطمئنان من الرؤى إنها يكون حجة على صاحبه، ولا يصلح أن يكون حجة على الغر.

<sup>(</sup>١) كنز الفوائد: ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب سليم بن قيس: ص٥١ ٣٠؛ البحار: ج٥٨، ص٤٤١، ح٨.

<sup>(</sup>٣) قرب الاسناد: ص ٣٤٨، ح ١٢٥؛ البحار: ج٥٨، ص ٢٣٩، ح٣.

نعم الأخذ ببشاراته والحذر من إنذاراته أمر حسن في نفسه، ولا ينبغي للمؤمن أن يغفل عنه.

الفائدة التاسعة: ذهب العامة إلى وجود التقدم الرتبي بين مراتب السنة الثلاث، وأعلى مراتب السنة السنة العملية، وبعدها تأتي السنة القولية، وسكتوا عن السنة التقريرية، وربها يلحقونها بالعمل، وقدموا القرآن الكريم في الرتبة على السنة، فتكون مجموع مراتب أدلة الدين ثلاثة: القرآن ثم السنة العملية ثم السنة القولية، ولم يوجهوا سبب رجحان سنة العمل على القول، ولكن في تقديم القرآن عليها ذكروا وجوهاً عمدتها وجهان:

الأول: أن القرآن الكريم جاء بطريق متواتر لا يتطرق إليه شك، فهو مقطوع جملةً وتفصيلاً، بخلاف السنّة فقد جاءت من طريق غير متواتر، فتكون مظنونة. نعم هي مقطوعة في الجملة، والمقطوع مقدم على المظنون(١١).

الثاني: أن السنة إما بيان للكتاب أو زيادة على ذلك، فإن كانت بياناً كانت متأخرة عن المبيّن في الاعتبار؛ إذ يلزم من سقوط المبيّن سقوط البيان، ولا يلزم من سقوط البيان سقوط المبيّن، وما شأنه هذا فهو أولى في التقدم، وإن لم يكن بياناً فلا يعتبر إلا بعد ألا يوجد في الكتاب، وذلك دليل على تقديم اعتبار الكتاب.

ومن هنا ورد عن الشافعي القول بأن جميع ما حكم به النبي عَيُّالله هو مما

<sup>(</sup>١) انظر الموافقات: ج٤، ص٣؟ أضواء على السنّة المحمدية: ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الموافقات: ج٤، ص٣؛ أضواء على السنّة المحمدية: ص٣٩.

فهمه من القرآن (۱)، ولازم ذلك انحصار طريق علم رسول الله عَيْلِلَهُ بالقرآن الكريم وحده، كما يلزم أن تكون علوم النبي عَيْلِلَهُ اكتسابية حصولية لا إلهية لدنية، فضلاً عن إمكان خضوعها للفهم وتبدلها بحسبه، ويترتب على هذا القول أيضاً المنع من نسخ السنة للقرآن كما صرح به بعضهم (۱)، وفضلاً عن التوالي الفاسدة العديدة المترتبة على هذا القول في العقائد وأصول الدين فإنه مخدوش من جهات عديدة:

الأولى: أن تقديم السنة العملية على القولية بلا دليل ظاهر، بل يتضمن القول المذكور التفريق بين قول المعصوم وفعله، ولا معنى لهذا التفريق سوى تصحيح نسبة الخطأ والغفلة والنسيان إلى قوله، بخلاف الفعل، ويتوافق هذا الرأي من حيث المبدأ والغاية مع قول بعض الصحابة الذين منعوا من تدوين الحديث، وعللوه بأن النبي عَيْنِالله يهجر، ويتكلم في الرضا والغضب، كما يتوافق مع مسلكهم الكلامي القائل بأن القرآن قديم؛ لأنه كلامه النفسي، وبطلانهما جلي؛ إذ لا فرق بين قول النبي وفعله ماداما يصدران عن العصمة، بل قد يقال بلزوم ترجيح القول على العمل في مقام الدلالة وفهم المعاني؛ لأن دلالة العمل مقرر في الأصول.

والقول بالكلام النفسي لا دليل عليه، بل الأدلة متضافرة على بطلانه كما حقق في علم المعقول، بل بحسب معاييرهم وضوابطهم ينبغي -جدلاً-

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير: ج١، ص٤؛ تفسير الآلوسي: ج٦، ص١٩٠؛ أضواء على السنة المحمدية: ص١٤.

<sup>(</sup>٢) المنار: ج١٢، ص٢٩٤؛ أضواء على السنّة المحمدية: ص٤٢.

ترجيح السنة القولية على الفعلية؛ لأن القرآن المقطوع به شهد لقول النبي عَلَيْهَا بَانه وحي يوحى؛ إذ قال سبحانه: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى \* إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيُ بِأَنه وحي يوحى؛ إذ قال سبحانه: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى \* إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيُ يُوحَى ﴿ (١) فترجيح السنة العملية على القولية ترجيح للمرجوح، بل اجتهاد مقابل النص، والحق أن جميع مراتب السنة الثلاث تقع في عرض بعضها البعض، ولا طولية لها من حيث الاعتبار والحجية. نعم السنة القولية أصرح دلالة من العمل والتقرير؛ لأنها قول وعبارة بخلافها، ولكن الترجيح الدلالي لا يستلزم التقدم الرتبي بينها.

الثانية: أن النصوص الكثيرة من الآيات والروايات دالة على مساواة القرآن والسنة، وأنها متعادلان ولا ترجيح لأحدهما على الآخر؛ لأن الاثنين وجهان لحقيقة واحدة وهو الوحي، بل أمر القرآن ذاته بوجوب اتباع النبي عَيْنِيلاً في كل ما يقول ويفعل ويأمر وينهى؛ إذ قال سبحانه: ﴿وَمَا آتَاكُمُ النّبي عَيْنِلاً في كل ما يقول ويفعل ويأمر وينهى؛ إذ قال سبحانه: ﴿مَّنْ يُطِع الرَّسُولَ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا الله وقال سبحانه: ﴿مَّنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله الله وفي آيات أخرى نص على وحدة القول والعمل، وأن لا فرق بين قول الباري عز وجل وقول رسوله الأمين، ولا فرق كذلك في فرق بين قول الباري عز وجل وقول رسوله الأمين، ولا فرق كذلك في الفعل إذ قال سبحانه: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهُ رَمَى اللهُ وقال: ﴿إِنَّ اللهُ يَدُ اللهَ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ اللهُ وهي صريحة في وحدة اللّذِينَ يُبَايِعُونَ اللهَ يَدُ اللهَ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ اللهُ وهي صريحة في وحدة اللّذِينَ يُبَايِعُونَ الله يَدُ الله فَوْقَ أَيْدِيهِمْ اللهُ وهي صريحة في وحدة القول والعمل الله على الله وقول الله يَدُ الله وقول الله عَلْ الله وقول المول الله وقول الله وقول الله وقول الله وقول الله وقول الله وقول الله و

<sup>(</sup>١) سورة النجم: الآية ٣-٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر: الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٨٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: الآية ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح: الآية ١٠.

٣٤٢ ......فقه الحديث

الفعل والأثر.

وفي حديث الثقلين المتواتر بطريق الفريقين نص المصطفى عَلَيْكَالَهُ على أن الكتاب والسنّة ثقلان لا يفترق أحدهما عن الآخر، وأنها معاً أساس نجاة الأمة، إلى غير ذلك من النصوص، وعليه فالقول بتأخر السنّة عن القرآن غير مستفاد من النصوص، ولا يصح الاستناد إلى الوجوه الاستحسانية العقلية للترجيح مع وجود النصوص؛ لأنه من الاجتهاد مقابل النص.

الثالثة: أن الوجهين اللذين استدل بها لإثبات الترجيح غير سديدين، لأن الوجه الأول منها إن تم فهو أخص من المدعى؛ لإمكان نقضه بالسنة المتواترة، فتكون مقطوعة، كما أن القرآن مقطوع، كما أنه مضطرب ومجمل؛ لأنه لم يعرف مرادهم من ترجيح القرآن لكونه مقطوعاً بينما السنة مظنونة هل المراد القطع السندي أم القطع الدلالي أم القطع بالمعنى المراد؟ فإن كان الأول فهو منقوض بالسنة المتواترة، وإن كان الثاني فلا إطلاق له، بل قد يقال بأن القطع من دلالة السنة لا من دلالة القرآن، وقد أقر القائلون بأن السنة شارحة ومفصلة للقرآن، وكذلك إن كان الثالث.

وأما الوجه الثاني فهو استحساني عقلي يمكن نقضه بوجه عقلي مقابل، لأن فهم معاني الكتاب محتاج إلى السنة دون العكس، والعني أولى بالتقديم، كما ورد أن النبي والإمام المنها كتاب ناطق، والكتاب الناطق مقدم على الكتاب الصامت، كما أنه مبني على فهم خاطئ لمقام النبي والنبوة وسننها؛ لأن السنة وإن كانت بياناً للقرآن ولكن لها ما للقرآن من المزايا والخصوصيات إلا ما خرج بالدليل، بل تواتر في النصوص المعتبرة أن النبي

والإمام المَهْ الله المعصوم هو نور الله ووجهه ويده ولسانه، وهو الغاية التي لأجلها نزل القرآن وفصلت آياته، بل هو أفضل ما خلق الله وأشرف، والقرآن مما خلق سبحانه؛ لأنه كلامه عز وجل كما هو التحقيق.

وما ورد في حديث الثقلين أنها أكبر وأصغر فإن الأكبرية والأصغرية لا تفيد التقدم والتأخر، بل الخصوصيات والآثار، وهي ترجع إلى اللحاظ والاعتبار، فإن الثقل، هو الشيء النفيس المصون. سميا بذلك لأن معرفتها والتمسك بها ثقيل ومادة الثقل لا تتحقق إلا بالقياس إلى الغير، فيقال هذا ثقيل وذاك خفيف، وعلى هذا فإن وصف القرآن بالثقل الأكبر قد ينشأ من كونه محور الدين والأحكام، والسنة نفسها تابعة له، وناظرة إليه، ومكلفة بتبليغه والتضحية في سبيله، أو من كون اتفاق الكلمة على القرآن، بينها السنة وقع الاختلاف فيها، كما أن القرآن محفوظ بينها السنة ابتليت بالدس والوضع؛ لذا تكون مكانته أعلى، إلى غير ذلك من توجيهات، وأما إذا لوحظ المقام والرتبة والمنزلة عند الخالق عز وجل فإن النبي والعترة المهلك هم الثقل الأكبر، ويمكن تقريب ذلك من نواح عديدة:

الأولى: ناحية العلم؛ لأن القرآن الكريم كحقيقة كونية ثقيلة متضمنة للعلوم والمعارف واللطائف والقوانين والأسرار اجتمع كله في قلب المعصوم كما قال سبحانه: ﴿ بَلُ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ (١)، وقد تضافرت الأخبار على أن المراد بأولي العلم في الآية هم الأئمة المنظم (٢)، وقال

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: الآية ٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الوسائل: ج٧٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص١٨٠، الأحاديث ٩-١٢.

سبحانه: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ ﴿ (١) وعلى هذا يكون ثقل المعصوم أكبر؛ لأنه يحمل ثقل القرآن وثقل النبوة والإمامة، بل القرآن علمهم، والعالم أعلى رتبة من العلم وأشرف؛ لأنه محيط ومكتمل به.

الثانية: ناحية الوجود؛ لأن المعصوم حفظ القرآن لفظاً ومعنى وعمل به، وجسد معانيه ومضامينه، وعليه فهو يتضمن الوجود اللفظي والعلمي والخارجي للقرآن، بخلاف القرآن بها هو كتاب وألفاظ، ولعل هذا أحد معاني كون النبي والإمام علي القرآن الناطق.

الثالثة: شرف الذات، فإنه ليس في عالم الإمكان أشرف من ذواتهم الله الذخلقهم الله سبحانه من نوره، وجعلهم أولياءه وأصفياءه وخلصاءه، والقرآن كلامه سبحانه، فهم نور الله سبحانه، والقرآن كلامه، والنور أشرف، وفي بعض الأخبار: ((إن لنا مع الله حالات لا يبلغها ملك مقرب ولا نبى مرسل))(٢).

وفي بعض الأخبار: ((إن لنا مع الله حالات نحن هو، وهو نحن. مع ذلك نحن نحن وهو هو)) (٣).

وبهذا يتضح أن وصف النبي للقرآن بأنه الثقل الأكبر قد يكون ناظراً إلى مستويات السامعين؛ لقصورهم عن فهم مقامات أوليائه أو ناظراً إلى

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآيتان ١٩٣-١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأسرار الفاطمية: ص٢٦٦؛ وانظر الخصائص الفاطمية: ج٢، ص٢٣٦؛ واللمعة البيضاء: ص٢٨؛ ومكيال المكارم: ج٢، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصادر السابقة.

ضرورة حفظ الدين ومنهجه، فإن القرآن هو الجامع المشترك الذي يتفق عليه سائر فرق المسلمين، ولم يقع في أصله واعتباره وحجيته خلاف، بخلاف العترة عليه أن وحيث إن النبي لاحظ أن بيان أهمية القرآن ووجوب حفظه أهم لأن به يحفظ الإسلام ولو بشكله وصورته ذكر أنه ثقل أكبر، ولذا كان الأنبياء والأئمة الميه يفدون أنفسهم لأجل الدين مع أنهم أعلى وأكبر، وربها يقرر أكبرية ثقلهم بتوجيه آخر.

خلاصته: أن الإمام عليه الله ثلاث مراتب وجودية:

المرتبة الأولى: وهي الأعلى، لا تدركها عقول البشر، ولا يمكن إظهارها بكلمات؛ لقصور الكلمة والمتكلم عنها، وإليه يشير قوله عَنْهَ : ((يا علي! ما عرف الله إلا أنا وأنت، وما عرفني إلا الله وأنت، وما عرفك إلا الله وأنا))(1) وهم في هذه المرتبة أكبر من القرآن وكل ما خلق الله سبحانه.

المرتبة الثانية: وهي مرتبة واسطيتهم للفيوضات الإلهية، فكل ما يصل إلى عالم الإمكان من خيرات وبركات إلهية من طريقهم ووساطتهم، فهم أبواب الله وسبيل رضوانه، وإليه تشير الروايات الشريفة: ((بنا فتح الله، وبنا يختم))(٢) وفي الزيارة الشريفة: ((إرادة الرب في مقادير أموره تهبط إليكم، وتصدر من بيوتكم، والصادر عما فصل من أحكام العباد))(٣) وهم بهذا

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ص٥١١؛ المختصر: ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص١١٥؛ خاتمة المستدرك: ج٣، ص٩٤؛ شرح الأخبار: ج٣، ص٥٦٥؛ أمالي الطوسي: ص٦٦، ح٩٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٤، ص٥٧٧، ح٢؛ كامل الزيارات: ص٣٦٦، وفيه: ((الصادق ما فصل)).

المعنى أكبر من القرآن؛ لأنهم واسطته، ولعل مما يشير إليه قوله عَلَيْهِ الله ( ( كنت نبياً و آدم بين الماء والطين )) ( ) وفي حديث النورانية: ( ( كنت ولياً و آدم بين الماء والطين )) ( ) .

المرتبة الثالثة: مرتبة التجلي لأنوارهم وأرواحهم الطاهرة في الوجود البشري، ويعبر عنها بمقام الإمام، أي الشخص الظاهر الذي فرض الله تعالى طاعته على عباده، وحرم عليهم مخالفته، وهو في هذا المقام يكون القرآن أكبر؛ لأنه من طرق علمه، وهو مأمور باتباعه وتفسيره والتضحية بالنفس في سبيله، وعليه يتنزل في ليلة القدر، ومدح الباري عز وجل وليه بأنه يعلم بالكتاب، وعنده علمه، وإليه يشير قول أمير المؤمنين على حينها سئل هل عندكم من رسول الله على أنه شيء من الوحي سوى القرآن؟ قال: ((لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إلا أن يعطي الله عبداً فهما في كتابه))(" كما يشير إليه مثل قوله تعالى: ﴿وَلِنُ مِنْ أَنْبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ وَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَا الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ (وَهِذَا التوجيه أَوْمُكُ مِن الشبهات التي تثار عن علم الأئمة المَنْ واختلاف حالاتهم. تنحل الكثير من الشبهات التي تثار عن علم الأئمة المَنْ واختلاف حالاتهم.

الفائدة العاشرة: ذكر العامة أن الأوامر الصادرة من النبي عَلَيْلاً على قسمين:

(٥) سورة يوسف: الآية ٣.

<sup>(</sup>١) شرح أصول الكافي: ج٧، ص١٦٥؛ عوالي اللآلئ: ج١، ص١٨، ١ الهامش.

<sup>(</sup>٢) مشارق أنوار اليقين: ص٥٥، الهامش؛ الأسرار الفاطمية: ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان: ج٣، ص٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآية ٤٩.

أمر تكليف وأمر إرشاد، ويراد بالأول الأمر المتعلق بشؤون الدين والأحكام وتشريعها، ويتضمن الوجوب والندب، ويقصد فيه القربة والتعبد.

وأما الثاني فيراد به الأمر المتعلق بشؤون الدنيا، ويعد من الآراء المختصة، وإنها أسموه بالإرشاد للإشارة إلى عدم وجوب العمل به؛ إذ قرروا في القواعد الأصولية أن العمل بأمر الإرشاد لا يسمى واجباً ولا مندوباً، ولا يقصد به القربة، ولا يتضمن معنى التعبد. كما يظهر من عبارات بعضهم أن الأصل في أوامر النبي عَنْ هو الإرشاد؛ لأن حمل الأمر على الوجوب والندب يفتقر إلى دليل خاص، فكل ما لم يرد فيه دليل في ذلك فهو إرشاد (۱).

والسر في هذا التفريق بين الأمرين يعود إلى مسلكهم العام القائم على الاعتقاد بأن الرسل غير معصومين في غير التبليغ كما صرحوا به، وبعضهم جوزوا عليهم الكفر<sup>(1)</sup>.

قال ابن حمدان: إنهم - أي الرسل - معصومون فيها يؤدونه عن الله تعالى، وليسوا بمعصومين في غير ذلك من الخطأ والنسيان والصغائر (٣)، وقريب منه قاله ابن عقيل في الإرشاد (٤).

وقال القاضي عياض: أما أحواله في أمور الدنيا فقد يعتقد الشيء على

<sup>(</sup>١) انظر أضواء على السنّة المحمدية: ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة: ج٢، ص١٦٢؛ الفصل (لابن حزم): ج٤، ص١٠؛ نهج الحق: ص١٤٢.

<sup>(</sup>٣) نهاية المبتدئين: ج٢، ص ٢٩١؛ أضواء على السنّة المحمدية: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر أضواء على السنّة المحمدية: ص٤٤؛ نهج الحق وكشف الصدق: ص١٤٢، الهامش.

وجه ويظهر خلافه، أو يكون منه على شك أو ظن بخلاف أمور الشرع (۱)، ويتضمن هذا القول نسبة الجهل إليه فيها يتعلق بأمور الدنيا، وربها أخطأ واشتبه ويفعل ما لا ينبغي، ومن هنا قال بعضهم: قد ثبت أن النبي عَنِيلاً كان يصدق بعض ما يفتريه المنافقون، وذكر جملة من الشواهد لهذا المدعى (۱)، وقال القاضي عياض: فأما ما تعلق منها - أي معارف الأنبياء - بأمر الدنيا فلا يشترط في حق الأنبياء العصمة من عدم معرفة الأنبياء ببعضها، أو اعتقادها على خلاف ما هي عليه، ولا وصم عليهم فيه (۱)، وذكر بعض الشواهد لإثبات ذلك.

وعلى هذا الأساس قالوا بأن الأوامر الإرشادية لا يجب التأسي فيها بالنبي عَنِيلاً، ونسب إلى المحققين منهم القول: بأن النبي عَنِيلاً إذا فعل فعلا نظرنا هل دلت القرائن على أنه فعل ذلك متقرباً به إلى الله تعالى أو لا، فإن لم تدل القرائن على ذلك لم يستحب التأسي به، وكان من فعله على الإباحة من شاء فعله ومن شاء تركه (٤)، وذكر واجملة من الشواهد على هذه الدعوى:

منها: ما رواه مسلم قال: قدم رسول الله عَلَيْكَ المدينة وهم يأبرون النخل، فقال: ((ما تصنعون؟)) قالوا: كنا نصنعه. قال: ((لعلكم لو لم تفعلوا كان خيراً)) فتركوه فنفضت، أو فنقصت، قال: فذكروا ذلك له فقال: ((إنها أنا

<sup>(</sup>١) الشفاء: ج٢، ص١٧٨ - ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) أضواء على السنّة المحمدية: ص ٤٢-٤٣.

<sup>(</sup>٣) الشفاء: ج٢، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٤) الشفاء: ج١، ص١٤٢.

بشر إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنها أنا بشر ))(١).

وفي رواية أنس: ((أنتم أعلم بأمر دنياكم)) $^{(7)}$  وتأبير النخل تلقيحه وإصلاحه $^{(7)}$ .

ومنها: حديث ابن عباس في قصة الخرص، حيث قال رسول عَلَيْكَ : ((إنها أنا بشر فها حدثتكم عن الله فهو حق، وما قلت فيه من قبل نفسي فإنها أنا بشر أخطئ وأصيب))(3).

ومنها: ما ورد أنه لما نزل بأدنى مياه بدر قال له الحباب بن المنذر: أهذا منزل أنزلكه الله ليس لنا أن نتقدمه أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟ قال: ((لا، بل هو الرأي والحرب والمكيدة)) قال: فإنه ليس، انهض حتى نأتي أدنى ماء من القوم فننزله، ثم نغور ما وراءه من القلب فنشرب ولا يشربون، فقال: ((أشرت بالرأي)) وفعل ما قاله (٥).

كما أراد مصالحة بعض عدوه على ثلث تمر المدينة فاستشار الأنصار، فلما

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج٧، ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ج٧، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: ج٣، ص١٩٧، (أبر).

<sup>(</sup>٤) الشفا بتعريف حقوق المصطفى: ج٢، ص١٨٤؛ أضواء على السنة المحمدية: ص٤٣؛ وانظر مجمع الزوائد: ج١، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٥) الشفا بتعريف حقوق المصطفى: ج٢، ص١٨٤؛ أضواء على السنّة المحمدية: ص٤٣؛ وانظر شرح نهج البلاغة: ج١١، ص١١٦.

أخبروه برأيهم رجع عنه (۱)، إلى غير ذلك من الشواهد الدالة على أن المسلمين كانوا أعلم من نبيهم في أمور الدنيا، بل كانت النتائج تظهر على خلاف إخباراته في الوقت الذي يقر النبي نفسه بأنه بشر فيعرضه ما يعرض سائر البشر من الخطأ والنسيان ونحوهما - بحسب ما ذكروا - كما يقر بأن الناس أعلم منه، ونلاحظ في هذا المدعى ثلاث ملاحظات:

الأولى: أنه يلوح إلى ما ذكرناه سابقاً من وجود طائفة كبيرة من الروايات الواردة بطرق العامة لاسيا في البخاري ومسلم تتضمن التبرير لأفعال الصحابة والدفاع عنهم، وتتهم النبي عَيِّالله وتنتقص من شأنه لأجل هذا الغرض.

وواضح أن الغاية التي تقف وراء الاعتقاد بأن النبي غير معصوم في أمور الدنيا وإن كانت عصمة فهي في أمور الدين وتبليغه فقط هي تبرير أعال الحكام والسلاطين، وقبلهم الصحابة الذين خالفوا النبي عَيْنَالَةً في أمور كثيرة، واجتهدوا وغيروا جملة من أحكامه، ومنها قضية الخلافة؛ إذ أخذوها من أهلها، وأعطوها لغير أهلها، وحيث إن الأمر يتعلق بشؤون الدنيا فلا ضير على من فعل ذلك؛ لأن البشر يخطئ ويصيب حتى إذا كان النبي عَيْنَالَةً فها بالك بغيره؟

الثانية: إنكار التأسي بالنبي عَلَيْلاً في أمور الدنيا هو الآخر يلوح إلى ذات الغاية، لأن القول بوجوب التأسي به في الأمور الدنيوية يدين سائر الحكام والملوك الذين حكموا الناس؛ لأنهم لم يتأسوا بسيرته، ولم يقتفوا أثره، وحيث إنه لا وجوب ولا استحباب للتأسى به فلا لوم على كل من خالف

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٨٣؛ أضواء على السنّة المحمدية: ص٤٣.

الثالثة: أن هذا القول والشواهد المذكورة تتوافق مع قول عمر حينها منع من كتابة الحديث الذي يعصم الأمة من الضلالة والضياع: (إن النبي ليهجر)<sup>(۱)</sup> (وإنّه يتكلم في الرضا والغضب)<sup>(۲)</sup> إلى غير ذلك مما يدل على أن أمثال هذه الأحاديث لم تخل من دوافع سياسية، وعليه فإن أمكن تصحيحها سنداً وتوجيه دلالاتها بها لا يتنافى مع حكم العقل ونصوص الكتاب والسنة أخذنا به، وإلا وجب الإعراض عنها؛ لوجود عدة علامات على أنها موضوعة، لاسيها مع النظر إلى ما تقدم من أبحاث الوضع ودوافعه.

وأما المناقشة فيها ذكروا فقد أغنتنا عنها الأبحاث الكثيرة التي قدمها علماء الإمامية في إثبات عصمة الأنبياء الميناء الإمامية في إثبات عصمة الأنبياء الميناء المعصومون عن الصغائر والكبائر، ومنزهون عن المعاصي قبل النبوة وبعدها على سبيل العمد والنسيان، وعن كل رذيلة ومنقصة، وما يدل على الحسة والضعة (٣)، ونكتفى هنا بالإشارة إلى بعض الإشكالات:

**الأول**: أن التفريق بين الأمرين التكليفي والإرشادي مبني على دعويين باطلتين:

الأولى: نقصان الشريعة والفقه واقتصار أحكامهما على جوانب الدين دون الدنيا، وهذه الدعوى في نفسها متهافته؛ إذ لا توجد واقعة إلا ولله

<sup>(</sup>١) در المنضود: ج٢، ص٥٥٥؛ نهج الحق: ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) معالم المدرستين: ج١، ص٢٥٤؛ مكاتيب الرسول: ج١، ص٥٨٦؛ جامع بيان العلم وفضله: ج١، ص٧١؛ سبل الهدى والرشاد: ج٣، ص٣٥.

<sup>(</sup>٣) نهج الحق وكشف الصدق: ص١٤٢.

سبحانه فيها حكم، وللنبي عَلَيْكَ فيها سنّة من قول أو فعل أو تقرير، سواء كانت مختصة بالدنيا كالفقه والأحكام والفضائل والآداب والشؤون العامة.

الثانية: أن إطاعة النبي عَيْنِيلاً غير واجبة إلا في الأحكام الشرعية، وهو منقوض بجملة من الأوامر الإرشادية في الحروب والغزوات وتدبير الدولة والجهاد وإصلاح ذات البين مما يتعلق بالأمور الدنيوية، ولا أحد يشك في وجوب الطاعة والتأسي بالنبي عَيْنِلاً فيها.

الثاني: أن القول المذكور مبني على الاجتهاد في مقابل النصوص الصريحة؛ إذ تضافرت آيات الكتاب على وجوب إطاعة النبي وحرمة مخالفته ووجوب التأسي به مطلقاً وفي جميع الأحوال؛ إذ قال سبحانه: ﴿أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ اللهُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمِّن كَانَ وَأَطِيعُواْ اللهُ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمِّن كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ (١).

والحاصل: أن تقييد إطاعة النبي عَيْلاً والتأسي به بالتكليف دون غيره اجتهاد مقابل النص.

الثالث: أن الشواهد المذكورة بعضها موضوع لتوفر القرائن العديدة عليه، وبعضها مجمل لا يعرف وجه دلالته، بل يتضمن مصالح تقتضيها الحكمة، كتعليم أصحابه المشورة وتأليف القلوب ووضع السنّة الحسنة في

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ٩٠.

احترام القائد لأصحابه، لاسيها في مثل الحرب التي يقدمون فيها أرواحهم، فالحكمة تقتضي مشورتهم فضلاً عن الآيات التي أمرته على الشورى، وأما القول المذكور: ((أنها أنا بشر فها حدثتكم عن الله فهو حق، وما قلت فيه من قبل نفسي فإنها أنا بشر أخطئ واصيب))(۱) فهو باطل بالضرورة؛ لمخالفته للقرآن الذي نص على أن منطقه وحي لا يقبل الخطأ، ومن المتفق عليه بين الفريقين أن كل ما يخالف القرآن فهو زخرف.

<sup>(</sup>١) الشفا بتعريف حقوق المصطفى: ج٢، ص١٨٤؛ أضواء على السنّة المحمدية: ص٤٣؛ وانظر مجمع الزوائد: ج١، ص١٧٨.

## فهرس البحث فهرس الجزء الأول

| ١٥  | المقدمة:                                         |
|-----|--------------------------------------------------|
| ١٥  | الكلمة الأولى: في أهمية البحث                    |
| ۲۱  | الكلمة الثانية: في شبهة التصحيح                  |
| ۲ ٤ | الكلمة الثالثة: قرائن التصحيح للمصادر الروائية   |
| ۲٧  | الكلمة الرابعة: ضرورات البحث في التوثيق المضموني |
| ٣0  | الفصل الأول: في مبادئ البحث وأسسه وملاحظاته      |
| ٣٧  | المبحث الأول: في التعريف بهوية البحث             |
| ٣٩  | أولاً: تعريف علم الحديث                          |
| ٤٢  | ثانياً: موضوع العلم                              |
| ٤٣  | ثالثاً: غاية العلم                               |
| د ه | رابعاً: في حقيقة البحث ورتبته                    |
| ٤٨  | خامساً: تعريف مفردات البحث                       |
| ٤٨  | أولها: الفقه                                     |
| ٥٢  | معاني الفقاهة                                    |

| ،یث | ٣٥٦ فقه الحد                                                |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| ٥٥  | ثانيها: قاعدة العمل بالحديث                                 |
| 71  | المبحث الثاني: في مشاكل الحديث وضرورة البحث                 |
| 74  | تمهيد:                                                      |
| 7 8 | المشكلة الأولى: دعوى عدم حجية السنّة مطلقاً                 |
| ٦٤  | المشكلة الثانية: دعوى أن الحديث مختص بزمانه ومكانه          |
| 70  | المشكلة الثالثة: دعوى أن الحديث مختص بزمانه ومكانه          |
| ٦٦  | المشكلة الرابعة: الإفراط في المناقشات السندية               |
| ٧١  | نتائج وأحكام                                                |
| ٧٧  | المبحث الثالث: في شرعية التوثيق المضموني وثماره وملاحظاته . |
| ٧٨  | أولاً: شرعية التوثيق المضموني                               |
| ٨٠  | مراحل التوثيق                                               |
| ۸۳  | ثانياً: ثمار التوثيق المضموني ونتائجه                       |
| 94  | ثالثاً: ملاحظات البحث                                       |
| 90  | أسباب رجحان الوثاقة المضمونية                               |
| ١.  | الفصل الثاني: دواعي التوثيق المتني والمضموني وأسبابه١       |
| ١.  | التمهيد:                                                    |
| ١.  | المبحث الأول: مشكلة وضع الحديث وآثارها٧                     |
| ١.  | الأمر الأول: في معنى الوضع٨                                 |

| الفهرست                                                |
|--------------------------------------------------------|
| الأمر الثاني: منشأ الوضع وتأريخه                       |
| تدلیس الحدیث                                           |
| الأمر الثالث: في دوافع الوضع وغاياته                   |
| المبحث الثاني: مشكلة أخطاء الرواة                      |
| تهيد:                                                  |
| الأول: الأخطاء السماعية                                |
| الثاني: الأخطاء المعنوية                               |
| الثالث: الأخطاء النقلية                                |
| قواعد توثيق الحديث سنداً ومضموناً                      |
| المبحث الثالث: تأريخ تدوين الحديث وضبطه                |
| تهید:                                                  |
| أولاً: تدوين الحديث عند الجمهور                        |
| الأولى: مرحلة الحفظ في الصدور                          |
| الثانية: مرحلة التدوين                                 |
| الثالثة: مرحلة تمييز الحديث                            |
| الرابعة: مرحلة التهذيب والترتيب                        |
| الوقفة الأولى: في دعوى نهي النبيء للله عن تدوين الحديث |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                  |

| فقه الحديث                                              | ٣٥٨         |
|---------------------------------------------------------|-------------|
| قِفة الثانية: في دعوى تدوين الحديث في القرن الثاني .١٧٩ | الو         |
| الله الوضع في الصحيحين                                  | شواه        |
| وين الحديث عند الشيعة الإمامية١٩١                       |             |
| ث: في أركان الحديث ومصطلحاته وفوائده٢٠١                 | الفصل الثال |
| أول: في أركان الحديث                                    | المبحث الا  |
| السند٤٠٠                                                | الأول:      |
| لمتنلتن                                                 | الثاني: ا   |
| م المتن                                                 | أقسا        |
| : المعنى المقصود                                        | الثالث      |
| ثاني: في مصطلحات الحديث وفوائدها٢١٩                     | المبحث ال   |
| YY•                                                     | تمهيد: .    |
| لحديثل                                                  | أو لاً: ١-  |
| . وحقائق                                                | فو ائد      |
| لخبرلاخبر                                               | ثانياً: ١-  |
| م الخبرم                                                | أقسا        |
| رواية٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                   | ثالثاً: ال  |
| م الرواية ٢٤١                                           | أقسا        |
| . وحقائق ٤٣                                             | فو ائد      |

| ٣٥٩         | الفهرست             |
|-------------|---------------------|
| 7           | رابعاً: صحة الحديث  |
| ۲٦٥         | الصحة عند المتقدمين |
| ۲٦٧         | خامساً: ضعف الحديث  |
| ۲۸۰         | آثار الخبر الضعيف   |
| ۲۸۹         | سادساً: الأثر       |
| ۲۹۳         | سابعاً: السنّة      |
| ٣٠٠         | فوائد وحقائق        |
| ٣١٤         | فروع وأحكام         |
| ٣٥٥         | فهرس البحث          |
| ٣٥٥         | فهرس الجزء الأول    |
| ٣٦١         | فهرس الجزء الثاني   |
| ٣٦٥         | فهرس الجزء الثالث   |
| <b>~~</b> a | فه الحدوال الم      |

## فهرس الجزء الثاني

| ، (دلالاتها واثارها) ٩ | الفصل الرابع: مفردات وقرائن التضعيف |
|------------------------|-------------------------------------|
| 11                     | التمهيد:                            |
| ١٥                     | المبحث الأول: في مفردات التضعيف     |
| ١٦                     | المفردة الأولى: الضعف               |
| 77                     | المفردة الثانية: الغلو              |
| ٣١                     | حقيقة الغلو                         |
| ٣٤                     | الغلو الباطل                        |
| ٣٨                     | ما يجب الاعتقاد به                  |
| ٤٨                     | سبب رمي الرواة بالغلو               |
| ٦٦                     | معاني النصب                         |
| ٧١                     | أهداف الغلاة                        |
| ٩٥                     | الغلو على نحوين                     |
| 9V                     | فوائد وحقائق                        |
| 11.                    | الغلو عند العامة                    |
| 171                    | المفردة الثالثة: التفويض            |
| ١٢٨                    | أقسام التفويضأ                      |
| 179                    | مر اتب التفويض                      |

| ٣٦٢فقه الحديث                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|
| ملاحظات وحقائق في التفويض                                          |
| المفردة الرابعة: مخلّط                                             |
| معاني التخليط                                                      |
| نتائج وآثار                                                        |
| المفردة الخامسة: منكر                                              |
| المفردة السادسة: الوضع٧٤                                           |
| معاني الوضع واعتباراته                                             |
| السابعة: مفردات أخرى                                               |
| المبحث الثاني: في قرائن التضعيف                                    |
| القرينة الأولى: الإقلال من مقامات الأئمة اليَّكُ                   |
| القرينة الثانية: أن يكون من عمال الحاكم الظالم وأعوانه             |
| القرينة الثالثة: أن يكون الراوي من بني أمية٩٣                      |
| القرينة الرابعة: فساد العقيدة                                      |
| فوائد وحقائق                                                       |
| الفصل الخامس: مفردات وقرائن التوثيق والتقوية (دلالتها وآثارها). ٢٩ |
| التمهيد:                                                           |
| التنبيهات                                                          |
| المبحث الأول: في مفردات التوثيق والتقوية                           |

| ٣٦٣                               | الفهرستا                                |
|-----------------------------------|-----------------------------------------|
| 7 £ 7                             | المفردة الأولى: العدالة                 |
| 7 £ 7                             | المفردة الثانية: الثقة                  |
| ۲٥٤                               | فوائد وحقائق                            |
| ۲٦٢                               | المفردة الثالثة: الحجة                  |
| ۲٦٤                               | المفردة الرابعة: صحيح الحديث            |
| ۲٦٨                               | المفردة الخامسة: عين                    |
| ۲۷۱                               | المفردة السادسة: من أصحابنا             |
| ٢٧٣                               | المفردة السابعة: شيخ الطائفة            |
| ل تصحیح ما یصح عنه۲۷٦             | المفردة الثامنة: أجمعت العصابة على      |
| 791                               | فوائد وحقائق                            |
| ٣٠٧                               | المفردة التاسعة: ممدوح                  |
| منين عَلَيْتُا فِي وَنَحُوهَا ٣٠٩ | المفردة العاشرة: من أولياء أمير المؤ    |
| ة ونحوه٣١٩                        | المفردة الحادية عشرة: شيخ الإجاز        |
| ٣٣٠                               | فوائد وحقائق                            |
| ٣٤٢                               | المفردة الثانية عشرة: لا بأس به         |
| ٣٤٧                               | المفردة الثالثة عشرة: أسند عنه          |
| والسندوالسند                      | الرابعة عشرة: مفردات توثق المتن         |
| ىة                                | المبحث الثاني: في قرائن التوثيق و التقو |

| فقه الحديث           | ٣٦٤                                            |
|----------------------|------------------------------------------------|
| ٣٧٨                  | تمهيد:                                         |
| ٣٧٩                  | القرينة الأولى: الوكالة عن الأئمة اللهِّك      |
| ٣٨٨                  | فوائد وحقائق                                   |
| لة القدر والمنزلة٥٠٤ | القرينة الثانية: العناوين الكاشفة عن جلا       |
| ٤٣٨                  | فائدتان                                        |
| ٤٥٤                  | القرينة الثالثة: كثرة الرواية عن الأئمة ليَهَا |
| نه عنهم              | القرينة الرابعة: رواية الثقات عنه أو روايت     |
| الرجل                | القرينة الخامسة: رواية أجلاء الطائفة عن        |
| في كتبهم             | القرينة السادسة: رواية المتأخرين الرواية       |
| ٥ ٤ ٠                | نتائج وخلاصات                                  |
| ٥ ٤٣                 | فوائد وحقائق                                   |
| ٥ ٤ ٩                | الفهرستالفهرست                                 |

## فهرس الجزء الثالث

| ٩                                      | الفصل السادس: في تحمل الحديث وأدائه وآدابه |
|----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ١١                                     | المبحث الأول: في شروط تحمل الحديث وطرقه    |
| ١٢                                     | أو لاً: الشروط                             |
| ١٦                                     | ثانياً: طرق تحمل الحديث                    |
| ٠٦                                     | الطريق الأول: السماع من الشيخ              |
| ۲۰                                     | فوائد وحقائق                               |
| ۲۸                                     | الطريق الثاني: القراءة على الشيخ           |
| ٣٣                                     | الطريق الثالث: الإجازة                     |
| ٣٩                                     | غايات الإجازة                              |
| ٤٣                                     | الأقوال في تحمل الحديث بالإجازة            |
| ٤٦                                     | فوائد وحقائق                               |
| ٥٦                                     | الطريق الرابع: المناولة                    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | الطريق الخامس: الكتابة                     |
| ٠٦                                     | شروط الكتابة                               |
| ٦٨                                     | الطريق السادس: الإعلام                     |
| ٧٢                                     | الطريق السابع: الوجادة                     |
| <b>ለ</b> ٦                             | فو ائد و حقائق                             |

| فقه الحديث |                                              |
|------------|----------------------------------------------|
| ٩٦         | هل الأصل يوجب التوثيق؟                       |
| ١٠٩        | المبحث الثاني: في شروط أداء الحديث وأسلوب    |
| 11         | أولاً: في شروط الأداء                        |
| 110        | ثانياً: في أسلوب الأداء                      |
| 117        | هل يجوز الرواية بالمعنى؟                     |
| 170        | شروط نقل المعنى                              |
| ١٢٨        | فوائد وحقائق                                 |
| ب التحديث  | المبحث الثالث: في فضل طلب الحديث وآداب       |
| ١٤٠        | أولاً: فضل طلب الحديث                        |
| ١٤٧        | ثانياً: آداب التحديث                         |
| ١٤٧        | الأول: آداب طالب الحديث                      |
| ١٥٦        | الثاني: آداب التحديث                         |
| 171        | الفصل السابع: في أقسام الحديث وأحكامه        |
| ١٦٣        | التمهيد:                                     |
| اره۱٦٧     | المبحث الأول: في الحديث المتواتر حقيقته وآثا |
| ١٦٨        | المطلب الأول: في حقيقة التواتر وشروطه        |
| ١٧٠        | أركان التواتر                                |
| 177        | شروط التواتر                                 |

| ٣٦٧   | الفهرست                                      |
|-------|----------------------------------------------|
| ١٧٧   | المطلب الثاني: في وقوع التواتر وإفادته العلم |
| ١٧٧   | أو لاً: وقوع التواتر                         |
|       | ثانياً: في إفادته العلم                      |
| ١٨٤   | المطلب الثالث: في أقسام التواتر وفوائده      |
| ١٨٧   | في وقوع التواتر                              |
|       | فوائد وحقائق                                 |
| 190   | المبحث الثاني: في حديث الواحد                |
| 197   | المطلب الأول: في حقيقة حديث الواحد           |
| ١٩٧   | الأول: الخبر المحفوف بالقرائن القطعية        |
| ۲•٤   | القرائن الوثوقية                             |
| ۲٠٥   | الثاني: الخبر المستفيض (المشهور)             |
| ۲۰۸   | أنواع الشهرة                                 |
| ۲•۹   | الثالث: الغريب                               |
| 717   | المطلب الثاني: شروط حديث الواحد وأقسامه      |
| ۲۳٤   | أقسام الحديث وآثارها                         |
| ۲۳٤   | القسم الأول: الخبر الصحيح                    |
| 7 ٤ 1 | فوائد وحقائق                                 |
| 701   | القسم الثاني: الخبر الحسن                    |

| الف |
|-----|
|     |

## فهرس الجزء الرابع

| صل الثامن: في التوثيق المتني والمضموني للخبر أركانه آثاره وأدلته ٩ | لف |
|--------------------------------------------------------------------|----|
| التمهيد:                                                           |    |
| المبحث الأول: في التوثيق المتني أركانه وضروراته ١٥                 |    |
| أولاً: أركان التوثيق المتني                                        |    |
| ثانياً: ضرورات التوثيق المتني٢٦                                    |    |
| الأولى: الضرورة الاجتهادية                                         |    |
| الثانية: قلة المصادر التوثيقية                                     |    |
| والثالثة: قصور المصادر الرجالية عن الإيصال إلى الوثاقة             |    |
| التامة                                                             |    |
| رجحان الكليني على النجاشي في التوثيق ٢٩                            |    |
| طريق معرفة آراء القدماء                                            |    |
| المبحث الثاني: التوثيق المضموني حقيقته شروطه وأسبابه ٥٧            |    |
| أولاً: حقيقته                                                      |    |
| ثانياً: الشروط                                                     |    |
| ثالثاً: أسبابه                                                     |    |
| السبب الأول: النقل بالمعنى                                         |    |
| تاخره الحديث                                                       |    |

| ٣٠ فقه الحديث                                                  |
|----------------------------------------------------------------|
| السبب الثاني: التقطيع المخل                                    |
| السبب الثالث: التخليط                                          |
| السبب الرابع: تصرّف الراوي٨٣                                   |
| السبب الخامس: قصور الراوي                                      |
| السبب السادس: التصحيف والتحريف في المتن ٩٥                     |
| السبب السابع: الوضع والاختلاق والدس١٠٠                         |
| المبحث الثالث: الآثار العملية للوثاقة الخبرية (لفظاً ومضموناً) |
| ١٠٧                                                            |
| الأثر الأول: وجوب النظر إلى متن الحديث ومضمونه١٠٨              |
| الأثر الثاني: صحة اعتماد كتب المتأخرين                         |
| الأثر الثالث: إمكان تحصيل التواتر                              |
| الأثر الرابع: تطابق الفقيه والباحث مع السنن الإلهية١٢٧         |
| الأثر الخامس: وجوب التسليم للخبر                               |
| المبحث الرابع: في أدلة التوثيق المتني (لفظاً ومضموناً)١٤١      |
| الدليل الأول: الإجماع                                          |
| أو لاً: كلمات العامة                                           |
| ثانياً: كلمات الخاصة                                           |
| الدليل الثاني: الآيات والروايات                                |

| الفهرستا۳۷۱                                                     |
|-----------------------------------------------------------------|
| الدليل الثالث: العقل                                            |
| نتائج وخلاصات                                                   |
| الفصل التاسع: في قواعد التوثيق المتني والمضموني وطرقه وتطبيقاته |
| ١٨٥                                                             |
| التمهيد:                                                        |
| المبحث الأول: في قواعد التوثيق المتني                           |
| المطلب الأول: في أصول التوثيق المتني                            |
| الأصل الأول: مؤهلية الباحث                                      |
| الأصل الثاني: تصديق حقانية كلام المعصوم علي الثاني: تصديق       |
| الأصل الثالث: تصديق وحدة كلام المعصوم عَلَيْكُمْ١٩٧             |
| الأصل الرابع: تصديق عمق كلام المعصوم عليه ٢٠٠٠                  |
| المطلب الثاني: في طرق التوثيق المتني                            |
| المبحث الثاني: في قواعد التوثيق المضموني                        |
| تمهيد:                                                          |
| المطلب الأول: في الضوابط العقلية (اللبية)                       |
| الضابطة الأولى: مطابقة ومخالفة الحديث للضرورات . ٢٢٠            |
| الضابطة الثانية: مطابقة مضمون الخبر للحقائق العلمية             |
| 777                                                             |
| الضابطة الثالثة: موافقة الحديث للتأريخ الصحيح ٢٣٨               |

| ٣٧٢ فقه الحديث                                         |
|--------------------------------------------------------|
| ما يجب ملاحظته في القرائن التأريخية                    |
| الضابطة الرابعة: القرائن والمناسبات٤٥٢                 |
| المطلب الثاني: في الضوابط الشرعية                      |
| الضابطة الأولى: موافقة مضمون الخبر للقرآن الكريم . ٢٦٢ |
| قول العامة في قاعدة العرض                              |
| فوائد وحقائق                                           |
| الضابطة الثانية: موافقة الحديث لمحكمات السنّة القطعية  |
| Y 9 V                                                  |
| الضابطة الثالثة: موافقة آراء العامة ومخالفتهم٥٠٣       |
| شروط مخالفة العامة وموافقتهم                           |
| فوائد وحقائق                                           |
| الضابطة الرابعة: موافقه الشهرة ومخالفتها               |
| شروط الشهرة الجابرة والكاسرة                           |
| فوائد وحقائق                                           |
| خاتمة في أهم النتائج                                   |
| المصادر                                                |
| الفهرست                                                |
| \$\$A                                                  |

| ٣٧٣ | الفهرستالفهرست    |
|-----|-------------------|
| ٤٤٥ | فهرس الجزء الأول  |
| ٤٥٠ | فهرس الجزء الثاني |
| ٤٥٤ | فهرس الجزء الثالث |
| ٤٥٨ | فهرس الجزء الرابع |