المعتمد في الأصول (المبادئ العامة والحجة اللفظية)

## المعتمد في الأصول

(المبادئ العامة والحجة اللفظية)

الجنع الأول

المقدمة -الفصل التمهيدي- حجية ظواهر الألفاظ

الشيخ فاضِل الصفَّار







- (١) سورة النساء: الآية ٨٣.
- (٢) مستطرفات السرائر: ص٥٧٥؛ رسائل الكركي: ج٣، ص٤٩؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٦٢، ح٢٠٠١.
- (٣) مستطرفات السرائر: ص٥٧٥؛ وانظر الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٦٢، ح٢٠٢، ٣٣٢٠.

# عُرِّبُهُ

#### وتتضمن كلمات:

## الكلمة الأولى: في أهمية البحث الأصولي وتأسيسه

لا ريب أن لعلم الأصول الأثر البالغ في تكوين ملكة الاجتهاد لدى الفقيه، ولا يمكن أن تكتمل عملية الاستنباط إلا بتطبيق قواعده وضوابطه، وإلا كانت الفتوى قاصرة عن الصواب، بل فتوى بغير علم، ومن هنا ذهبنا تبعاً لجمع من الأعاظم إلى أن موضوع علم الأصول هو الحجة في الفقه، فلولا القواعد التي ينقحها الأصولي ويحقق صغراها وكبراها لا يمكن للفقيه أن يتفقه، ولا يمكنه أن يفتي عن حجة منجزة ومعذرة، ولذا دأب علماؤنا ومنذ زمان الأئمة الميلا على البحث الاصولي ونقحوا مباحثه، وأبانوا وجوه الاختلاف والاتفاق فيه، وما من عصر إلا وبرز فيه جمع من الفحول ممن بذلوا قصارى جهدهم في ذلك إلى يومنا هذا.

ولا يمكن أن يكون الفقيه فقيها من دون أن يبذل عمراً طويلاً في دراسة الأصول وتدريسه والتحقيق في مسائله وتحرير ضوابطه وإتقان قواعده، بل الملحوظ من تأريخ كبار الفقهاء دأبهم على هذا إلى آخر مراحل عمرهم المبارك، وذلك لما يرونه من الأثر البالغ لهذا العلم في الفقاهة والاستنباط، وفي حدوث الملكة وقوتها، ولذا اعتبره البعض ميزان الفقاهة، وبعضهم ميزان الفقيه الأعلم، وقال: إن الأعلم في الأصول هو الأعلم في الفقه.

وربها يجد المتتبع وجود رأي يخالف ذلك لبعض أصحابنا الأخباريين، فأنكروا أهمية علم الأصول، ونسبوه إلى العامة لكن التحقيق ساقنا إلى أن خلافهم ناشئ من أحد سببين:

الأول: عدم إحاطتهم بحقيقة ما يقوله الأصوليون، فتوهموا أن القواعد الأصولية تقابل الأخبار وليست مستندة إليها، والحال هي قواعد عقلية وعقلائية يستند إليها الأصولي والفقيه لفهم الأخبار وإدراك مضامينها.

الثاني: تصور بعضهم وحدة النهج الأصولي بين العامة والخاصة، فتوهم وقوع التأثر بآرائهم والأخذ منهم، وحيث إن الأئمة الميالا قد ردعوا عن الأخذ منهم قالوا بعدم اعتباره وإنه مأخوذ من العامة.

مع أن الحق الذي تضافرت عليه الأدلة وجود المباينة الكبيرة بين أصولنا وأصول العامة يعرفها كل من خاض في مباني الفريقين، وعرف أبحاثها، إلا في بعض مباحث الألفاظ التي تتعلق بفهم مداليل الألفاظ

عند العرف العربي، وهي قضية عامة لا يختلف عليها أصولي ولا أخباري، فإن أصولنا منذ زمان النبي عَلَيْلاً كان معمولاً به لدى بعض الصحابة كما تشهد به الأخبار، إلا أنه تبلور أكثر وأجلى في زمان الأئمة المبتِّك، ووضعوا له بعض الضوابط دونها بعض أصحابهم في رسائل خاصة، مثل كتاب (الألفاظ ومباحثها) لهشام بن الحكم المتوفي عام ١٩٩هـ(١)، وكتاب (اختلاف الحديث ومسائله) ليونس بن عبد الرحمن المتوفي عام ٢٠٨هـ ٢٠، وكتاب (الخصوص والعموم وإبطال القياس) لابن سهل النوبختي المتوفى عام ٣١١هـ، وقد لقي الإمام العسكري السلام، وكتاب (خبر الواحد والعمل به) وكتاب (الخصوص والعموم) للحسن بن موسى النوبختي ابن أخت أبي سهل النوبختي المبرز على نظرائه في زمانه من القرن الثالث الهجري (٤)، وقد تضافر في الأخبار الشريفة بعض الاصطلاحات الأصولية كالناسخ والمنسوخ والعام والخاص والمطلق والمقيد والأمر والنهي والإجزاء (٥) وغيرها مما يشهد بقدم الأصول عندنا منذ زمان الباقر والصادق والكاظم والرضاهيُّك، وبذلك يتضح أن لأصحابنا قصب

<sup>(</sup>١) الفهرست (للطوسي): ص١٧٤ - ١٧٥، رقم ٧٦١.

<sup>(</sup>٢) الفهرست (للطوسي): ص١٨١، رقم ٧٨٩.

<sup>(</sup>٣) الفهرست (للطوسي): ص٤٦، رقم ١٥٠؛ رجال العلامة الحلي إَنْ يَرَانُ ص٣٩، ح٧.

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشي: ص٦٣، رقم ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٤٨، ح١٧٧٣؛ جامع الأحاديث: ج١، ص٢٠٠، ح٢٠٣؛ المبسوط: ج٢٨، ص٩٩.

السبق فضلاً عن علو الكعب في علم الأصول، وأن أصولنا مستند إلى الأئمة المبينا وليس كما اشتهر على بعض الألسنة من أنه من مؤسسات العامة، وأنهم أول من صنفوا فيه، كما نسبوا ذلك إلى الشافعي. على أن كتاب الشافعي (الرسالة) ليس أصولياً بل حاوياً على الكثير من المباحث الكلامية واللغوية.

كما أن لأصحابنا طول الباع في تنقيح موضوعات مسائله وتحرير قواعده طبق موازين الشرع والعقل والنهج العقلائي كما يشهد بذلك تفاوت الآراء والفتاوى بين الفريقين، فإن الذي يقارن بينهما يعرف الفرق الشاسع بين الفقه الإمامي وفقه غيرهم من حيث الدقة والعمق والقرب من الفطرة والواقع العلمي والقدرة العالية على مواكبة الزمان ومعالجة أزماته وسد حاجاته بخلاف غيره.

كما يتضح مدى بعد ما يقوله بعض الأخباريين عن الصواب، وقد تعرضنا في ثنايا المباحث إلى آرائهم، وعرضناها للتحليل والنقد، وتوصلنا في الكثير منها إلى أن الخلاف الأصولي الأخباري في جملة من المباحث الأصولية لفظي وليس بحقيقي كما يجده الباحث في بحث حجية ظواهر الكتاب ومباحث حجية القطع والخبر الواحد، والخلاف المزعوم ناشئ من قصور العبارات، أو اضطراب المتون لدى الفريقين، أو الخلل في النقل، ولدى التحقيق ومراجعة كلمات الفريقين في مصادرها الأصلية وجدنا أن ما يقوله كل فريق وينسبه إلى الآخر يفتقر إلى الدقة.

والنتيجة أن الأصوليين والأخباريين كلاهما يعملون بالقواعد الأصولية، ويستندون إليها في الاستنباط، واختلافهم في المباني لا يعني الاختلاف في الأصول، فما أكثر ما يختلف الأصوليون في المباني الأصولية ولا يخرجهم من الأصول العامة للعلم!

نعم تطور علم الأصول تطوراً كبيراً في العصور المتأخرة لاسيا في زماننا هذا، وبلغ من العمق والدقة ما يبهر العقول، ولا غرو في ذلك، فقد اشتغل في تنقيحه وترسيخ قواعده جهابذة العلماء والفقهاء على مر العصور حتى قال بعضهم إنه قد بلغ علم الأصول النهاية، وصارت أبحاث المتأخرين عبارة عن تكرار لمباحث السابقين مع بعض التمايز الذي يفرضه اختلاف الآراء والأذواق والمشارب.

#### الكلمة الثانية: نقد الأبحاث المتداولة

وقع البحث الأصولي المتداول بشيء من الإسهاب والاستطراد بها كاد أن يطغى على الفقه كها ذكره بعض الأعلام، أو يخرج عن غايته وهو تنقيح الحجة للفقه، والذي يراجع كتب الأصول قد يجد جملة من الملاحظات النقدية التي تستدعي التحليل والمعالجة، وهي قسهان ملاحظات خاصة ذكرناها في مواردها وأشرنا إلى علاجها، وأخرى عامة تتعلق بعموم الأبحاث الأصولية المتداولة سنلخص المهم منها في أربع.

الملاحظة الأولى: نقص التنظيم والمنهجة؛ إذ تشهد الأبحاث الأصولية لأعلام الأصوليين بانعدام أو ضعف التبويب المنهجي وضياع الترابط الموضوعي بين مسائله، بها قد يشعر الطالب والباحث بأنه يقرأ عناوين ومصطلحات متفرقة، ولا يكاد يجد العلاقة الموضوعية بينها إلا الخبير المتمرس، ويستنتجها من الرموز والإشارات في الغالب، مع أن غاية البحث الأصولي هداية الطالب إلى طريقة الاستنباط من مبدئها إلى منتهاها، وهي في واقعها محطات علمية وعملية مترتبة طولياً ما لم تراع في التطبيق لا يمكن أن تنتهى إلى النتائج الصحيحة.

ولعل أهم خطة أصولية جاراها الأصوليون هي خطة الشيخ يُنِيُّ في الرسائل، وخطة الآخوند يُنِيُّ في الكفاية، ولكنهما لا يخلوان من خلل منهجي تعرضنا إليهما في موردهما من البحث.

ولم يلحظ للمتأخرين عنهما في الغالب محاولات كثيرة لمعالجة ذلك إلاّ في القليل النادر.

الملاحظة الثانية: الخلل الموضوعي الناشئ من الاستطرادات الكثيرة التي تبعد الأصولي والفقيه عن غايتها في الأصول، وأحياناً تخرجه عن الموضوع، نظير بحث الطلب والإرادة في الأوامر الذي هو مبحث كلامي، والمعنى الحرفي في الوضع الذي هو بحث فلسفي وأدبي، وجملة من القواعد الفقهية التي هي علم مستقل يتوسط الأصول والفقه بحثت في الأصول العملية. هذا من جهة.

وفي المقابل أهملت الكثير من المباحث الهامة التي لها الأثر البالغ في عملية الاستنباط، فلم تبحث كاملاً، ولعل البعض اكتفى بالإشارة العابرة إليها مثل بحث الإجماع المحصل والسيرتين وارتكازات المتشرعة والتواتر والشياع والشهرة وغيرها من أبحاث يقوم عليها عمود الفقه قد لا يجد الباحث لها عيناً ولا أثراً في أبحاث الأعلام المتداولة، لاسيا المتأخرين منهم، ولو كانت فلم تأخذ ما تستحقه من البحث موضوعاً وحكماً، بل وربها نجد اختلاط البحث اللفظي بالعقلي وإدراج جملة من المسائل العقلية في مباحث الألفاظ، نظير بحث المقدمة والضد بالرغم من تصريحهم بأنها مباحث عقلية لا تناسب مباحث الألفاظ؛ لتهايز الموضوع والمرجع؛ بداهة أن الحاكم في المداليل اللفظية هو العرف والظهور لا الإدراك العقلي والملازمات.

أو أدرجت جملة من المباحث واختلفوا في أنها من مسائل الأصول أم من مبادئه وفي علاقتها بالأصول مثل الحقيقة الشرعية والصحيح والأعم والمشتق ونحوها، ومثله يقال في القطع؛ إذ نفى جماعة من المتأخرين والمعاصرين أن يكون من المسائل الأصولية، وفي عين الحال خاضوا في تفاصيل بحثه.

ومن جهة أخرى فإن البحث في المسائل العقلية ينبغي أن يتقدمه بحث سابق عليه، وهو الدليل العقلي نفسه الذي ينقح مفهومه وشروطه وملاكاته وأحكامه، وأيضاً لوحظ أنهم اتفقوا على أن العقل والإجماع من الأدلة الأربعة التي تقوم عليها الأحكام واستنباطها، ولكنهم لم يبحثوهما بما يستحقانه إلا بشيء قليل لا يفي بالغرض.

والخلاصة: أن المباحث المتداولة تفتقر إلى النظم الكامل الذي يربط مسائل علم الأصول، وفي عين الحال يجمع الأفراد ويطرد الأغيار.

وبالمحصلة قصر علم الأصول عن إيصال الطالب إلى الملكة عادة إلا بعناء وجهد كبيرين، كما لم يجمع الحجج التي تدخل في غايته، ولم يطرد مالا أثر له في ذلك، ولعل السر في ذلك يعود لسببين:

أحدهما: اعتماد أكثر المتأخرين والمعاصرين في البحث على خارج المتون، لاسيما خارج الكفاية، فإن هذا النهج بالرغم من المزايا الإيجابية فيه إلا أنه قيد العلماء والباحثين بطريقته وخطته، وجعلهم يدورون مداره، فبحثوا ما بحثه صاحب الكفاية الميني في كتابه، وأهملوا ما أهمله، كما أن صاحب الكفاية المنتي بحث ما بحثه صاحب الفصول في مباحث الالفاظ

والشيخ المني في الرسائل في مباحث الأمارات والأصول وأهمل ما أهملاه، وهذا التقييد والاتباع الدقيق من قبل اللاحق للسابق أعاق التطوير والإبداع المنهجي، ومنع ذهن الأصولي من التوسعة والتهذيب بحسب ما تقتضيه الحاجة.

ثانيهما: اعتمادهم على التقريرات دون التصنيف، وهذه ميزة فاق بها المتقدمون على الكفاية على المتأخرين عنها؛ إذ لم تكن مباحث التقريرات رائجة في المحافل العلمية، بل التصنيف كما يلحظ في مثل نهاية الوصول والمعالم والفصول والقوانين، ويتميز التصنيف عن التقريرات بميزتين هامتين:

الأولى: أنه بقلم مصنفه، فيكون أجدر بالتعبير عن رأى صاحبه.

والثانية: اعتماد خطة للبحث يضعها المصنف بحسب ما يراه من ترابط وتسلسل موضوعي بخلاف التقريرات.

وكتابة التقريرات وإن وفرت للأعلام بعض الوقت والجهد لاستعانتهم بفضلاء تلامذتهم في نقل أبحاثهم وآرائهم إلا أنها من جهة أخرى قد تكون انعكاساً لرأي الأستاذ عن فهم ولسان تلميذه، وفي المحصلة ليس بالضرورة تطابق رأيه تمام المطابقة بحسب الموازين الدقية، لاسيها في التقريرات المضمونية التي يدون التلميذ ما تلقاه وفهمه من بيان أستاذه لا النصية التي يدون الطالب عبارة أستاذه بلا تصرف منه لو كان بيان الأستاذ باللغة العربية. وأما لو كانت التقريرات مترجمة إلى العربية ازداد احتمال عدم التطابق.

وربها يمكن القول إن الأعلام لو دونوا أبحاثهم بأقلامهم الشريفة ربها ارتقى البحث الأصولي إلى مستوى أفضل في الدقة والعمق، وأكمل في الخطط والمنهجة.

الملاحظة الثالثة: اقتصار الأبحاث عادة على آراء أساطين المتأخرين من الأصوليين كالشيخ والآخوند والنائيني والعراقي والأصفهاني وأمثالهم قدست أسرارهم، وقلما يتعرض إلى آراء المتقدمين عليهم واللاحقين لهم، وقد سبب هذا خللاً من جهتين:

الأولى: الغفلة عن مواكبة التطور العلمي والتأريخي للمسألة، وفك الارتباط الفكري بين الماضي والحاضر مع أن معرفة تأريخ البحث والاطلاع على مراحله وأدواره له الأثر البالغ في نضج نظرياته ونتائجها.

الثانية: تحديد الطالب، وقصر إطلاعه على آراء المتأخرين دون الإحاطة بآراء المتقدمين، ولو أراد مزيد الاطلاع لتعين عليه أن يستند إلى جهده الفردي مع أن آراء السابقين لا تقل أهمية عن آراء اللاحقين في بلورة المسائل والنتائج. هذا فضلاً عن الواجب الأخلاقي الذي يفرض الإشادة بجهود السابقين ودراسة ما قدموه في صناعة هذا العلم وتكوين أسسه ومبانيه من باب الإقرار بالفضل وشكره فضلاً عن الاستفادة منه.

وعلى هذا الأساس تتبعنا الآراء والأقوال في المسألة، فإذا عثرنا على رأي متميز للمتقدمين ذكرناه فضلاً عن المتأخرين والمعاصرين، ومن هنا يمكن القول بأن ما أدرجناه من آراء وأبحاث يشكل عمدة ما ذكره الأصوليون في المسألة من المتقدمين والمتأخرين والمعاصرين، وهذا من شأنه

أن يوفر للطالب المجال المناسب للاطلاع على تطور مسائل العلم، ويغنيه عن مراجعة الكثير من الكتب التي تفرقت فيها الآراء.

الملاحظة الرابعة: اقتراب الكثير من المباحث الأصولية من البحث الفلسفي الدقي وابتعادها عن الذهن العرفي والموازين العقلائية التي وردت الآيات والروايات وأحكام الشريعة بلسانها، وتحاكي عقولها، وتشرع لنظامها المعيشي والمعادي حتى يشعر الباحث أحياناً أنه يدرس علما مجرداً لا علاقة له بالحياة الواقعية للبشر، ولا بالنصوص الشرعية، ويشتمل على جملة مصطلحات عميقة يصعب تطبيقها على مواردها، نظير من يدرس الرياضيات المعقدة، مع أن غاية الأصول فهم النصوص الشرعية واستنباط الأحكام والمعارف منها.

وبعض أبحاث الأعلام وكتبهم صيغت بلسان الفلاسفة واصطلاحاتهم بالرغم من مزاياها وأثرها الكبير في تطوير البحث، إلا أنها في المحصلة ابتعدت عن الغاية والغرض، وأخرجت البحث عن نهجه.

وكثيراً ما يلتفت الأفاضل إلى هذه الحقيقة، ويصرحون في دروسهم أو كتبهم بابتعاد الأصول عن الفقه، بل وعن منطوق الآيات والروايات وصيرورته بحثاً فلسفياً دقياً لا يمت إلى الاستنباط إلاّ من بعيد (۱)، ويدعون إلى معالجة هذ الاستطراد غير المقصود لكن المحاولات الجادة لإعادة الأمر إلى نصابه قليلة، بل ربها تجد العكس، وقد لوحظ أن البعض ولشدة تأثره بالتدقيقات العقلية في البحث الأصولي يدعو إلى وجوب دراسة الفلسفة

<sup>(</sup>١) انظر مثلاً: تهذيب الأصول: ج١، ص٦.

على مستويات عالية تقرب من التخصص فيها قبل دراسة الأصول على مستوى بحث الخارج بتصور أن فقاهة الفقيه تبتني على هذا النهج، وهو تصور غير سديد، بل منقوض ومحلول. أما النقض فبأصحاب الأئمة المهللي وفقهاء القرون السابقة، فإن الكثير منهم لم يتخصص بالفلسفة، وربيا لم يدرسها فكيف كانوا يستنبطون الأحكام ويفتون. نعم كانت للمتقدمين والمتأخرين عنهم أبحاث كلامية استطرادية في الأصول ناشئة من اختلاط العلوم وعدم نضوج البحث في موضوعه وغايته آنذاك، أو لوجود الحاجة إليها، ولما تطور البحث الاصولي وتبلور موضوعه ومسائله وغرضه أخرجت منه.

ومحلول بأنه غامض؛ إذ لسائل أن يسأل ماذا يريد الداعون إلى ذلك؟ فإن أرادوا أن الفلسفة لها المدخلية في فهم مسائل الأصول وقواعده فيرد عليه أنها علمان متغايران في الموضوع والغاية وأدوات البحث، فكما لا يصح دراسة الفلسفة بعقلية الأصولي والفقيه كذلك لا يصح دراسة الأصول بعقلية الفيلسوف وموازين الفلسفة.

وإن أرادوا أن الفلسفة تشحذ ذهن الأصولي وتزيد من قوة الملكة والاستنباط ففيه:

أولاً: أن هذا لا شاهد عليه، بل تتضافر الشواهد على وجود بعض التأثير السلبي للفلسفة على الاستنباط، وصيرورة الفتوى خاضعة لموازين دقية في الغاية؛ تبعدها عن الفهم العرفي والطرق العقلائية، والذي يتتبع

فتاوى بعض الأعلام الذين نهجوا هذا النهج يجد لهم فتاوى لا تخلو من غرابة أو شذوذ كما يعرفها أهل الفن.

ثانياً: أن الذي يقوي ذهن الأصولي قواعد المنطق وموازينه لا مسائل الفلسفة والحكمة، فإن قواعد المنطق إذا راعاها الباحث تصون ذهنه عن الخطأ في التفكير، وهذه القواعد ليست تأسيسية في المنطق، وإنها هي أمور فطرية وعقلية أولية مركوزة في النفوس والأذهان صاغها المنطقي ببيان علمي موزون.

ولذا تستند إليها جميع العلوم الاستنتاجية بها فيها الفلسفة، فإنها في تحرير أبحاثها تستند إلى القواعد المنطقية، وكذلك الأصولي والفقيه.

والقواعد المنطقية تغاير الفلسفية تمام المغايرة، فإذا أرادوا من دراسة الفلسفة القواعد المنطقية فإنه سديد، ويرد عليه الإشكال من جهة التوسعة في الإطلاق؛ لأن الفلسفة غير المنطق موضوعاً وغاية.

وباختصار: أن الأصولي يحتاج إلى دراسة القواعد المنطقية لتصون ذهنه من الخطأ في التفكير، كما يحتاجها الفقيه والفيلسوف وغيرهم؛ لكنها غير الفلسفة، فإن قال قائل: إن ما ذكرتم ينفي حجية العقل، ويلغي الكثير من الأبحاث العقلية في الأصول والفقه، وقد أجمع الأصحاب على أن العقل دليل رابع من أدلة الأحكام، فالجواب لا يشك أحد من أصحابنا في حجية العقل والدليل العقلي في الاحكام والمعارف، وهذه ميزة عظيمة لأهل الحق يفوقون بها غيرهم، إلا أن العقل قسمان: عقل نظري أي دقي فلسفي،

وعقل فطري عقلائي، والذي تدور عليه الأبحاث الأصولية والفقهية هو الثاني لا الأول.

وقد دأب الأصوليون على الاستدلال بالعقل الفطري في أبحاثهم؛ لذا يرجعون فيها إلى الذهن العقلائي، وهو الذي وردت أدلة الأحكام بلسانه وميزانه.

ومن هنا سعينا – قدر الإمكان – لمعالجة هذا الخلط الحاصل بين العلمين، وحاولنا تجريد الأصول عن التدقيقات العقلية البعيدة عن النصوص الشرعية والفهم العرفي وتقريبه من الفقه، وجمعنا بين البحث العقلي الفطري والفهم العرفي ليكون البحث وافياً بالغرض في عملية الاستنباط.

وكم من عبقري وجهبذ صرف عمره الشريف في هذا العلم، وخلف مصنفاً أو مصنفات فيه، وكانت غايته إيصال الفائدة إلى الغير عاقته صعوبة اللغة وغموض البيان عن ذلك، وانتقض الغرض منه؟

وهذه قد يعدها البعض ثقافة تحكم بعض الأذهان، وهي أن تقاس علمية الكتاب وعمق العالم من غموض أسلوبه ولغته، لكنها بحسب الموازين المنطقية والنهج العلمي مغلوطة لدليلين نقضي وحلي. أما النقضي فبتعاليم الكتاب والسنة، فإنها وردت بلسان القوم وعلى قدر عقولهم - في غالبها -.

ومحلول بأن غاية العلم معرفته وإيصاله إلى الغير، وهذا لا يكون إلا إذا كان بلسان مفهوم يدركه الباحثون ويتفهمون مطالبه، فلو ورد بلغة معقدة

لا يدركها إلى الأوحدي انتقض غرض العلم، وهدرت نتاجات العلماء وأعمارهم وجهودهم التي صرفوها لأجل العلم. نعم لا ينبغي أن يفهم من ذلك أن تكون لغة العلم بسيطة ساذجة، بل لغة علمية عميقة، ولكن مفهومة يدركها من له معرفة بالعلم، وتحضرني الكثير من الكتب الهامة سطرتها أيدي عظهاء عباقرة ركنت، ولا يستفيد منها عالم ولا باحث، وهي نتيجة طبيعية لهذا الفهم المغلوط.

ومن هنا ينبغي أن تكون الأبحاث العلمية والأصولية منها عميقة في محتواها، أصيلة في أبحاثها، وبلغة علمية راقية وفي الوقت نفسه مفهومة لكى تحقق غايتها وغرضها.

وحيث إن تشخيص الداء يمثل نصف الحل في أي مشكلة والنصف الآخر وصف الدواء وجدنا من اللازم أن نضع الحل المناسب الذي يتلافى الإشكالات، ويكمل النواقص بمقدار قدرتنا واستطاعتنا، فجاء هذا البحث، ولعله هو الآخر يحتاج إلى تقويم وتكميل لكنه يبقى محاولة لإيجاد بحث أصولي عالى المستوى مضموناً وشكلاً.

#### الكلمة الثالثة: في مزايا هذا البحث

#### وهي عديدة والمهم منها أربع:

الأولى: التبويب والتنظيم المنطقي للأبحاث بتسلسل موضوعي متكامل، وإخراج الأبحاث غير الأصولية أو التي لا تدخل في الغرض القريب منها، وفي عين الحال إكهال المباحث التي تدخل في الغرض ولم يبحثها الأصوليون؛ ليكون البحث أصولياً خالصاً وكاملاً، وبلغة علمية ليست غامضة ولا ساذجة يفهمها ذوو الاختصاص.

الثانية: اتخاذ التعليم والتعلم وإيجاد أو تقوية ملكة الاجتهاد غاية للبحث، فإن المعهود من أبحاث الخارج عادة أنها على ثلاثة مناهج:

أحدها: المنهج الإملائي، ويبنى على بيان الأستاذ لآرائه وإملائها على التلاميذ، وفي الغالب يتسم بالاختصار وعدم الخوض في الكثير من التفاصيل؛ لأن غايته بيان رأي الأستاذ للتلاميذ وترسيخه في أذهانهم.

ثانيها: المنهج الاستعراضي، ويبنى على الخوض في تفاصيل البحث وبيان الآراء والأقوال، ثم نقد ما يستحق النقد وبيان الرأي المختار، وهذا هو الأكثر شيوعاً وتداولاً في المحافل العلمية.

ثالثها: المنهج التحليلي، ويبنى على الخوض في تفاصيل البحث مع تحليل مسائله وفروعه وربطها ببعضها، ثم السعي لتحليل الآراء والأقوال وبيان نقاط القوة والضعف فيها، ويتميز هذا النهج بوصوله إلى وجوه الاشتراك بين الأقوال الموجبة لاتفاقها؛ لذا كثيراً ما يجمع بين الأقوال

ويسعى لإيصال مسيرة البحث إلى تقريب الآراء وحل المنازعات لإيفاء كل ذي حق حقه، وجذا النهج تظهر فائدتان:

أولاهما: تقريب الأصول من الميزان الفطري والضوابط المنطقية التي لو روعيت تمنع الاختلاف.

ثانيهما: إزالة الغرابة التي يقع فيها الباحث حينها يرى اختلاف الآراء على نحو التناقض، وبعضها يبدو غريباً أو بسيطاً في أول نظرة قد تثير عجب الباحث من أصحاب هذا القول، وإنهم على الرغم من علو كعبهم في العلم كيف يختارون هذا الرأي أو ذاك الذي تتضافر الشواهد على ضعفه، ولكن حينها يحلل الآراء والأقوال يجد أن الكثير من الاختلاف ناشئ من اختلاف اللحاظ أو قصور العبارات، ولو اتفقوا على اللحاظ وراعوا الميزان العقلى الفطري واكتملت العبارة اتفقوا.

وهذا النهج هو الأقوم في مقام التعليم والتعلم وتنمية ملكة الاستنباط عند الباحثين، وهذه الغاية تفرض مراعاة عمق البحث وعدم الارتفاع في الأسلوب وتعقيد البيان، لأجل إيصال المعلومة بأسلوب مناسب، وتركيزه على ما يحقق الغرض من البحث بطرد الأغيار وجمع الأفراد.

الثالثة: الجامعية والشمول، من وجوه أربعة:

أحدها: أنه جامع للبحث الأصولي عند المتقدمين والمتأخرين ومتتبع لآرائهم وأقوالهم، ولم يكتف باستعراض آراء بعض الأساطين من الأصوليين المتأخرين.

ثانيها: أنه يجمع الآراء المختلفة، ويتحرى عن وجوه التوافق لتقريبها وحل النزاع؛ لأنه هو الواقع الذي ينبغى بلوغه مهم أمكن.

ثالثها: أنه جمع كل ما له أثر في إيجاد الملكة أو تقويتها، أو له أثر في عملية الاستنباط من مباحث لم يتعرض لها الأصوليون، أو تعرضوا لها بإيجاز مقتضب.

ورابعها: أنه بحث الكثير من المباحث التي لم يبحثها الأصوليون السابقون أصلاً أو تفصيلاً، نظير بحث العرف وأثره في حجية الظهور، وبحث العقل والشهرة والإجماع والشياع والاستقراء والسيرة العقلائية وارتكاز المتشرعة ونحوها.

الرابعة: التأسيس والتأصيل ومخالفته المبنائية للآراء المشهورة في جملة من المباحث بدليلين مثبت وناف، وفي بعض الموارد أسس بعض الآراء أو القواعد الجديدة.

فمثلاً في بحث الأوامر تعاهدوا على تقسيم الواجب إلى تعبدي وتوصلي، والذي يقتضيه التحقيق إضافة قسم ثالث هو الواجب العبادي، والمعهود في الدليل العقلي جعل ملازمة بين ما يحكم به العقل ويحكم به الشرع إذا كان العقل في سلسلة علل الأحكام، إلا أن البحث الدقيق توصل إلى العينية بين الحكمين لا الملازمة، بمعنى أن ما يحكم به العقل هو عين حكم الشرع.

وفي باب الأمارات فإن المعروف المعهود أصالة عدم حجية الظن، بينها انتهى البحث إلى العكس، وقال بأصالة الحجية، والعدم يفتقر إلى دليل.

وعلى هذا الأساس جعل الباب مفتوحاً لإضافة أمارات أخرى للاستدلال لو طابقت الطرق العقلائية، وفي باب حجية خبر الواحد فإن المعروف لاسيها بين بعض المتأخرين والمعاصرين أصالة عدم حجية الخبر حتى يثبت الاعتبار، بينها انتهى البحث إلى أصالة الاعتبار – في روايات كتبنا المعتمدة – حتى يثبت العدم إلى غير ذلك من المباحث الهامة التي قد يجدها الباحث مزايا عديدة تستدعي مراجعتها والوقوف عليها، وهذه كلها ليست لقوة في الباحث بل بفضل من الله وأوليائه الطاهرين المبيرين وقد أشرنا إليها لقضاء العادة لدى المصنفين ذكرها، أو لقضاء ضرورة البحث بيان خصوصيات كل بحث في مقدماته وإن لم نرغب بالحديث عنها لولا الضرورة.

### الكلمة الرابعة: تأريخ البحث وخطته

ابتدأنا البحث الأصولي على مستوى الخارج في جوار عقيلة أهل البيت البيت المبيلة في الحوزة العلمية الزينبية بعد الهجرة الثانية بتاريخ ٢٠ من جمادى الثانية من عام ١٤٢٢هجرية في محضر حافل من الطلبة الأفاضل، واستمر إلى السنة التي سقط بها طاغوت العراق، واستأنفناه بعد عودتنا إلى مهدنا وموطن قلوبنا وأرواحنا كربلاء في جوار سيد الشهداء عليه صلوات الله وملائكته. ونسأل الله سبحانه بعنايته ولطفه أن يمن علينا بإتمامه. وأسميناه المعتمد في الأصول لأسباب يعرفها الباحثون من مزايا البحث.

وقد قسمناه إلى أبواب ذات أبحاث وللأبحاث فصول، وللفصول مباحث ولها مطالب، وللمطالب أمور فرعية إن اقتضت الضرورة إليها.

وقد سقنا البحث على طريقة المصنفين بإيجاد خطة تناسب موضوعات البحث وتسلسلها المنطقي.

وحيث إن موضوع علم الأصول على مختارنا هو الحجة في الفقه جعلنا مدار الخطة الحجة، وحيث إن الحجة ثلاثة أقسام طولية هي الحجة اللفظية، والحجة العقلية بمعناها العام أي اللبية، والحجة العملية، والحجة تتقوم بكبرى وصغرى ونتيجة. بحثنا كل حجة في باب، وقسمنا بحوثها في فصول، وابتدأنا بالحجة اللفظية، وكبرى حجية الظهور وصغراها كمباحث الأوامر والنواهي والعام والخاص والمطلق والمقيد

والمجمل والمبين والمنطوق والمفهوم لأنها أولى حجج الأحكام المستفادة من الكتاب والسنّة.

وقدمنا بحث الكبرى على الصغرى لتوقف الكثير من الاستدلالات والاستنتاجات في الصغرى على ثبوت الكبرى، وبهذا خالفنا الطريقة المعهودة لدى الأصوليين الذين اتبعوا منهجية الشيخ الأنصاري والسبب في ذلك يعود إلى وجوه ذكرناها في محلها، وكذا الكلام في الحجة اللبية إذ تأتي بعد اللفظية في الرتبة لاستناد صغرياتها على الدليل اللفظي ولكونها أمارة علمية عقلية أو عقلائية تكشف عن الحكم، ولذا قدمنا البحث في كبراها ابتداء من حجية العلم ثم الظن المعتبر، ثم تفصيل الكلام في صغريات كل واحدة منها، وهكذا في الحجة العملية وتأتي آخر الحجج في السلسلة، لأن العمل بها منحصر بفقدان الحجة العلمية بمعناها الأعم وغايتها رفع الحيرة في التكليف.

وقد جاء البحث بمبادئه وحجيته اللفظية بكبراها وصغراها في عشرة أجزاء هي في متناول اليد وقد انتهينا منها تدريساً في الحوزة العلمية المباركة في كربلاء المقدسة في السادس عشر من ذي القعدة عام ١٤٣١هجرية، ونسأل الله سبحانه أن يوفقنا لإعداد الحجة اللبية للطباعة والنشر حتى يتم البحث في الحجة العملية، ولعلها يبلغان العشرة أيضاً؛ ليكون مجموع الدورة عشرين جزءاً إن شاء الله تعالى.

وما عساني إلا أن أقول ما هي إلا بضاعة مزجاة أقدمها للباحثين وأهل النظر مساهمة منا لخدمة علوم آل محمد اليَهُ لل وترويجها، وقد بذلنا فيها

جهدنا لأن تكون وافية بالغرض، مكملة للنواقص، ومعالجة للمؤاخذات، فإن كانت كها أريد لها فذلك بتوفيق من الله سبحانه وعناية من أنزل بجواره وأعيش في خيره ولطفه وتسديد ولي كل مؤمن ومؤمنة حجة الله على الخلق أجمعين، وإن كانت ناقصة فأسألهم العفو والمغفرة، ومن أخواني الأفاضل وأهل البحث العذر.

الكلمة الأخيرة: وفي الختام أتقدم بالشكر الجزيل والثناء الجميل للأخوة الذين آزروني في إخراج البحث بهذه الصورة من صف وإخراج وتحقيق وضبط ومراجعة للكتاب، لاسيها الأستاذ العزيز ناظم شاكر محمود دام عزه، ولا أملك إلا الدعاء لهم بالخير والموفقية.

والحمد لله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً، والصلاة على سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعنة على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين.

١٤ من ذي الحجة الحرام ١٤٣٨هـ
 كربلاء المقدسة
 فاضل الصفار





وفيه مباحث:

المبحث الأول: في تعريف عنوان البحث والحاجة إليه

المبحث الثاني: في تعريف علم الأصول وضابطته

المبحث الثالث: في موضوع علم الأصول

المبحث الرابع: في ملاك وحدة علم الأصول وتميزه

المبحث الخامس: في مناهج الأصوليين



المبحث الأول في تعريف عنوان البحث والحاجة إليه

## أولاً: التعريف

يتكون عنوان البحث من ثلاثة مفردات هي علم أصول الفقه، ولكل منها تعريفان لغوي واصطلاحي، ولا يمكن الخوض في فصوله ومباحثه قبل معرفة مفرداته.

الأولى: العلم، هو اليقين الذي لا يدخله الاحتيال المخالف. هذا هو الأصل فيه لغة وشرعاً وعرفاً، وكثيراً ما يطلق على الاعتقاد الراجح المستفاد من سبب سواء كان يقيناً أو ظناً (۱)، لاسيا في العلوم التي تتقوم بالأدلة النقلية والعرفية كالفقه والأصول، ولذا يطلق الفقهاء والأصوليون العلم على الظن القوي والاطمئنان؛ لأن العقلاء يعدونه كالعلم في وجوب العمل به وترتيب الأثر عليه، والشرع أمضى هذا النهج إما لأنه لم يؤسس طريقة خاصة به للإطاعة والمعصية بل أوكلها إلى الطرق العقلائية، أو لأنه أمضى الطرق العقلائية؛ لأن مغايرتها موجبة لتعذر الامتثال أو العسر والحرج فيه أو الخروج من الدين.

أما الأول فلأن تأسيس الطرق الشرعية الخاصة يستدعي مزيد البيان منه، فإذا لم يصل البيان تعذر الامتثال، وهو ينتهي إلى المحال؛ لاستلزامه الخلف من وجود الامتثال بل ويلزم من وجوده عدمه، وأما الثاني فلأن ذلك يستدعي الاطلاع على طرق الشرع في الطاعة، ولا يتحقق إلا إذا تفرغ المكلفون لمعرفتها بنحو الوجوب العيني أو الكفائي، وحيث أن ما وصلنا

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين: ج٦، ص١٢٠-١٢١، (علم)، (بتصرف).

من الشرع من طرق الإطاعة قليل فيتعين عليهم مزيد الفحص والاستقصاء للوصول إلى العلم وهو عسر وحرج، فإن لم يصلوا فإن قيل برفع اليد عن التكاليف بسبب تعذر العلم بها لزم ترك الكثير من الأحكام بها يوجب القطع بالمخالفة في الكثير منها أو إباحة العمل بالظنون الخاصة والاستحسانات، وكلاهما خروج من الدين.

وعلى هذا الأساس عبروا عن أصول الفقه بالعلم دون اليقين؛ لأن اليقين اعتقاد جازم بخلاف العلم فإنه اعتقاد راجح؛ ولذا يجعلون الشك في مقابل اليقين بينها يجعلون الجهل في مقابل العلم، فكل يقين علم وليس كل علم يقين ، كها لم يعبروا عنه بالمعرفة لأنها تتعلق بالجزئيات بخلاف العلم فإنه يتعلق بالكليات ، وهناك إطلاق آخر للعلم ينطبق على ما نحن فيه هو الملكة الحاصلة من إدراك المسائل عن دليل "، وهذا الإطلاق بلحاظ العالم لا ذات العلم، ومآلها واحد والاختلاف لحاظي أو اعتباري، وبهذا الاعتبار يكون البحث في مسائل الأصول والخوض في تفاصيلها نقضاً وإبراماً من يحولات الملكة.

الثانية: الأصول، جمع أصل، وهو ما يبتنى عليه غيره، وسمّي هذا العلم بأصول الفقه؛ لأن الفقه يبنى عليه، نظير علم الكلام سمي بأصول الدين لأن سائر العلوم الدينية تبنى عليه من حيث أن موضوعه

<sup>(</sup>١) معجم الفروق اللغوية: ص٤٧٤، (٩٠٥١-١٥١٠).

<sup>(</sup>٢) معجم الفروق اللغوية: ص٥٠١، (٢٠٣٤).

<sup>(</sup>٣) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٢١٩، (العلم).

المبدأ والمعاد وما يتعلق بها، فلولاه لم يصح البحث في فروع الدين وحدوده وأحكامه (١).

وفي اصطلاح الفقهاء والأصوليين يطلق الأصل على معان عمدتها معنيان: أحدهما: الدليل، فيقال مثلاً الأصل في المسألة الكتاب والسنة.

ثانيهما: القاعدة الكلية التي تنطبق على مواردها.

وهذا الثاني هو المراد فيما نحن فيه ويتطابق مع المعنى اللغوي. نعم هناك إطلاق للأصل في مقابل الأمارة ويراد به القاعدة التي يرجع إليها في مقام العمل وتعيين الوظيفة الشرعية لا تعيين الحكم، إلا أن هذا ليس علة التسمية بل ما ذكرنا. وإن كان الأصل بالمعنى الأول يشمل الأصل العملى أيضاً.

الثالثة: الفقه، وهو في اللغة الفهم، وهو أدق من العلم والمعرفة؛ لدلالته على فهم الشيء وإدراك لوازمه وآثاره. يقال: فقهت الكلام أي فهمت معناه ومقاصده ورموزه وإشاراته، وسمي الفقيه فقيها لأنه لا يقتصر على فهم الألفاظ بل ومداليلها ومناسباتها؛ لذا يستنبط الأحكام من الدلالة اللفظية بأقسامها الثلاثة، كها يفهم مقاصد الشرع من القرائن الحالية والمقالية، ويجمع بين الأدلة بالحكومة والورود والتوفيق العرفي والتخصيص والتخصص ونحو ذلك من معالجات لا يدركها العالم والتكلام ولا العارف بالأحكام بل الفقيه، ولذا خص علم الشريعة بالفقه؛

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البحرين: ج٥، ص٢٠٦، (أصل).

لأن أحكامها وحدودها لا تفهم من دلالات النصوص فقط بل من اجتهاد وإعمال نظر يتوصل فيه إلى إدراك مراد الشارع ومقاصده عبر المنطوق والمفهوم والإشارات اللفظية واللبية.

ومن هنا صرّح بعض أهل اللغة بأن الفقه أخص من العلم (۱)، وبعضهم بيّن وجه التخصيص في استناده إلى التأمل وإعمال النظر لفهم مقتضى الكلام، ولذا لا يقال أن الله جلّ جلاله يفقه لأنه لا يوصف بالتأمل، ويوصف به كل من يستعمل التأمل لفهم المعاني (۲)، وسمي علم الشرع فقهاً لأنه مبني على معرفة كلام الله تعالى وكلام رسوله عَنْ في وخلفائه الأطهار المنتخلين (۳).

وأما في الاصطلاح فقد ذكروا للفقه تعاريف عديدة تتفق في المضمون وتتفاوت في العبارة خلاصتها أنه العلم بالأحكام الشرعية الفرعية عن أدلتها التفصيلية (ئ)، وهو قسمان فقه الاجتهاد وفقه التقليد، والأول هو المقصود بالبحث هنا وهو الأصول، لرجوع الثاني إليه، ومرادهم من العلم الأعم من الوجداني والتعبدي؛ لذا يشمل القطع والظن المعتبر سواء ثبت بأمارة شرعية أم بأصل عملي، وحيث أن العلم بالأحكام لا يحصل صدفة ولا عبثاً وبلا موازين ولا يصح فيه الاجتهاد الشخصي المبني على الظنون

<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن الكريم، ص٦٤٢، (فقه)؛ مجمع البحرين: ج٦، ص٥٥٥، (فقه).

<sup>(</sup>٢) معجم الفروق اللغوية: ص١٢٥، (١٦٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر معجم الفروق اللغوية: ص٤١٢، (١٦٥٠)، (بتصرف)؛ معجم مقاييس اللغة: ص٤٩٤، (فقه).

<sup>(</sup>٤) انظر المعالم: ص٣٣.

الضعيفة والأقيسة والاستحسانات للمنع العقلي أو الشرعي منها كان لابد من وضع ضوابط وقواعد عقلية ونقلية علم باعتبارها وحجيتها وصحة الاستناد إليها في استنباط الأحكام ومعرفتها، وهذه القواعد والضوابط تسمى بالأصول ومتعلقها الأحكام والتفقه فيها ومن هنا جاءت تسمية هذا العلم بعلم أصول الفقه، ومرادهم الأصول التي يعتمد عليها الفقه ويبني أحكامه.

وعلى هذا الأساس اعتبروا الاجتهاد في الأصول أو الإحاطة بقواعده وتطبيقاتها من أهم أركان الفقاهة والاجتهاد، بل ذهب البعض إلى أن الأعلمية في الأصول مساوقة للأعلمية في الفقه هذا ما يقال في تعريف عنوان البحث.

## ثانياً: الحاجة إلى علم الأصول

للبحث في علم أصول الفقه غايتان:

الأولى: موضوعية عامة، وهي أنه علم ومعرفة، وهما شرف وكمال ذاتي ولذة روحية ومطلوب عقلي وشرعي، فإن الباري عز وجل رفع درجة العلماء فقال سبحانه: (أيرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَرَجَاتٍ) (أوفي الأحاديث الشريفة: ﴿أن قيمة كل امرئ ما يعلم ﴾(٢) و:

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة: الآية ١١.

<sup>(</sup>٢) تصنيف غرر الحكم: ص٤٢، (٦٨).

﴿لطالب العلم عز الدنيا وفوز الآخرة﴾(۱) ﴿وحياة دائمة باقية﴾(۱) ولا ينال العلم إلا بالبحث والدراسة فإنه لا علم إلا بتعلم، ولا تعلم إلا بدراسة، وفي الأحاديث الشريفة: ﴿لا يحرز العلم إلا من يطيل درسه﴾(۱) و: ﴿لا فقه لمن لا يديم الدرس﴾(١) والمراد بالفقه المعنى اللغوي أي الفهم (۵)، ومن أظهر مصاديق العلم والفقه علم الأصول.

الثانية: طريقية خاصة؛ لأن علم الأصول طريق إلى معرفة الفقه بمعنييه الأكبر والأصغر، فإن الفقه الأصغر يشتمل على الأحكام الشرعية التفصيلية المستنبطة من الكتاب والسنة وما يتفرع عنها من قواعد وأصول وضبط وأمارات، وعملية الاستنباط تتوقف على دراسة علم الأصول وضبط قواعده وأحكامه. والفقه الأكبر الذي يشتمل على المعارف وأصول الدين فضلاً عن تعاليمه وحدوده العامة، كذلك يتوقف على معرفة القواعد الأصولية وتطبيقاتها في مواردها، ولولا ذلك تعذرت عملية الاستنباط أو صارت عبثية بلا حدود ولا ضوابط بها يخرج العبد من الطاعة إلى المعصية ومن الإيهان إلى الشرك العملي، وربها الاعتقادي أحياناً.

<sup>(</sup>١) تصنيف غرر الحكم: ص٤٣، (٩٠).

<sup>(</sup>٢) تصنيف غرر الحكم: ص٤٧، (٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) تصنيف غرر الحكم: ص٤٩، (٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) تصنيف غرر الحكم: ص٤٩، (٢٧٤).

<sup>(</sup>٥) انظر معجم مقاییس اللغة: ص٧٩٤، (فقه)؛ مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص٢٤٢، (فقه)؛ مجمع البحرین: ج٦، ص٣٥٥، (فقه).

وعلى هذا الأساس قالوا إن علم أصول الفقه آلي؛ لأنه آلة يستخدمها الفقيه لاستنباط الأحكام الشرعية من أدلتها، فلا يمكن للفقيه أن يكون فقيها بالمعنى المصطلح ولا للمجتهد أن يكون كذلك إلا بدراسة علم الأصول وضبط قواعده مع القدرة على تطبيقها على مواردها؛ لذا صارت دراسته من أساسيات الفقاهة والاجتهاد؛ بل لولاه لا تحصل ملكة الاجتهاد ولا تكتمل وعلى هذا الأساس جعل البعض تحصيل ملكة الاجتهاد الغاية الأهم من دراسة علم الأصول.

وبذلك يتضح أن دراسة علم الأصول والتخصص فيه عن اجتهاد أو خبروية عالية واجب مقدمي لتوقف الواجب عليه، وهو واجب شرعي كفائي ومستحب عيني، ووجه الاستحباب ظاهر من الغاية الأولى، وأما الوجوب فناشئ من كونه مقدمة لمعرفة الفقه والأحكام الشرعية، وبيان ذلك:

أن العبد حيث آمن بالمبدأ والمعاد واعتقد بأن العالم له إله خالق حكيم عليم منعم وأنه لم يخلق الخلق عبثاً بل لأجل غايات ومصالح تقتضيها الحكمة الإلهية، فإنه يحتمل وجود تكاليف وإلزامات للمولى الخالق في ذمته كعبد تحقق أغراض الخلق وحكمة الخالق فيه، وإذا لم يعمل بها يحتمل وقوعه في المفاسد والمضار الكثيرة والكبيرة معنوياً ومادياً، وحيث إن هذا المحتمل خطير والاحتمال كبير يستقل عقله بالحكم بأمور:

أولها: وجوب دفع الأضرار الخطيرة المحتملة.

ثانيها: وجوب تحصيل المؤمّن من العقوبة.

ثالثها: وجوب تحقيق غرض المولى.

رابعها: وجوب شكر المنعم الخالق (١).

والفرق بين الأحكام الأربعة يظهر في الجهة، فإن الأول والثاني يعودان إلى العبد نفسه، لكن الأول ناظر إلى الآثار الدنيوية، والثاني إلى الآثار الأخروية، والثالث والرابع يعودان إلى جهة المولى عز وجل، لكن الثالث ناظر إلى جهة إرادة المولى والرابع إلى العبد.

ويمكن أخذ الضرر المحتمل هنا بمعناه الأوسع من الدنيوي والأخروي كما هو الظاهر من إطلاق كلام الأصحاب فيه، فيتداخل الأول والثاني. كما يمكن دخول الثالث والرابع في عنوان واحد من جهتين:

الأولى: جهة سببية حكم العقل بهما وهو الظلم الذي يستقل العقل بقبحه؛ بتقريب: أن عدم تحقيق العبد لغرض المولى مع قدرته على ذلك يعد ظلماً بحقه.

كما أن عدم شكر المنعم يعد ظلماً للمنعم، وقبحاً يستقل العقل بلزوم دفعه، وذلك لا يتم إلا عبر الفحص عن الأحكام والعمل بمقتضاها؛ كما أنه الطريق الذي يحقق غرض المولى، وبه يتم الشكر على إنعامه، وفي عين الحال يوفر للعبد الأمان من العقوبة والنجاة من الأضرار.

<sup>(</sup>۱) قيدّنا المنعم بالخالق لبيان القدر المتيقن من حكومة العقل بوجوب شكر المنعم دفعاً لما قد يقال بأنه ليس كل منعم واجب الشكر؛ لاختلاف المراتب وتفاوت النعم فبعضه واجب وبعضه راجح.

الثانية: جهة دفع الضرر؛ لأن في عدم شكر المنعم أو عدم تحقيق غرضه مظنة الضرر؛ لأن العقل يحتمل انقطاع النعم الإلهية لو وقع في العصيان والتجرّي بسبب اللامبالاة والتقصير في حق المولى وأحكامه، فيستقل بالحكم بوجوب دفعه؛ لذا ذهب بعض المتكلمين إلى أن أساس قاعدة وجوب شكر المنعم هو وجوب دفع الضرر المحتمل.

بتقريب: أن عدم شكر النعمة كفران بها، وهو ملازم لسلبها أو احتماله على تفصيل في علم الكلام لا يسعنا بحثه هنا.

هذا من جهة حكومة العقل والاحتمالات العقلية ثبوتاً، وأما من جهة الشرع إثباتاً فإنه بعد القطع بإرسال الأنبياء الم وإنزال الكتب وتصريحها بوجود تكاليف وأحكام شرعية متعلقة بذمة العباد ينبغي عليهم امتثالها، يتبدل الاحتمال العقلي إلى اليقين في ثلاثة أمور:

الأول: قطع المكلف باشتغال ذمته بها.

الثاني: وجوب إحرازها بالفحص عنها.

الثالث: وجوب العمل بمقتضاها دفعاً للعقوبة والظلم القطعيين، وشكراً للمنعم، وتحقيقاً للأغراض المولوية.

ثم إن بعض هذه الأحكام والإلزامات الشرعية بديهية ضرورية يعلم بها الكل دون حاجة إلى تكلف مؤونة الإثبات وإقامة البرهان عليها، كالبديهيات العقلية من قبيل وجوب دفع الظلم والعمل بالعدل ونحوهما من المستقلات عقلاً، ووجوب الصلاة والزكاة والصيام والحج ونحوها

من البديهيات الشرعية لكونها من ضروريات الدين التي علم بثبوتها في الدين بالضرورة.

إلا أن البعض الآخر منها وهو الأكثر فإن معرفته وتشخيص موارد ثبوته من عدمه مما يتوقف على البحث والفحص عنه بواسطة الاستدلال والدراسة وسلوك الطرق التي يحرز فيها المكلف الحجية عند المولى تنجيزاً وإعذاراً، وحيث إن البحث والاستدلال له قواعد وضوابط عقلية وشرعية ينبغي دراستها ومعرفتها توصلاً إلى معرفة الأحكام والإلزامات الشرعية وتمييزها عن غيرها، ومجموع هذه القواعد والضوابط تسمى بعلم الأصول وقواعده بالقواعد الأصولية على تفصيل ستعرفه فيها بعد إن شاء الله تعالى.

ويتحصل مما تقدم: أن معرفة القواعد الأُصولية تنتهي إلى تشخيص الوظيفة الفعلية للعبد وتعيينها في كل مورد بحيث يطمئن معها المكلف بأنه قد أدى حق المولى، وحقق غرضه، وشكر إنعامه، كما يطمئن بتحصيل المؤمّن من العقوبة والقرب من ساحته التي ينال فيها عظيم الدرجات ومزيد الخيرات والتوفيقات العامة والخاصة في مختلف الشؤون والمجالات لذا قلنا بوجوبه المقدمي.



المبحث الثاني في تعريف علم الأصول وضابطته يعتبر أصول الفقه من الحقائق العرفية الخاصة التي أسسها الأصوليون والفقهاء وليس حقيقة شرعية ولا متشرعية؛ لوضوح أنها لم تنشأ من دليل شرعي خاص، ولا من اصطلاح وضعه المتشرعة من جهة تشرعهم كالصلاة والصيام، وإنها هو اصطلاح خاص قرروه للعلم الجامع لمجموع الأدلة والحجج التي يستندون إليها في استنباط الأحكام الشرعية، وعلى هذا الأساس استعانوا ببعض القواعد المنطقية لتعريفه فقالوا: لدى تعريف العلم ينبغي مراعاة إحدى ضابطتين هامتين فيه:

الأولى: أن يجعل جامع محمولات المسائل فيه موضوعاً لجامع موضوعات المسائل.

فمثلاً: موضوع علم النحو هو الكلمة من حيث كيفية نطق آخرها، وموضوع الصرف هو الكلمة من حيث صحة بنائها واعتلالها، وموضوع علم الطب هو البدن من حيث الصحة والسقم.

ولدى تعريف العلم يجعل الجامع المحمولي لمسائل العلم موضوعاً لجامع موضوعاتها، فيقال: في تعريف علم النحو: هو العلم بكيفية نطق الكلمة، وفي علم الصرف: هو العلم بصحة واعتلال الكلمة، وفي علم الطب: هو العلم بصحة وسقم البدن.

ونلاحظ أن الجامع لموضوعات المسائل صار محمولاً في تعريف العلم، والجامع لمحمولات المسائل صار موضوعاً، وفي تعريف الأصول إذا طبقنا هذه القاعدة تنتج لنا تعريف علم الأصول، فنقول: هو العلم بكيفية الاستنباط مما تستنبط منه الأحكام.

ويلاحظ أن كيفية الاستنباط كان محمولاً لموضوعات مسائل العلم، وما يستنبط منه الأحكام كان موضوعاً، فلدى تعريف العلم تنعكس القضية فيجعل المحمول موضوعاً والموضوع محمولاً. هذا ما أفاده سياحة السيد الأستاذ المنت في الأصول (١).

وأنت ترى أن هذا البيان مستند إلى مبنى المشهور القائم على ضرورة وجود الجامع الموضوعي لمسائل العلم، فيترتب عليه قهراً وجود الجامع المحمولي، وهو متين لو كان للعلم جامع موضوعي، وأما إذا لم يكن أو كان ولكنه مجهول كما قال به صاحب الكفاية والمريخ وتبعه غيره تصريحاً أو مفاداً كما قد يستفاد من تعاريفهم بالأعم كما ستعرفه فلا تنطبق عليه القاعدة، وحينئذ لابد من الرجوع إلى ضابطة أخرى.

الثانية: أن نجعل ما هو ملاك لوحدة العلم محمولاً في تعريفه، والقواعد المحصلة للغرض موضوعاً له، فيتحصل منها تعريف العلم، فنقول مثلاً: علم الأصول: هو ما يبحث فيه عن القواعد الممهدة لتحصيل الحجة في الفقه.

وواضح أن غرض الأصولي هو تحصيل الحجة في مقام الفتوى والاستنباط، وحيث إن لهذا الغرض محققان اشترك الاثنان في تحديد العلم وبيان ماهيته وتعريفه.

<sup>(</sup>١) الأصول: ج١، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ص٩

ولو نوقش في هذا التعريف فيمكن الأخذ بها عرّفه المحقق الأصفهاني من عيث قال: علم الأصول ما يبحث فيه عن القواعد الممهدة لتحصيل الحجة على الحكم الشرعي (١).

ولا يظهر فرق كبير بين التعريفين؛ لأن (ما) الموصولة هنا بمعنى العلم، وكلا التعريفين يشملان الدارس له وصل إلى رتبة الاجتهاد أو لم يصل، بل ويشملان الفعل والقوة، أي من خاض في دراسته بالفعل أو من لو خاض في ذلك لوصل إلى ما يريد.

كما أن أخذ (التمهيد) في التعريف يتضمن الإشارة إلى القوة والاستعداد لا الفعلية والحصول، كما أن التمهيد ينفي حصر القواعد بمباحث الأصول؛ لضرورة انضمام قواعد أخرى لدى تحصيل الحجة على الحكم، لاحتياج الأصولي إلى ضم الصغريات إلى كبرياتها والفحص عن مواردها، كما أن معرفة القواعد لا تكفي في تحصيل الحجة ما لم تكن مراعاة وتطبيقاً لها في الموارد المختلفة، كما هو الشأن في ضوابط المنطق والنحو وسائر العلوم الأخرى.

سوى أن الفرق بين التعريفين قد يكون في أخذه المُثَرَّقُ الحكم الشرعي فيه، بينها أخذنا نحن الحجة؛ إذ قد يرد على تعريفه حينئذ أنه مخالف لمبنى المتأخرين والمعاصرين من أن الحجية إنها هي التنجيز والإعذار لا جعل الحكم.

وعليه فإن القاعدة الأصولية لا تحصّل الحجة على الحكم؛ لأنه من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع، لعدم دلالتها على الحكم، بينها لا يرد هذا الإشكال

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية: ج١، ص١٩.

على ما ذكرنا؛ لأنه تعريف ينسجم مع مختلف المباني الأصولية، فسواء قلنا بالتنجيز والإعذار أو جعل الحكم الماثل فإن الجميع حجة في الفقه.

فضلاً عن إمكان النقض على تعريفه المنتين المثل بعض الأصول العملية، فإنها لا تكشف عن الحكم وإنها هي وظيفة فقط، لكنها حجة، إلا أن يقال بأنه عبر بالحجة على الحكم بلحاظ أن الحجة موضوعها الحكم في الفقه؛ إذ مهمة الفقيه تحصيل الوظيفة الفعلية، والوظيفة لا تنفك عن الحكم الشرعى، ويتطابق التعريفان.

وبذلك يظهر أخصية تعريف المحقق الايرواني المُنْ من المدعى أيضاً؛ لكونه أخذ فعلية الحجة لا تحصيلها أو التمهيد لها.

قال المُحْتَى علم الأصول هو العلم الباحث عن الحجة على الحكم الشرعي الفرعي (١) على أن بعض ما قد يرد على تعريف المحقق الأصفهاني المُحَتَّى يرد على، فتديَّر جيداً.

وربها يظهر مما تقدم إمكان المناقشة في التعاريف الأخرى. أما التعريف المشهور وهو الذي كان سائداً إلى زمان صاحب الكفاية والمنطق فحاصله: العلم بالقواعد الممهدة لاستنباط الأحكام الشرعية الفرعية من أدلتها التفصيلية، كما يظهر من المعالم (۲) والفصول (۳) والقوانين (٤)، فلما أورده عليه

<sup>(</sup>١) الأصول في علم الأصول: ج١، ص٦.

<sup>(</sup>٢) المعالم: ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) الفصول: ص٣.

<sup>(</sup>٤) القوانين: ص٣.

صاحب الكفاية المنتقل وتبعه في ذلك جل من تأخر عنه من أنه أخص؛ لأنه لا يتناول جميع المسائل الأصولية المحررة في علم الأصول؛ لعدم شموله لمباحث الظن الانسدادي على الحكومة، وكذلك لمباحث الأصول العملية، فإن الظن الانسدادي على الحكومة لا يفيد حكماً شرعياً، بل عقلياً، والأصول العملية العقلية ليست إلا وظائف تخرج المكلف من حالة الحيرة والتردد في مقام العمل.

ولذا عدل صاحب الكفاية يَنْتُنَّ عن هذا التعريف وارتأى تعريفاً آخر فقال: إنه صناعة يعرف بها القواعد التي يمكن أن تقع في طريق استنباط الأحكام، أو التي ينتهي إليها الفقيه في مقام العمل (١).

وقد وسم المن التعريف ليشمل الظن الانسدادي على الحكومة، وكذا الأصول العقلية؛ لأنها جميعاً قواعد تقع في طريق استنباط الأحكام، أو ينتهى إليها الفقيه في مقام العمل، كما أنه بدل التعبير عن العلم بالصناعة.

وربيا يمكن المناقشة فيه بها أورده المحقق الأصفهاني الله والسيد الأستاذ المناقشة فيه بها أورده الأصفهاني المناقشة وإضافة -: أن هذا الأستاذ المناقشة والمناقشة والمناقشة والمناقشة والمناقضة والمناقض

أحدهما: أنه يبحث عن القواعد التي يمكن أن تقع في طريق الاستنباط. وثانيهما: كما يبحث عن القواعد التي ينتهي إليها الفقيه في مقام العمل.

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ج١، ص٣.

فأحد الغرضين استنباطي والثاني وظيفي، وحينئذ يتوجب أن يوجد جامعاً مشتركاً بين الغرضين ليكون علم الأصول علماً واحداً، وهذا ما لم يبيّنه في التعريف، كما أن البقاء عليه يستوجب تعدد علم الأصول وهو ما لا يرتضيه (١).

وحاصل ما أورده السيد الأستاذ المُنتاذ عوريفه يلزم منه تعدد محمول موضوع العلم، ولو تعدد المحمول لزم تعدد الموضوع، وحيث إن وحدة العلم بوحدة موضوعه وتعدده بتعدد موضوعه حسب قاعدة الواحد التي التزم بها المحقق الخراساني المنتاخ فيلزم منه تعدد علم الأصول (٢).

فكما إذا قيل: النحو علم يعرف به كيفية النطق وصحة واعتلال الكلمة صار علمين، كذلك إذا قيل: الأصول علم يعرف به القواعد الاستنباطية والقواعد العملية، لكن ربها يمكن الإجابة عن الإشكالين بها أورده السيد الأستاذ المتعريف وإن كان في لفظه أخرج الظن الانسدادي على الحكومة والأصول العقلية، إلا أنه شملها بحكم الملازمة العقلية بين حكم المعقل والشرع، فحينئذ تكون داخلة في التعريف بالقرينة الخارجية. لكن الجواب خلاف ظاهرهم في التعاريف، فإنهم في مقام بيان تمام التعريف لفظاً ومعنى.

هذا فضلاً عن أن هذا التعريف لا يمنع من دخول القواعد الفقهية في مباحث الأصول؛ لأنها أيضاً تقع في طريق الاستنباط، وبعضها وظائف

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية: ج١، ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) الأصول: ج١، ص١٤-١٥.

ينتهي إليها الفقيه في مقام العمل، كأصالة الطهارة وأصالة الصحة ونحوهما، بناء على أنها أصول عملية، وإن قيل بدخولها في الأصول حينئذ يقال لماذا حصروا الأصول بالأربعة إذاً؟

هذا وربها يورد على تعبير الكفاية عن العلم بالصناعة بأنه خلاف المفهوم عرفاً؛ لأن الصناعة في العرف تطلق على العمل ولا تطلق على العلم إلا مجازاً، ويمكن الإجابة عنه؛ لأن الكلام ليس في الفقه حتى يرجع فيه إلى المفاهيم العرفية، وإنها عن تحديد العلم اصطلاحاً، والاصطلاحات العلمية يراعى فيها التعبير الفنى المنطقى لا المفهوم العرفي.

بل يمكن أن يقال: إن دلالة كلمة صناعة على وظيفة علم الأصول أدل؛ لأن الصناعة تتضمن معنى الآلية، والأصول آلة لتحصيل الحجة، بل وحتى إذا أخذناها بمعناها العرفي فهي تطلق على العمل فإنه يمكن أن يقال: إن غرض الفقيه هو تحصيل الحجة في مقام العمل، والقواعد الأصولية هي الآلة التي يتمكن بها الفقيه من استنباط الأحكام الشرعية، فتأمل.

وبذلك يظهر ما يمكن أن يقال في تعريف المحقق النائيني الله عرف عرف في الأجود: بأنه العلم بالقواعد التي إذا انضمت إليها صغرياتها أنتجت نتيجة فقهية (١).

وفي الفوائد: بأنه العلم بالكبريات التي لو انضمت إليها صغرياتها يستنتج منها حكم فرعي (٢).

<sup>(</sup>١) أجود التقريرات: ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٢) فوائد الأصول: ج١، ص٢٩.

فإنه أولاً: لا يمنع من دخول القواعد الفقهية ولا يشمل الظن الانسدادي على الحكومة، ولا الأصول العقلية؛ لأن مدلولها ومفادها ليس الحكم الفرعي ولا النتيجة الفقهية، بل التنجيز والإعذار والمؤمنية من العقاب، وهو معنى الحجة.

وثانياً: أن الإشكال العام الذي ورد على سائر التعاريف أي عدم انطباق الضابطتين اللتين ذكرناهما في تعريف العلم يرد عليه.

هذا وهناك تعاريف أخرى عديدة ذكرت في هذا المجال أعرضنا عنها إما لأنها تعاريف بالأعم ومع إمكان التعريف بالأقرب فلا تصل النوبة اليها، أو يرد عليها ما أورد على غيرها من عدم مانعيتها للأغيار كما لا يخفى على من راجع (١).

والحق إمكان القول بعدم الحاجة الماسة إلى تعريف جامع ومانع لعلم من العلوم مادام الغرض منه معلوماً ومحدداً، خصوصاً في العلوم المركبة من المسائل الاعتبارية والحقيقية كعلم الأصول، فإن العثور على التعريف التام الخالي من الإشكال دونه خرط القتاد، خصوصاً مع عدم وجود فائدة مستوفاة من ذلك مادامت حدود العلم وغاياته معلومة، فإن التعريف يطلب لأجل توضيح الأمر المجهول أو المبهم؛ لذا اشترطوا في المعرف أن يكون أجلى، فإذا كان الأمر معروفاً فإن التعريف يكون من توضيح الواضح الذي هو قبيح.

<sup>(</sup>١) المحاضرات ومنتهى الأصول ومنتقى الأصول وبحوث الأصول وغيرها.

ولعل من هنا أعرض جمع من الأصحاب قديماً وحديثاً عن التعريف معوّلين على ما هو معروف ومسطور في الكتب الأصولية، كالعلامة الحلي وَالله على ما هو معروف الله علم الأصول (١)، والسيد البروجردي وَالله كما في تقريراته (١)، والمحقق العراقي والله في المقالات (١)، وأعرض صاحب الكفاية والله عن كثير من التعاريف في غير موضع من الكفاية مدعياً أنها ليست حقيقية، وإنها هي شرح الاسم كسعدانة نبت (١)؛ إذ لا يعلم حقائق الأشياء وحدودها الواقعية إلا الله تعالى، وعلى هذا فإن الخوض في الأبحاث التي تخدم غرض الأصولي والفقيه أولى من الوقوف طويلاً، على تعريف أمر معروف.

(١) مبادئ الوصول: ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) نهاية الأصول: ص٨-١٦.

<sup>(</sup>٣) مقالات الأصول: ج١، ص٣١-٥٦

<sup>(</sup>٤) انظر كفاية الأصول: ص٢٤٣.



# المبحث الثالث في موضوع علم الأصول

اختلفت الآراء قديماً وحديثاً في تحديد موضوع علم الأصول وانقسمت على أقوال:

الأول: أن موضوعه هو الأدلة الأربعة بوصف دليليتها، وهو مختار المحقق القمي القوانين (۱) وأشكلوا عليه بعدم جامعيته للأفراد؛ لاستلزامه خروج جملة من المسائل الأصولية عن علم الأصول، كمباحث الحجج والأمارات، ومباحث الاستلزامات العقلية والأصول العملية، ودخولها في مبادئ العلم، لأنهم في الأصول يبحثون عن دليليتها.

فلو أريد إدخالها في مسائل العلم مع البحث عن دليليتها لزم الدور؛ لتوقف البحث عن الدليلية على البحث عن الدليلية، ولأجل هذا الإشكال أعرض عنه بعضهم، وعرّفه بتعريف آخر.

الثاني: أنه الأدلة الأربعة بها هي هي، فيكون البحث عن دليليتها بحثاً عن عوارض الموضوع. ذهب إلى هذا صاحب الفصول والمرابعة عليه بها أوردوا على الأول من عدم جامعيته للأفراد، لاستلزامه خروج العديد من مسائل العلم عن كونها أصولية، كمباحث الحجج والأمارات والأصول العملية وحجية الإجماع المنقول والشهرة الفتوائية والتعادل والترجيح؛ لأن المفروض أن موضوع العلم ما يبحث فيه عن عوارضه الذاتية عندهم، والبحث في هذه المسائل ليس بحثاً عن العوارض الذاتية.

(١) القوانين: ص٤.

<sup>(</sup>٢) الفصول: ص١٣.

وبذلك يظهر عدم الفرق بين التعريف الأول والثاني إلا في مسألة حجية الظواهر القرآنية وحجية العقل، فإنها على القول الأول غير داخلة في المسائل، أما على هذا التعريف فداخلة.

الثالث: أنه جامع مقولي واحد بين موضوعات مسائله، وهو المنطبق على موضوعات مسائله المتشتتة، ذهب إليه صاحب الكفاية المُورُان، وبه عدل عن تعريف المشهور، وربها يرد عليه:

أولاً: أنه مبهم وغير معلوم مفصلاً، ويتنافى مع مبناه الني من ضرورة وجود موضوع جامع لموضوعات المسائل، بل ويخالف القاعدة التي التزم بها؛ لأن معرفة المعلول تفصيلاً تستلزم معرفة العلة بالكشف الإني، فإبهامه للموضوع بلا وجه.

ثانياً: أنه مع وجود القدرة على تحديد الموضوع وتبيين حقيقته لا داعي إلى الإبهام، خصوصاً وإننا في مقام التعليم والتعلّم، فكيف ندرس علماً لا نعرف موضوعه ذاتاً وحدوداً؟ ولذا قال الأصفهاني والله الأمر، فعدم كون الجامع أن يكون الطالب على بصيرة من أمره من أول الأمر، فعدم كون الجامع معلوم الاسم والعنوان مع كونه محققاً بالبرهان وإن لم يوجب عدم كون العلم بلا موضوع، أو عدم وحدة الفن، إلا أن الفائدة المترقبة من الموضوع لا تكاد توجد إلا إذا كان معلوم الاسم والعنوان، ولا يكفي العلم بوجوده بحسب البرهان ".

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ص٨.

<sup>(</sup>٢) نهاية الدراية: ج١، ص٥٥، (بتصرف).

والنتيجة أن قوله بلزوم وجود الموضوع مع إبهامه مما لا ينسجهان.

الرابع: الأدلة الأربعة بها لها من الخصوصية بلا موجب لانتزاع جامع بينها، ذهب إليه المحقق العراقي المرابع العراقي والفصول، وربها يناقش من جهة السؤال عن الخصوصية، فإن أراد منها الدليلية يرد عليه ما ورد على القوانين، وإن أراد الذات فيرد عليه ما ورد على الفصول، وإن كان غير ذلك فيرد عليه ما ورد على الكفاية من الإبهام.

السادس: ما عرّفه السيد الأستاذينيُّ في الأصول، وهو ما يستنبط منه الأحكام من حيث الاستنباط (٤).

وبهذه المحاولة أدخل جل مباحث الأصول في موضوعه، وميزه عن غيره من العلوم، إلا أن الإشكال الذي أورده على الكفاية ربها يرد عليه أيضاً؛ لأنه تعريف كلي وغير واضح الحدود.

<sup>(</sup>١) مقالات الأصول: ج١، ص٥٢.

<sup>(</sup>٢) المحاضرات: ج١، ص٣١.

<sup>(</sup>٣) منتهى الأصول: ج١، ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الأصول: ج١، ص٩.

هذا فضلاً عن وجود إشكال مشترك الورود على ما ذكره وَاللَّيْ وعلى ما أفاده الخوئي واللَّعم، وما دام أفاده الخوئي واللَّعم، وما دام التعريف بالأعم، فإن مثله مثل التعريف بالأعم، فإن مثله مثل من يعرف الإنسان بالحيوان، مع إمكان تعريفه بالناطق، فتأمل.

السابع: ما عرّفه الميرزا النائيني المنائع كما في أجود التقريرات، وهو الأدلة بلا ملزم مقيداً بحيثية الاستنباط (١) ولنا أن نسأل عن مقصوده من الأدلة، فإن أراد الأدلة الأربعة كان أخص، وإن كان كل ما كان دليلاً أو يصلح أن يكون دليلاً فربها سنتفق معه، ولكن تعريفنا أقرب. هذا فضلاً عن ما ربها يسأل عن مراده من الأدلة، فإنه إن كانت بوصف الدليلية يرد عليه ما ورد على القوانين، وإن كان ذات الأدلة فيرد عليه ما ورد على الفصول.

وبذلك يظهر أيضاً أن التعريف الذي ذكر عن السيد الصدر يَنْ في البحوث من أنه الأدلة المشتركة في الاستدلال الفقهي (٢) تعريف بالأعم وإن كان من جهة أقرب من غيره، كما أنه يَنْ وإن أخذ ذات الأدلة لا بوصف الدليلية حيث قال يَنْ في: يكون البحث في مسائل علم الأصول عن دليليتها وجواز استناد الفقيه إليها في مقام الاستنباط (٣)، إلا أن لسائل أن يسأل عن مقصوده من الأدلة، فإن كانت الأدلة الأربعة خرجت عنه جملة من مباحث الأصول وإن كان الأعم فستعرف ما فيه.

<sup>(</sup>١) أجود التقريرات: ج١، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) بحوث في علم الأصول: ج١، ص٥٢.

<sup>(</sup>٣) بحوث في علم الأصول: ج١، ص٥٢٥.

والحق أن موضوع الأصول هو الحجة في الفقه، اختاره جمع من الأجلة<sup>(۱)</sup>، وهو واضح تفصيلاً؛ لكونه تعريفاً بالأجلى وأقرب إلى الفقه، ويجمع مختلف المسائل الأصولية؛ لأنه يشمل الحجج اللفظية والعقلية والعملية، كما يشمل الظن الانسدادي حتى على الحكومة؛ لكون العقل حجة. هذا مضافاً إلى أنه تعريف بالمساوي أو الأقرب لا بالأعم، فيكون منسجماً مع الضابطة المنطقية للتعريف<sup>(۱)</sup>، ولكن ربما يورد عليه بإشكالات:

الإشكال الأول: أن ما أورد على تعريف القوانين والفصول يرد عليه؛ لإمكان السؤال عن المراد من الحجة في الفقه، فإن كان بوصف الحجية ورد عليه ما ورد على القوانين، وإن كان ذات الحجة ورد عليه ما ورد على الفصول، ويمكن الجواب عنه:

أولاً: قد نلتزم بالأول ولا يرد عليه ما ورد على القوانين؛ لأن عدم جامعية تعريف القوانين للأفراد نشأ من أخذه الأدلة الأربعة موضوعاً.

فتخرج عن تعريفه مسائل أصولية هامة، وإذا أخذنا الحجة موضوعاً فإن الحجة تشمل جميع المسائل الأصولية، وأما إشكال الدور فلا يرد هنا؛ لإمكان أن نقول بأننا لا نعني من الحجة التلبس والاتصاف حتى يقال بأنا نبحث في الأصول عن الحجية، فجعل الحجة موضوعاً إنها يصح بعد الفراغ عن الحجية، فضلاً عن تحصيل الحاصل.

<sup>(</sup>۱) الأصفهاني والبروجردي والإيرواني قدست أسرارهم؛ انظر نهاية الدراية: ج١، ص٤٢ و ٢٤؛ نهاية الأصول: ج١، ص٤. (٢) من كونه تعريفاً بالمساوى والأجلى.

كما قد يرد على تعريف القوانين من جهة الدليلية، وإنها نعني من الحجة الشأنية والاقتضاء حتى تثبت الحجية بعد البحث والدراسة، وإنها سميت حجة بمجاز المشارفة والأوْل، فتأمل.

ثانياً: يمكن أن نلتزم بالثاني ونقول المراد منه ذات الحجة، ولا يرد عليه ما ورد على الفصول؛ لأن الحجة جامعة لكل مسائل الأصول.

ثالثاً: قد نلتزم بها ذكرناه أولاً، ونجعل الحجة هي الموضوع، ولا ترد عليه الإشكالات المذكورة؛ إذ ليس من شروط معرفة العلم منطقياً أن نحدد موضوعه قبل الخوض في تفاصيله، لشهادة الوجدان والسيرة العملية في الدراسات بالعكس، فإن الواقع العملي يدلنا على أن موضوع العلم إنها ينتزع من مجموع موضوعات مسائله بلحاظ جامعيته للأفراد، وما نعيته للأغيار، وانطباقه على موضوعات مسائله، وهذا غير ممكن إلا بعد إتمام البحث والدراسة والإطلاع على كل المسائل والتفريعات، وإلا فإنه لا يمكن انتزاع جامع موضوعي واحد قبل الإطلاع على موضوعات المسائل؛ يمكن انتزاع جامع موضوعي عن منشأ الانتزاع واقعاً ومفهوماً (١).

ولعل هذا ما يظهر من تعاريف القوم أيضاً، فإن صاحب الكفاية المنائلة المخذه الكلي المنطبق على موضوعات مسائله، ومادمنا لا نعرف موضوعات المسائل كيف يمكن انتزاع الجامع المشترك؟ والسيد الخوئي المنائلة المتباينة، والسيد في تقريراته - بأنه ما ينتزع من موضوعات مسائله المتباينة، والسيد

<sup>(</sup>١) لأنه وجود بالعرض لا بالذات.

الأستاذ المُنتِّعُ جعله ما يستنبط منه الحكم، وهذا لا يمكن قبل معرفة العناصر المشتركة التي يستنبط منها الحكم حتى تجعل جامعاً لها.

وكيف كان، فإنا قد ندرس العلم ونطلع على مسائله أولاً ثم بعد ذلك نأخذ الجامع المشترك بين موضوعات مسائله، ونجعله موضوعاً للعلم؛ لأنا وجدناه هو المحور الأصلى للبحث والدراسة.

وعليه فإن انتزاع موضوع العلم يكون متأخراً عن موضوعات مسائله تأخر الأمر الانتزاعي عن منشأ الانتزاع، ولكن في مقام التدوين والتعليم والتعلّم، وبعد الفراغ من تحصيل الموضوع قدّموه لتفرع مسائل العلم عن الموضوع الجامع، ولتقدّم الموضوع على المحمول رتبة تسهيلاً للتعليم والتعلّم؛ لأن معرفة الطالب لموضوع العلم من أول الأمر من شأنه أن يساعد على فهمه وتعلّمه.

وعليه فإنا نجعل موضوع الأصول هو الحجة في الفقه ولكن بعد الفراغ من دراستها وتعينها لتكون محور الدراسات الأصولية، فتأمل.

الإشكال الثاني: أن جملة من مباحث الأصول لم تثبت حجيتها كالإجماع المنقول والشهرة الفتوائية والظن على الانسداد وظواهر الكتاب عند الأخباريين ونحو ذلك، فيكون الموضوع المذكور غير طارد للأغيار؟

#### والجواب:

أولاً: لا كلية لما ذكر؛ لأن بعض المذكورات عند بعض وجلها أوكلها عند بعض آخر حجج، ولدى البحث العلمي ينبغي ملاحظة مختلف الآراء والمباني لتمامية الحجة نقضاً وإبراماً.

ثانياً: لأن الأصولي يريد تعيين الحجة في الفقه لنفسه ولمقلديه، وهذا لا يتم إلا عبر دراسة كل ما له اقتضاء الحجية، فينظر في تمامية المقتضي فيه وانعدام الموانع، أو إمكان رفع الموانع التي ادعاها بعض – مثلاً – ليكون في مقام العمل على بينة، وهذا من ضرورات البحث العلمي، بل ومن ضرورات تحصيل ملكة الاجتهاد.

ثالثاً: قلنا: إن الحجج الأصولية موضوعات مستنبطة وعلى الأصولي تحصيلها، ولكي يكون بعيداً عن محذور القصور أو التقصير في مقام الفتوى عليه أن يفحص عن كل ما يحتمل أن يكون حجة له أو عليه، وفي غير هذه الصورة لا يحصل على المؤمّن من العقوبة.

الإشكال الثالث: أن على هذا التعريف تخرج مباحث القسم الأول من الأصول برمتها، كمباحث الألفاظ والمستقلات العقلية وغير المستقلات العقلية؛ لأنها ليست حجة. مع أن مباحث الألفاظ التي دونت في الجزء الأول من الأصول تعين صغريات الحجة الأصولية، وهي من الموضوعات المستنبطة التي على الأصولي والفقيه تعيينها ومعرفة حدودها في مقام الفتوى، وإلاّ كيف يمكن أن نعرف الكبرى قبل أن نعرف صغرياتها؛ ولهذا الفتوى، وإلاّ كيف يمكن أن نعرف الكبرى قبل أن نعرف صغرياتها؛ ولهذا محلاً عن الخبير والمجتهد قد لا يتحقق ما لم يكن عالماً بالصغريات فضلاً عن الخبير والمجتهد قد لا يتحقق ما لم يكن عالماً بالصغريات والكبريات معاً، وإلاّ فهل يصح أن يقال للطبيب طبيب وهو لا يعرف أجزاء البدن وتشريحاته وأصنافه ومظاهره وعوارضه ويكتفي بمعرفة وصف الدواء؟ بل هل يمكنه أن يشخص الدواء من دون أن يعرف أعضاء البدن وعوارضه وخصوصياته؟ وهل يمكن للكيمياوي أن يجهل العناصر

ويكتفي بمعرفة القوانين الكلية فيها؟ وهل يمكن للنحوي أن يعرف الرفع والنصب والجزم ونحوها ولا يعرف الكلمة وخصوصياتها؟ وهذا جار في الأصول والفقه أيضاً بلا فرق؛ إذ كيف يصح للأصولي أن يحكم بحجية الظواهر ولا يعرف أن الأمر ظاهر في الوجوب أم لا؟ وإلا كيف توصل إلى حجية الظواهر من دون أن يستقرئ الصغريات ومنها ينتقل إلى معرفة كبرى كلية توصله إلى النتيجة؟ وكذا الحال بالنسبة للفقيه.

وعليه فإن ما يقال من أن مهمة علم الأصول هو معرفة الكبريات الكلية فقط محل تأمل، بل مخالف لسيرتهم في الأصول، وإلا لماذا بحثوا في أن الأمر ظاهر في الوجوب أم لا؟ وأن المشتق حقيقة في المتلبس أم أعم؟ وأن الأمر بالشيء يقتضي النهي عن ضده أم لا؟ مع أنها صغريات لا كبريات؟

ولعل من هنا قالوا في تمييز المسألة الأصولية عن غيرها بأنها كبريات لو انضمت صغرياتها إليها لأنتجت نتيجة فقهية من دون حاجة إلى ضم كبرى أصولية أخرى (١)، مما يكشف عن أن مهمة الأصولي لا تنحصر بالبحث عن الكبريات، بل عنها وعن صغرياتها. هذا أولاً.

وثانياً: أن مباحث الألفاظ ونحوها من مباحث القسم الأول من الأصول هي أيضاً حجج؛ لأنها كبريات كلية تفيد الفقيه قاعدة عامة في مقام الفتوى، فإن قولهم: الأمر ظاهر في الوجوب وإن كانت بالقياس إلى

<sup>(</sup>۱) كما يظهر ذلك من المحقق النائيني النَّيْقِ كما في فوائد الأصول: ج ١، ص٢٩؟ والخوئي النَّيْقِ كما في المحاضرات: ج١، ص١٩؟ والسيد البجنوردي النَّيْقِ في منتهى الأصول: ج١، ص١٥؛ والسيد الروحاني النَّيْقِ كما في منتقى الأصول: ج١، ص٢٥-٣٥.

حجية الظواهر اللفظية صغرى لكنها بالقياس إلى الأوامر الشرعية الواردة في الكتاب والسنة كبرى كلية، ولهذا يحتج بها وعليها في صورة الموافقة أو المخالفة، وإلا فإنه بعد ثبوت ظهور الأمر في الوجوب هل يمكن للفقيه أن يتجاوز ذلك في الفقه، ويحمل ظواهر الآيات والروايات على خلاف ذلك؟

وبهذا يظهر أن مباحث الألفاظ بعضها أو جلها من أمهات مسائل الأصول وليست من مبادئه (۱) أو مقدماته (۲) كما ذهب إلى كل منهما ذاهب؛ لأنها من مهات الأصولي والفقيه، ومحققة لغرضه، ولأنها في نفسها حجج أيضاً.

### القاعدة الفقهية والقاعدة الأصولية

الإشكال الرابع: أن هذا التعريف غير طارد للأغيار، لأنه يشترك مع القواعد الفقهية في الموضوع؛ إذ هي أيضاً حجة في الفقه، والحال أن القواعد الفقهية من شؤون الفقه والفقيه لا الأصول والأصولي، وهذا من الإشكالات التي تحتاج إلى مزيد تأمل وتحقيق، وقد اضطربت فيه كلمات الأعلام، وللإجابة عنه نقول:

أولاً: أن هذا الإشكال على فرض وروده هنا فهو مشترك الورود على مختلف التعاريف، فإننا إذا عرفنا موضوع الأصول: بها يستنبط منه الحكم كما عرفه سهاحة السيد الأستاذة إلى المستدلال الم

<sup>(</sup>١) انظر نهاية الأصول: ج١، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر كفاية الأصول: ص١٠ وما بعدها؛ فوائد الأصول: ج١، ص٢٩؛ منتهى الأصول: ج١، ص٣١؛ منتهى الأصول: ج١، ص٣١،

<sup>(</sup>٣) انظر الأصول: ج١، ص٩.

الفقهي كما عرفه السيد الصدر يَبْنِيُ (١) ، أو الأدلة بما لها من الخصوصية كما عرفه العراقي المُنْيُرُ (٢) ، أو غير ذلك، فإنه لا يمنع من تداخل القاعدة الفقهية مع القاعدة الأصولية، فما يقوله الأعلام هناك يمكن أن نقوله نحن أيضاً.

ثانياً: أنهم ومهما قالوا في رفع التداخل بين القاعدتين فإن المنهجية السارية في الأصول منذ القديم -كما هو ظاهر من المعالم وغيره، وإن كانت تجلت أكثر منذ زمان الشيخ الأعظم وهذا ما لوحظ في الرسائل وغيره، القواعد الفقهية بالمسائل الأصولية، وهذا ما لوحظ في الرسائل وغيره، حيث بحثوا في جملة من القواعد الفقهية في ضمن الأصول مثل قاعدة لا ضرر والميسور واليد والقرعة والتسامح في أدلة السنن، بل وبعضهم أدخل مثل الاستصحاب في القواعد الفقهية كما ذكره الشيخ ألي احتمالاً أو قولاً كما في فوائد الأصول والاستصحاب الحكمي فأدخله ضمن قواعد الأصول والاستصحاب الموضوعي فأدخله ضمن القواعد الفقهية على المناه المؤلمة فالمناه المؤلمة فالمناه المؤلمة القواعد الفقهية كما المؤلمة فالمناه فالمناه فالمناه فلمن قواعد الأصول والاستصحاب الموضوعي فأدخله ضمن القواعد الفقهية في القواعد الفقهية في المؤلمة في القواعد الفقهية في القواعد الفقهية في المؤلمة في

وهذا يؤكد القول بأن وحدة الغرض هي الأهم بجمع شتات المسائل الأصولية؛ لذا بحثوا بعض القواعد الفقهية التي دخلت في ضمن غرضهم الأصولي، وتركوا غيرها، وأرجؤوها إلى الفقه، كما يؤكد عدم المانعية في تداخل

<sup>(</sup>١) بحوث في علم الأصول: ج١، ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) مقالات الأصول: ج١، ص٥٢.

<sup>(</sup>٣) فوائد الأصول: ج٤، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٤) فوائد الأصول: ج٤، ص٢١٣.

مسألتين في علمين إذا اشتركتا في تحقيق غرضيها، أو دخلت في ملاكيهما كما ذكر (١)، وعليه فإن التداخل بين قاعدتين لا يخل بموضوعيتهما في العلمين.

ثالثاً: ما أجاب به المحقق النائيني للني كل في تقريراته (٢).

وحاصله: أن القاعدة الأصولية دائماً تكون كبرى كلية تقع في قياس الاستنباط، مثل حجية الخبر والاستصحاب والإجماع وما أشبه ذلك، كما أن نتيجتها دائماً تكون حكماً كلياً، بخلاف القاعدة الفقهية فإنها وإن كانت تقع كبرى لقياس الاستنباط إلا أن النتيجة فيها تكون حكماً جزئياً يتعلق بعمل آحاد المكلفين؛ ولذا فإن نتيجة المسألة الأصولية تنفع المجتهد ولا حظ للمقلد فيها.

ومن هنا ليس للمجتهد الفتوى بمضمون النتيجة الأصولية، فلا يجوز له أن يفتي بحجية الخبر الواحد القائم على الأحكام، أو بحجية الشهرة، أو الظاهر؛ لأنها ليست من شؤون المقلدين؛ لأن تطبيق النتيجة الكبروية على المصاديق ليس بيد المقلد، بل هو وظيفة المجتهد، بينها النتيجة في القاعدة الفقهية تنفع المقلد، ويجوز للمجتهد الفتوى بها، ويترك أمر تطبيقها إلى المقلد.

ومنه يظهر أن النسبة بين القاعدة الأصولية والقاعدة الفقهية هي العموم من وجه، فيشتركان في أن كليها تقعان كبرى كلية في قياس الاستنباط، ولكن تفترق الأصولية بنتيجتها الكلية، وتفترق الفقهية بنتيجتها الجزئية.

<sup>(</sup>١) منتقى الأصول: ج١، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) فوائد الأصول: ج٤، ص٩٠٩.

لكن الظاهر إمكان المناقشة فيه من جهة أخصيته من المدعى؛ لأن بعض القواعد الفقهية نتيجتها كلية أيضاً، مثل لا ضرر ولا حرج، كما أن جملة منها لا يجوز للفقيه أن يفتى بها في مثل الرسالة العملية، بل وليست من شؤون المقلدين، ولهذا جرت سيرة الفقهاء في طيات كتب الفقه بل والأصول التي تعرضت للقواعد الفقهية من التدقيق والبحث في تشخيص مصاديق القاعدة ومواردها وحدود حجيتها، ولا يكتفون بإعطاء القاعدة مثل: ((لا ضرر)) أو: ((لا تعاد الصلاة)) أو: ((لا حرج)) أو: ((ما لا يضمن بصحيحه)) إلى المقلد، ويتركون التطبيق إليه، بل وجمع كبر منهم ألَّف رسالات مستقلة في بعض القواعد، وما ذلك إلاَّ لأن ملاك التقليد هو لزوم رجوع الجاهل إلى العالم، وهذا ما لا يختص بالأحكام الكلية، بل يحتاج إلى تطبيق القواعد والضوابط على الموضوعات الخارجية والعرفية، وذلك يتوقف على دقة النظر ومراجعة الأدلة والجمع بينها، وهو خارج عن قدرة عموم الناس، والوجدان الخارجي في سيرة الفقهاء مع مقلديهم سواء في رسائلهم العملية أو غيرها يؤكد ذلك؛ إذ لم يوكلوا المسائل إلى القواعد ويكلفون الناس بالرجوع إليها، وإنها ينصّون على الأحكام أو الفتوى بتفاصيلها وجزئياتها.

وبهذا يظهر وجه النظر في قول بعض من جوّز تفويض أمور الاستصحاب وغيره من الأصول العملية في الشبهات الموضوعية إلى المقلدين بحجة أنها قواعد فقهية، فإن مورد الأصل وإن كان ربها يفهمه العموم في عدم نقض المتيقن بسبب الشك إلا أن ابتلاءاته بالمعارضات أو الالتباسات الجزئية

التفصيلية الدقيقة التي قد تقترن بالأمر مما يمنع من تطبيق المقلد بنفسه ما لم يرجع إلى العالم؛ ولذا قال المحقق الأصفهاني المرائج : إن تطبيق القواعد الكلية على مواردها موقوف على الخبرة في التطبيق (١).

ومن ذلك يظهر وجه النقاش في الفرق الذي ذكره السيد الخوئي وَاللَّهُ كُمْ في المحاضرات بين القاعدتين، حيث جعل القاعدة الأصولية إنها تقع في طريق الاستنباط من جهة التوسيط والاستنباط، بينها القاعدة الفقهية فهي من باب التطبيق، أي تطبيق مضامينها بأنفسها على مصاديقها (٢).

وعليه فمع أنها يشتركان في وقوعها في طريق استفادة الأحكام الشرعية الإلهية إلا أن الأصولية منها تقع في طريقه من باب التوسيط والاستنباط، والثانية من باب التطبيق للمضمون على المورد. هذا أولاً.

وثانياً: أن القواعد الفقهية نتائجها أحكام شخصية لا محالة "بالإمكان أن يقال بأن التطبيق للقاعدة الفقهية بعد الفراغ من إثبات حجيتها والنظر في مداركها، وهذا البحث توسيطي استنباطي لا تطبيقي، كما أن نتائج مثل قاعدة رفع الضرر والحرج والتسامح في أدلة السنن ونحوها كليّة. نعم إلا إذا أراد من النتيجة الجزئية في مقام التطبيق، وهو لا ينفع في التصحيح؛ لأنه لولا ثبوت النتيجة الكلية في أن كل ضرر أو حرج مرفوع لا مجال لتطبيق القاعدة على كل مورد.

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية: ج١، ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) المحاضرات: ج٢، ص٥.

<sup>(</sup>٣) المحاضرات: ج١، ص١٣.

رابعاً: أن القاعدة الفقهية وإن اشتركت مع القاعدة الأصولية في الحجية الكلية إلا أنها تفترق عنها في السعة والضيق من جهات:

الأولى: أن القاعدة الفقهية تجري في الفقه فقط في مقام تعيين تكليف المكلف، بخلاف الأصولية فإنها قواعد تجري في الفقه وغير الفقه، فمثلاً: حجية ظواهر الألفاظ عند الأصولي عامة ومطلقة في كل لفظ، سواء كان وارداً في الكتاب والسنة أو في استعمالات العرف والعقلاء.

وحجية خبر الواحد لا تختص بأخبار السنة بل في كل خبر، سواء كان من السنة أو غيرها؛ ولذا عمم جمع من الأصوليين والفقهاء حجية الخبر إلى الموضوعات، وقالوا بحجية مطلق خبر الثقة (١).

الثانية: أن بعض القواعد الأصولية مستفادة من بناء العقلاء وأدلة الفطرة كالاستصحاب مثلاً، كما استدل صاحب الكفاية والله عليه، وعمم العمل به حتى عند الحيوانات، وهو ما يؤكده الوجدان الخارجي (٢).

أما القاعدة الفقهية فاعتبارها في حدود اعتبار الشارع ونصه كما هو واضح من مثل لا ضرر ولا حرج؛ ولذا قالوا: إن بعضها امتنانية.

الثالثة: أن بعض القواعد الفقهية عامة مثل: لا ضرر ولا حرج، وبعضها تختص بأبواب خاصة من الفقه مثل: ((لا تعاد)) الخاصة بالصلاة، و: ((ما أمكن)) الخاصة بدم المرأة.

<sup>(</sup>١) الاجتهاد والتقليد (للسيد الخوئي الله في الما المحتهاد والتقليد (للسيد الخوئي الله في المحتهاد والتقليد (لله في الله في الل

<sup>(</sup>٢) انظر كفاية الأصول: ص٣٨٧.

ومن الواضح أن السعة تتناسب مع غرض الأصولي والقاعدة الأصولية؛ لأن غاية الأصولي تحصيل القدرة على الاستنباط أو الحجة في الفقه، وعليه لابد وأن تكون قواعده وحججه عامة وشاملة لكل الأبواب، بينها الفقيه فلأن غرضه تعيين التكليف الفعلي فلا يهمه بعد ذلك أن تكون قواعده التي يحرز بها التكليف عامة أو خاصة.

وعليه فإن القاعدة الفقهية وإن كانت من الحجج التي يستند إليها المجتهد في الفتوى إلا أنها أضيق دائرة وأخص في المورد؛ ولذا بحثها الفقهاء في ضمن القواعد الفقهية غالباً لا الأصوليون؛ لأن القواعد الفقهية أقرب إلى مهمة الفقه وغرض الفقيه من مهمة الأصول وغرض الأصولي.

هذا ولكن المتأمل في هذا قد لا يكتفي بهذا الجواب؛ لأنه إن صح في بعض القواعد فإنه لا كلية له؛ لوجود قواعد فقهية عامة وشاملة، وتحكم على كل أبواب الفقه، بل وربها تحكم حتى على القواعد الأصولية، مثل: قاعدة لا ضرر ولا حرج والأهم والمهم ونحوها، فإن حجيتها عامة وشاملة لمختلف الأبواب، بل إن قاعدتي الضرر والعسر والحرج تحكهان حتى على مثل دليل الاحتياط والبراءة؛ لذلك يصرحون بأن الاحتياط إذا ابتلى بالعسر والحرج لا يعمل به، والبراءة إذا كان فيها ضرر لا يعمل بها.

وعليه فإن ما قيل في الجواب أخص. نعم إلا أن يقال بأن مثل قاعدة لا ضرر حيث إنها تدخل في غرض الفقيه والأصولي فلتكن من المشتركات التي تدخل في علمين، وقد قلنا سابقاً: إن النسبة بين القاعدة الفقهية والأصولية هي العموم من وجه.

خامساً: قد يكون الفرق بينها في أن نتيجة القاعدة الفقهية هي الحكم الشرعي، بينها نتيجة القاعدة الأصولية هي الحجة، والفرق كبير بين النتيجتين، فإنا في مباحث الأصول لا نبحث عن الحكم الشرعي مباشرة أولاً وبالذات وإن كان الحكم هو الغاية التي يتوخاها الأصولي من تحصيل الحجة، لكنه ثانياً وبالعرض، بينها نبحث في القواعد الفقهية عن الحكم نفسه، وعلى هذا فإن موضوع القاعدة الأصولية هو الحجة بينها موضوع القاعدة الفقهية هو الحكم.

فمثلاً: في بحث خبر الواحد نبحث عن حجية الخبر كما نبحث عن حجية أصل البراءة، بينما في قاعدة لا ضرر نبحث عن ثبوت الحكم الضرري في ذمة المكلف أو رفعه، وفي لا حرج نبحث عن ثبوت الحكم الحرجي في ذمة المكلف أو رفعه، وكذا في ثبوت الحكم في الميسور أو رفعه بعد سقوط المعسور، وكذا في قاعدة اليد نبحث عن ضمان اليد وهكذا.

كما أنا في تفاصيل مباحث البراءة والاستصحاب ونحوها نبحث عن حدود الحجية، فنقول: إن البراءة حجة في الشبهات الموضوعية أم لا، وإن الاستصحاب حجة مع الأصل المثبت أو الأمور التدريجية أم لا، بينما في تفاصيل القاعدة الفقهية نبحث عن ثبوت الحكم وعدمه في الموارد وعدمها، وبهذا تكون القاعدة الفقهية أقرب إلى غرض الفقيه من الأصولي.

ولعل من هنا نشأت تسميتها بالقاعدة الفقهية، وهذا لا يتنافى مع حاجة الأصولي إليها في بعض الموارد والمناسبات؛ لدخولها في الغرض، كما لا يتنافى مع حاجة الفقيه إلى المسألة الأصولية، وبذلك يظهر وجه الفرق

بين القاعدتين، ويرتفع التداخل، ولعل المتتبع لكلمات بعض الأعلام يجد هناك إشارات - ولو من بعيد - إلى هذا الفرق الذي ذكرناه (١).

وكيف كان، فإنه على فرض عدم تمامية الجواب الذي ذكرناه فإنه قد يكون بالإضافة إلى غيره مما يفيد الاطمئنان بالفرق ولو الارتكازي، سواء وجدنا له ضابطة شاملة أم لا، وهذا ما ينسجم مع ديدن الفقهاء، حيث بحثوا القواعد الفقهية ضمن مباحث الفقه دون الأصول إلا ما ندر وإن كان الأفضل أن تجعل بحثاً مستقلاً مستوفياً لأهميتها الكبيرة في مختلف أبواب الفقه.

ولو نقض على ما ذكرناه بمثل قاعدة لا ضرر ولا حرج بأنا نبحث عن حجيتها أولاً وليس عن الحكم أمكن القول بأنها حينئذ تكون من موارد الاجتماع بين القاعدة الفقهية والقاعدة الأصولية؛ لما تقدم من أن النسبة بين القاعدتين هي العموم من وجه، وحينئذ لا يضر به شيء، والله سبحانه العالم.

<sup>(</sup>۱) انظر فوائد الأصول: ج٤، ص٣١٠؛ ومنتقى الأصول: ج١، ص٣٨-٣٩، كما ولعل إدخال الشيخ الله الستصحاب ضمن القواعد الفقهية مستدلاً له بأنه فيه استصحاب للحكم يشير إلى ذلك أيضاً، كما أن تفريق السيد الخوئي الله بأن القاعدة الفقهية يستفاد منها التطبيق فيه إشارة إلى ذلك؛ لأن التطبيق في مقام العمل ينطبق على الحكم.



المبحث الرابع
في ملاك وحدة علم الأصول
وتميّزه

قد يقال: إن كل علم لابد له من موضوع واحد يوحد مسائله وأبحاثه ويميزه عن غيره من العلوم الأخرى، وهذه الضابطة لا تنطبق في علم الأصول؛ لأن مسائله متباينة في موضوعاتها، وفي عين الحال هو علم واحد ومتميّز عن غيره.

والجواب: أولاً: لا نسلم كلية القاعدة المذكورة وأن ملاك وحدة العلم بوحدة موضوعه.

ثانياً: يمكن القول بأن ملاك وحدة العلم وتميّزه عن غيره هو وحدة الغرض.

وتقرير ذلك: أن الغرض المطلوب من العلم يصلح أن يكون الجامع لشتات مسائله، كما يصلح أن يكون المائز بينه وبين غيره من العلوم، فلا وجه لجعل وحدة العلم منحصرة بوحدة موضوعه، فإن رتبة الغرض متقدمة على رتبة الموضوع ذهنا وإرادة، لما عرفته من أن الغرض أول ما ينقدح في الذهن ويراد الوصول إليه. نعم هذا لا يمنع من أن يكون ملاك الوحدة في بعض العلوم بالجامع الموضوعي، وعليه فإن ملاك وحدة علم الأصول بوحدة غرضه، وهذا ما يظهر من المحقق الخراساني ألي في الأصول بوحدة غرضه، وهذا ما يظهر من المحقق الخراساني ألي في الكفاية أن والمحقق الأصفهاني في في الأصول أن والعراقي المناق المنالات أن والإيرواني في الأصول أن والسيد البجنوردي في المقالات المقالات المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة والمحتوردي المنالة في المقالات المنالة المنالة

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ص٧-٨.

<sup>(</sup>٢) نهاية الدراية: ج١، ص٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٣) مقالات الأصول: ج١، ص٣٩.

<sup>(</sup>٤) الأصول في علم الأصول: ج١، ص٢-٧.

٨٠ .....المعتمد في الأصول

المنتهى (١)، وسماحة السيد الأستاذيُّ في الأصول (٢).

وبعد ذلك هل يجب قيام وحدة موضوعية جامعة لموضوعات المسائل؟ ذهب القدماء وتبعهم في ذلك جماعة من المتأخرين والمعاصرين (٢) إلى الإيجاب، واستدل صاحب الكفاية الله عن وحدة الغرض تكشف عن وجود جامع موضوعي واحد أثّر في ذلك الغرض؛ لقاعدة الواحد المعروفة وإلا لزم أن يصدر كل شيء عن كل شيء وهو باطل؛ لمخالفته للوجدان، وللزوم الترجيح بلا مرجح؛ إذ الواقع الخارجي يكذّب صدور كل شيء عن كل شيء عن كل شيء عن كل شيء عن كل شيء على الملازمة الحقيقية بينها بلا تخلف، ولولا هذه الوحدة المتلازمة والسنخية الثابتة بينها لتخلف -مثلاً - معلول النار أحياناً، أو صدر من غيرها أحياناً.

<sup>(</sup>١) منتهى الأصول: ج١، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأصول: ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأصول: ص٧-٨؛ نهاية الأصول: ص٩؛ الأصول: ج١، ص٥.

<sup>(</sup>٤) فمثلاً الغرض من علم الأصول هو تحصيل الحجة في الفقه كما ذكرنا، أو القدرة على الاستنباط، ومن علم النحو صون اللسان عن الخطأ في المقال، ومن علم المنطق صون الفكر من الخطأ في التفكير، وهكذا.

نلاحظ أن هذا الغرض الواحد ينشأ من مجموعة قضايا متباينة في الموضوعات والمحمولات، ودونت في علم واحد، ووضع عليها اسم خاص يتميز عن غيره من العلوم، وهو أمر مستحيل؛ لاستلزامه تأثير الكثير بها هو كثير في الواحد بها هو واحد، وهو يتنافى مع قاعدة الواحد، فيكشف ذلك إنّا عَن لا بدية وجود جامع ذاتي واحد هو الذي أثر في ذلك الغرض كها عليه جمهور الحكهاء. انظر قواعد العقائد (لنصير الدين الطوسي الشيئ عن ٥٠٨.

كما أنه إذا أنكرنا الملازمة والسنخية لا يبقى مرجح لصدور الحرارة من النار دون الثلج مثلاً، فيلزم الترجيح بلا مرجح.

ومن هنا تكشف وحدة الغرض عن وجود وحدة موضوعية بين المسائل هي الجامع لشتاتها وإن كنا قد لا نعرفها، أو لا نتمكن من تحديدها تحديداً دقيقاً كما يظهر من الآخوند أله الأعتباري أيضاً؛ وقد وسع السيد الأستاذ المنه مفاد القاعدة لتجري في الواحد الاعتباري أيضاً؛ وتشمل ما نحن فيه مستدلاً بذات الدليل في الواحد الحقيقي، حيث قال: وعليه فوحدة الغرض توجب وحدة المؤثر في ذلك الغرض ولو في الاعتباريين، كما هو محل الكلام ".

وعليه فإن المؤثر الواحد في الغرض الواحد في مباحث العلم هي المسائل، ووحدة المسائل توجب أمرين هما:

وجود جامع بينهما اشترك في تحقيق الغرض هو الجامع لموضوعات المسائل، وجامع آخر لمحمولات تلك المسائل؛ إذ بدون الجامعين المذكورين لا تتحقق وحدة اعتبارية، وقد عرفت لا بدية وجودها عقلاً ووجداناً.

والجامع لموضوعات المسائل يقع موضوعاً للعلم كالكلمة في النحو مثلاً، والجامع لمحمولات المسائل يقع محمولاً ككيفية تلفظ آخر الكلمة فيه.

ولعل الوجدان يؤكد هذه الحقيقة في الجملة، فإننا إذا راجعنا العلوم المدونة مع قطع النظر عن المدونين والأغراض الباعثة على التدوين نجد

<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ص٨.

<sup>(</sup>٢) الأصول: ج١، ص٥.

وجود جامع مشترك واحد هو الذي تدور عليه مباحث العلم موضوعاً كالكلمة في النحو، ومحمولاً كحالاتها الإعرابية من حيث البناء والإعراب.

لكن الظاهر إمكان المناقشة في لابدية وجود الجامع الموضوعي لا إنكار أصل الوجود؛ لأن العلوم تختلف وجداناً، فبعضها مما يمكن إيجاد جامع موضوعي واحد يشترك في كل مباحثه بلا تخلف كعلم النجوم والكيمياء وعلوم الأرض، فإن موضوعاتها قد تكون واحدة تجمع شتات مسائلها على الرغم من اختلاف أغراضها، فإن الساحر والكاهن يدرس النجوم من حيث تأثيراتها المعنوية بينها الفلكي يدرس ظواهرها المادية الطبيعية، وثالث يدرس حالاتها الفيزياوية، وهكذا... وبعضها الآخر مما يشترك في وحدة المحمول بلا أن تكون له وحدة موضوعية كعلم الفقه؛ لأن الفقه يشترك في جامع محمولي واحد هو الحكم الشرعي بأنحائه، وليس المعيار فيه وحدة الموضوع؛ إذ لا خلاف في تعدد موضوعات مسائل الفقه.

ولا يقال: إن موضوعه فعل المكلف وهو واحد؛ لإمكان أن يقال بوجود جملة من الأحكام الشرعية لا ترجع إلى فعل المكلف كالإرث والضمانات، والأحكام الوضعية الأخرى كالطهارة والنجاسة ونحوها، فإنها تترتب حتى على غير المكلفين كالمجانين والأطفال والحيوانات.

فتحصل: أن علم الفقه له وحدة غرضية ووحدة محمولية وليس له وحدة موضوعية جامعة، وبعض العلوم وحدته بالغرض خاصة وهي تكفي في وحدته كعلم المنطق مثلاً، فإن الغرض الحاصل من مسائله هو صيانة الفكر من الخطأ في الاستنتاج أو التفكير، وهذا يكفي لجمع شتات مسائل المنطق.

ولا يبعد أن يكون علم الأصول أيضاً من هذا القبيل، فإنه إذا كان غرض الأصولي تحصيل الحجة في الفقه أو تحصيل ملكة الاستنباط للأحكام الشرعية عن أدلتها يكفيه هذا الغرض في جمع شتات المسائل المختلفة والمتعددة في موضوعاتها؛ لكونها تحقق الغرض المطلوب، وبعد وحدة الغرض لا يهم إن كان هناك جامع موضوعي أيضاً أم لا، أو كان هناك جامع محمولي أم لا.

ولعل من هنا ذهب المحقق العراقي المنافي وتبعه السيدان البجنوردي المنافي والخولي والخولي والمنافي والمن

<sup>(</sup>١) منتهى الأصول: ج١، ص٠٢.

<sup>(</sup>۲) أجود التقريرات: ج۱، ص٦-٧.

<sup>(</sup>٣) مقالات الأصول: ج٢، ص٣٩.

والنقلية، وغفلوا عن نكتة نظرهم، وأجروا مثل هذه القاعدة فوقعوا في (١) حيص وبيص .

ومن ذلك يظهر أيضاً أنه لا يهم أن تكون محمولات مسائل العلم أعراضاً ذاتية أو غريبة، كما لا يهم أن يكون محمول العلم عرضاً ذاتياً أو غريباً؛ إذ مادام الغرض هو المعيار وهو المطلوب في مباحث العلم فينبغي تحصيل كل ما يحقق هذا الغرض، سواء كان من العرض الذاتي أو من العرض الغريب كما صرح به السيد الأستاذ المنافق في الأصول (٢).

#### مناقشة قاعدة الواحد

وأما قاعدة الواحد المذكورة فيمكن المناقشة فيها من جهات: بعضها مبنائية وبعضها بنائية.

الأولى: ما أجاب به جمع من أن هذه القاعدة على فرض صحتها فإنها تجري في الأمور الحقيقية التكوينية لا الاعتبارية كها تجري في الفاعل بالجبر كالنار والثلج لا الفاعل بالإرادة، وما نحن فيه خارج عن ذلك موضوعاً؛ لأن المسائل الأصولية في غالبها اعتباريات، والغرض الحاصل منها إرادي لا جبري.

فإن الغرض المتوخى من دراسة الأصول هو تحصيل الحجة للفقه، أو تحصيل الفدرة على الاستنباط، وهذا لا يتحقق قهراً على المسائل الأصولية ما لم يكن للإنسان فيها تحقيق ودراسة وتمحيص وربط بين المسائل والغرض، فترتب الغرض الأصولي على مسائله اختياري، ولكنه بالوسائط الاختيارية.

<sup>(</sup>١) مقالات الأصول: ج٢، ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأصول: ج١، ص٦.

الثانية: أنها خارجة موضوعاً عها نحن فيه؛ لأنها تصح في الواحد الشخصي البسيط لا النوعي المركب، كالحرارة الصادرة من الاحتكاك والنار والحركة، فإنها وإن كانت واحدة لكن اختلاف جهتها أوجب التركيب، فإن شتات المسائل الأصولية بينها جامع نوعي لا جامع شخصي، والقاعدة لا تجري في الجامع النوعي لتركبه من جهات عدة، كها أن الغرض الحاصل منها جامع مركب من مجموع أغراض المسائل، فإن كل مسألة من مسائل الأصول تعطي الأصولي فائدة، وتلبي له بعض الغرض، كمباحث الأوامر فإنها تفيد فائدة تغاير مباحث النواهي، وهذه تغاير مباحث الضد، وهي جميعاً تغاير مباحث القطع والأمارات وهكذا...

فإن كل مسألة تحقق فائدة وتلبي بعض الغرض، ومن مجموع المسائل المختلفة يتحقق الغرض الجامع لفوائدها، وحسبها ذكرتم فإن القاعدة لا تنطبق هنا؛ لأن الغرض الأصولي ليس أمراً بسيطاً صدر عن الكثير، بل هو أمر مركب صدر عن الكثير، وهذا لا ضير فيه.

الثالثة: ما أجاب به المحققان الأصفهاني (۱) والعراقي المنظمة أن من أنها لو صحت فإنها تجري في الجامع الحقيقي الماهوي لا الجامع العنواني، وما نحن فيه من قبيل الثاني لا الأول؛ بداهة أن مثل صون اللسان عن الخطأ في المقال - في علم النحو مثلاً - ليس واحداً بالحقيقة والذات، بل بالعنوان، فلا يكشف عن جهة وحدة ذاتية حقيقية.

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية: ج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) مقالات الأصول: ج١، ص٣٦.

الرابعة: أن القاعدة تنطبق في القضايا التي بينها علية ومعلولية وسببية ومسببية؛ لأنها تتوقف على الصدور ولا تنطبق على القضايا التي بينها نسبة إضافة إلى ما تقوم به الإضافة كما ذكره العراقي الم الم المسائل الأصولية مقياس للاتصاف بصحة الاستنباط وعدمها، وليست عللاً للصحة.

والغرض الأصولي أمر إضافي يحصل من معرفة مسائل العلم وليس معلولاً لها أو من قبيل الشرط والمشروط، حيث إن المريد للتكلم مثلاً على طبق قانون النحو لا يتمكن منه إلا بمعرفته له، فتكون معرفة القانون شرطاً في تأثير الإرادة في التكلم على طبق القانون، أو من قبيل اقتضاء المقتضي لمقتضاه، كاقتضاء الغاية لما تقتضيه، فإن الصلاة مثلاً تقتضي وجوبها باعتبار ما فيها من الغاية الداعية إلى الوجوب كالمصلحة الواقعية أو الغرضية؛ لأنها تنهى عن الفحشاء والمنكر مثلاً.

وعليه لا يكون الوجوب أثراً للصلاة ومسبباً عنها، بل هي تقتضي الوجوب، فلا يكشف الوجوب في الصلاة والصيام عن وحدتها؛ لأن الوجوب أمر جعلي ينشأ من اعتبار الشارع، وليس معلولاً لهما حتى يحقق ما ذكر وهذا ما يظهر من كلام الأصفهاني المنافعة المناف

فتحصل: أنه حتى إذا سلّمنا صحة القاعدة فإنها لا تنطبق على ما نحن فيه؛ لعدم وجود عليّة ومعلولية بين مسائل العلم وبين الغرض، بل بينهما نحو إضافة أو شرطية أو اقتضاء، والقاعدة لا تشمل هذه الموارد.

<sup>(</sup>١) مقالات الأصول: ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر نهاية الدراية: ج١، ص٣٤-٣٥.

الخامسة: أن بعض مسائل العلوم مما تتباين مع بعضها لكونها من مقولات متعددة، وقد ثبت في المعقول أن الحقائق المتباينة مما لا مجال لانتزاع جامع ماهوي واحد بينها وإن أمكن انتزاع جامع وجودي لها.

فإن بعض مسائل الفقه مثلاً تتكون من مقولات مختلفة، كالدم والماء والمني من مقولة الجوهر، بينها الصلاة والصيام والحج من مقولة العرض؛ لأنها حقائق جعلية اعتبارية، سواء قلنا: إن مثل هذا الاعتبار من مقولة الفعل أو الكيف النفساني.

بل إن المسألة الواحدة في الفقه قد تتكون من مقولات مختلفة كالصلاة والحج مثلاً، فإن بعض أجزاء الصلاة من مقولة الوضع، كالقيام والقعود والركوع والسجود، وبعضها من مقولة الفعل كالقراءة، وبعضها من مقولة الكيف النفساني كالنية، مع أن هذه المقولات المتباينة حقيقة تشترك في غرض واحد وأثر واحد هو القربة والطاعة.

وقد برهن في محله أنه لا يعقل وجود جامع ذاتي بين المقولات المختلفة؛ لأنها أجناس عاليات تتباين بتهام الذات، مع أنهم اتفقوا على أن آثارها الاعتبارية واحدة، وعلم الأصول كذلك، فإن بعض مسائله من مقولة الكيف النفسي كبعض الاعتبارات العقلائية والأدلة اللبية ونحوها، وبعضها من مقولة الفعل كبعض الأدلة اللفظية، وبعضها من مقولة الإضافة كالملازمات، ومع تباين المقولات لا يبقى مجال للجامع الموضوعي، فلم يبق ملاك للوحدة إلا الغرض وهو المطلوب.

ولعل هذا الجواب يظهر من كلمات المحقق الأصفهاني (١) والسيد البجنوردي قِيِّقَيْ (٢) والسيد الخوئي أَيْتُ أيضاً كما في تقريراته (٣).

ومن هذا ربها يظهر أنه لا كلية لما ذكره السيد الأستاذه المؤرض توجب الاعتباري لا يصدر إلا من الواحد الاعتباري، وأن وحدة الغرض توجب وحدة المؤثر في ذلك الغرض ولو في الاعتباريين (ئ)؛ لأن موضوعات الأصول ليست كلها اعتبارية، بل بعضها أمور حقيقية واقعية كالأحكام العقلية، وقد ثبت في محله أن الحكم العقلي مما لا تناله يد الجعل اعتباراً أو نفياً، كما أن قاطعيته بالأشياء وباعثيته باعثية حقيقية تحرك إرادة المكلف و تدفعه لإيقاع العمل.

وعلى هذا يكون ما ذكره إلى أخص، مضافاً إلى أنّا لا نسلّم أن الغرض أمر اعتباري يغاير الحقيقي؛ لأنه إن أراد إلى منه الاعتباري في مقابل الأمور التكوينية الخارجية بلحاظ أنه أمر ذهني أو نفسي فالأمور الذهنية أو النفسية حقائق واقعية، والذهن رتبة ضعيفة من مراتب الوجود الخارجي، وكذا النفسي، وإن أراد أن الغرض أمر جعلي اعتباري يوجد بالاعتبار ويعدم به أيضاً كالأمور الاعتبارية الخاصة ففيه أن الاعتبار أيضاً من المقولات الحقيقية التي ترجع إلى الكيف النفساني أو الفعل، ولذا عرّفه النفي بأنه: أول ما ينقدح في الذهن، ويطلب الوصول إليه.

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية: ج١، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) منتهى الأصول: ج١، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) المحاضرات: ج١، ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) الأصول: ج١، ص٥.

وكيف كان، فإنه يتلخص مما تقدم أمران:

أحدهما: عدم الحاجة إلى وجود جامع موضوعي لمسائل العلم؛ إذ يكفي في وحدة العلوم وحدة أغراضها؛ لأن وحدة الموضوع أو تعدده لا تضر بشيء، والقاعدة المذكورة خارجة تخصصاً عما نحن فيه.

ثانيهها: أن العلم عبارة عن المسائل الدخيلة في غرض واحد، سواء كان بينها جامع موضوعي أو لم يكن، ويساعده الاعتبار العرفي أيضاً، فإنه حينها يقال درست علم الأصول أو هذا كتاب في علم الأصول لا يراد منه الإدراك الذهني أو العلم المنقسم إلى التصور والتصديق، وإنها المراد منه نفس المسائل المجموعة في وحدة غرضية أو موضوعية واحدة، بحيث إذا درسها الطالب وأتقن ضوابطها ورعاها حين العمل يحصل على الغرض المتوخى منها.

## ونستنتج مما تقدم أموراً:

الأول: أن صحة تدوين أي علم أو تحصيل الغرض المتوخى من دراسته لا تتوقف على وجود موضوع واحد له؛ لأن العلم عبارة عن المسائل الدخيلة في الغرض الواحد، ولا يتحقق ذلك الغرض إلا بدراستها والبحث عنها.

الثاني: أنه لا منافاة بين ما ذكرناه من عدم الدليل على لزوم وجود جامع موضوعي واحد لمسائل العلم المختلفة وبين أن يكون لبعض العلوم موضوع واحد يجمع شتات مسائله، فإن ما ذكرناه إنها لنفي الحصر بضرورة وحدة الموضوع، وإن العلم لا يكون علماً بدونه، أو لا يكون علماً واحداً.

الثالث: أن الاستقراء والوجدان يدلان على أن تمايز العلوم مع بعضها كما قد يكون بالموضوع كالنحو والفقه قد يكون بالغرض كالأصول، كما قد يكون بهما معاً كالأصول والمنطق والنحو، وقد يكون بالمحمول أيضاً كالنحو والصرف والطب والصيدلة.



# المبحث الخامس في مناهج الأصوليين

وهو من المباحث الهامة لدى دراسة كل علم من العلوم، وقد أصبح في الجامعات العلمية من أهم أسس البحث العلمي، لثلاثة أسباب:

الأول: أن به يتحدد الترابط الموضوعي بين أبحاث العلم ومسائله.

الثاني: أن به يظهر التسلسل المنطقي للأبحاث الموصلة إلى الغاية من دراسة العلم وتمييز ما هو من المبادئ والمقدمات عما هو من المباحث.

الثالث: أن به يظهر مدى جامعية العلم لمسائله التي تحقق غرضه، وطارديته للأبحاث الدخيلة التي لا تخدم الغرض.

ومن هنا تعرض الأصوليون إلى جملة من المناهج في دراسة مباحث علم الأصول:

المنهج الأول: هو ما تعارف عند القدماء، وحاصله تقسيم الأصول إلى مباحث أربعة هي:

- ١- المقدمة، وبحثوا فيها الوضع والاستعمال والصحيح والأعم والحقيقة الشرعية والمشتق ونحوها.
- ٢- مباحث الألفاظ، وبحثوا فيها الأوامر والنواهي، والعام والخاص،
   والمطلق والمقيد، والمفهوم والمنطوق ونحوها.
- ٣- مباحث الدليل، وقسموه إلى سمعي وهو الكتاب والسنة والإجماع، وبحثوا في حجية ظواهرها وكيفية ثبوتها وما يتعلق بذلك من التعارض والتعادل والترجيح وأنواع الإجماع وكيفية حجيته ونحو ذلك، وعقلي وبحثوا فيه الحسن والقبح العقليين والملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع والاستصحاب والقياس ونحو ذلك.

٩٤ .....المعتمد في الأصول

#### ٤- الخاتمة، وبحثوا فيها التعادل والترجيح.

ولعل هذا ما يلحظ في كتب المتقدمين إلى صاحب المعالم ومن بعده (۱) ، لكن المتأخرين وجدوا ثغرات منهجية على هذا التقسيم، فغيروا التبويب تخلصاً من الإشكالات التي أوردت عليه، وحيث إن بيان الإشكالات لا يدخل في غرضنا نرجئه إلى محله.

المنهج الثاني: وهو الذي أسسه المحقق الأنصاري المنهج الثاني: وهو الذي أسسه المحقق الأنصاري المنهج التقسيم هو المعروف فرائده ، وتبعه فيه جمع من الأصوليين، ولازال هذا التقسيم هو المعروف عند المعاصرين ، ويعتمد بشكل كبير لاسيما في مباحث الحجج والأدلة العقلية على حالات المكلف النفسية من القطع والظن والشك؛ إذ جعل لكل حالة أحكامها ومباحثها، لكن أشكلوا عليه بعدة إشكالات من أبرزها أنه أغفل كثيراً من المباحث الأصولية الهامة التي تدخل في معرفة الوظيفة الشرعية العملية، ولا علاقة لها بالعلم والظن والشك، كالملازمات العقلية ومباحث التواتر ونحوها.

والذي يستفاد من تقسيم بعض الأعلام المعاصرين أنه مشى على منهجية الشيخ يُثِيُّ لكن مع بعض التطوير والإضافة، كما يظهر ذلك من

<sup>(</sup>۱) انظر العدة في أصول الفقه: ج۱، ص۹-۱۱؛ نهاية الوصول: ج۱، ص۹٦؛ المعالم: ص۳۷-۳۷.

<sup>(</sup>٢) انظر فرائد الأصول: ج١، ص٢٥-٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر حقائق الأصول: ج٢، ص٥؛ منتهى الأصول: ج٢، ص٧-٨؛ بحوث في علم الأصول: ج١، ص٥٣.

المحاضرات (١)، حيث قسم المباحث الأصولية بحسب طريقيتها العلمية إلى الحكم والوظيفة، فقال باختصار:

إن هذه القواعد والمبادئ على أقسام:

القسم الأول: ما يوصل إلى معرفة الحكم الشرعي بعلم وجداني وبنحو البت والجزم، وهي مباحث الاستلزامات العقلية، كمبحث مقدمة الواجب، ومبحث الضد، ومبحث اجتماع الأمر والنهي، فإنه بعد القول بثبوت الملازمة بين وجوب شيء ووجوب مقدمته يترتب عليه العلم الوجداني بوجوب المقدمة عند وجوب ذيها بعد ضم الصغرى إلى هذه الكبرى.

القسم الثاني: ما يوصل إلى الحكم الشرعي التكليفي أو الوضعي بعلم جعلي تعبدي، وهي مباحث الحجج والأمارات، وهو على ضربين:

الضرب الأول: ما يكون البحث فيه عن الصغرى بعد إحراز الكبرى والفراغ منها، وهي مباحث الألفاظ بأجمعها، فإن كبرى هذه المباحث وهي حجية الظهور محرزة ومفروغ عنها وثابتة من جهة بناء العقلاء وقيام السرة القطعية عليها.

الضرب الثاني: ما يكون البحث فيه عن الكبرى، وهي مباحث الحجج بعد إحراز الصغرى والفراغ عنها، كمبحث حجية خبر الواحد والإجماعات المنقولة والشهرات وظواهر الكتاب، ويدخل فيه مبحث الظن الانسدادي بناء على الكشف، ومبحث التعادل والترجيح؛ لأن البحث فيه في الحقيقة بحث عن حجية أحد الخبرين المتعارضين في هذا الحال.

<sup>(</sup>١) المحاضرات: ج١، ص٦-٨.

القسم الثالث: ما يبحث عن الوظيفة العملية الشرعية للمكلفين في حال العجز عن معرفة الحكم الواقعي واليأس عن الظفر بأي دليل اجتهادي من عموم أو إطلاق بعد الفحص بالمقدار الواجب، وما هي وظيفة العبودية في مقام الامتثال، وهي مباحث الأصول العملية الشرعية كالاستصحاب والبراءة والاشتغال.

القسم الرابع: ما يبحث عن الوظيفة العملية العقلية في مرحلة الامتثال في فرض فقدان ما يؤدي إلى الوظيفة الشرعية من دليل اجتهادي أو أصل عملي شرعي، وهي مباحث الأصول العملية العقلية كالبراءة والاحتياط العقليين، ويدخل فيه مبحث الظن الانسدادي بناء على الحكومة.

وبعد هذا التقسيم قال: من هنا ظهرت فائدة علم الأصول، وهي تعيين الوظيفة في مقام العمل الذي هو موجب لحصول الأمن من العقاب.

وحيث إن المكلف الملتفت إلى ثبوت الأحكام في الشريعة يحتمل العقاب وجداناً فلا محالة يلزمه العقل بتحصيل مؤمّن منه، وحيث إن طريقه منحصر بالبحث عن المسائل الأصولية فإذاً يجب الاهتمام بها.

وبها أن البحث عنها ينحصر بالمجتهدين دون غيرهم فيجب عليهم تنقيحها وتعيين الوظيفة منها في مقام العمل لأنفسهم ولمقلديهم حتى يحصل لهما الأمن، لكن أشكلوا عليه كها في بعض التقريرات بأن هذا التصنيف إن كان مجرد اختيار معين للمسائل الأصولية فلا بأس، وإن كان على أساس ملاحظة نكتة فنية يقتضي هذا الترتيب بين المسائل الأصولية

<sup>(</sup>١) بحوث في علم الأصول: ج١، ص٥٦.

فإن كانت النكتة هي الطولية والترتب بين الأقسام في عملية الاستنباط فلا يمكن الانتهاء إلى قسم منها إلا حين فقد القسم الأسبق ففيه:

أولاً: عدم الطولية بين القسمين الأولين.

ثانياً: ثبوت الطولية داخل المجموعة الثانية والثالثة، فإن الحجج والأمارات وكذلك الأصول العملية الشرعية ليست كلها من مرتبة واحدة، بل بعضها مقدم على بعض في عملية الاستنباط، فالعلم التعبدي الحاصل من دلالة دليل قطعي السند مقدم على الحاصل من دلالة دليل ظني، والوظيفة الشرعية المقررة بالاستصحاب مقدمة على الوظيفة المقررة بالبراءة.

ثالثاً: تأخر مرتبة المجموعة الرابعة عن الثالثة لا يكون صحيحاً على جميع المباني الأصولية في قاعدة الاشتغال العقلية، فإن من جملة المسالك علية العلم الإجمالي للموافقة القطعية التي تعني أن حكم العقل بالاشتغال تنجيزي وحاكم على إطلاق دليل البراءة الشرعية وإن كانت النكتة هي الطولية بين الأقسام من حيث مراتب الإثبات ودرجاته، وإن ذلك تارة يكون بالعلم الوجداني، وأخرى بالعلم التعبدي، وثالثة بالأصل الشرعي، ورابعة بالوظيفة العقلية، فهذا إنها يتجه على مباني مدرسة المحقق النائيني وأن في تفسير الأمارات والأصول وإرجاع الفرق بينها إلى سنخ المجعول، وأنه على نحو الكاشفية أو متممها.

وأما على مبنى التنجيز والإعذار أو مبنى تقديم الأمارة على الأصل من باب قوة الاحتيال وأهمية المحتمل بعد التزاحم بين الملاكات الواقعية فلا يصح التصنيف المذكور.

هذا مضافاً إلى أن المقياس إذا ربط بسنخ المجعول وألسنته فيمكن افتراض الأصل المحرز كالاستصحاب قسماً برأسه بين الأمارات والأصول غير المحرزة.

وربها يمكن الإجابة عن بعض هذه الإشكالات.

أما على الإشكال الأول فيمكن القول بأن الطولية موجودة بين القسمين الأولين بلحاظ الذات والاعتبار، فإن الأول ذاتي والثاني عرضي وذلك للتقدم الرتبي بينها وإن كانا بلحاظ المؤمنية من العقوبة سواء، وحيث إننا في مقام رسم المنهج ينبغي تقديم ما حقه التقديم وتأخير ما حقه التأخير ولو بلحاظ الذات، وتظهر الثمرة في حال التعارض، فإن العلم الوجداني يتقدم على العلم التعبدي عند التعارض.

وأما الإشكال الثاني فالظاهر أن فيه خلطاً بين موارد العلم القطعي والعلم التعبدي، وكذا بين موارد البراءة والاستصحاب وبين جعل الاعتبار لكليها بنحو كلي وعام.

فإن مما لا إشكال فيه تقدم الاستصحاب على البراءة مورداً؛ لأن الاستصحاب عمل بالعلم السابق والبراءة عمل في مورد عدم العلم، إلا أنها من حيث كلي الجعل والاعتبار سواء، وقد جعلها الشارع حجة في تعيين الوظيفة العملية في مقام فقدان الدليل، ولو كان الاختلاف الموردي يخل بالتصنيف لم يبق مجال له؛ لبداهة رجوع الكثير من الفروع إلى أصول كلية مع اختلافها مورداً، كمباحث الألفاظ مثلا، فقد جمعوا

فيها مباحث العام والخاص والمطلق والمقيد، مع أنهم اتفقوا على تقدم العام على المطلق؛ لأن دلالته وضعية بينها دلالة المطلق على الإطلاق بواسطة مقدمات الحكمة.

فهل هذا يوجب فصلهما في مقام التصنيف، وكذا في الخبر الواحد والخبر المتواتر، فمع أن الثاني قطعي والأول ظني إلا أنهما معا يحسبان على الأصل العام في المباحث، وهو مباحث السنة، وهكذا.

وأما الإشكال الثالث وكذا الإشكال على مراتب الإثبات ودرجاته فهو مبنائي يخرج عن غرض المناقشة هنا.

نعم، ربما يمكن الإيراد على التصنيف المتقدم بأنه المنه المعلى بحث التصنيف الذي رسمه في الأصول - كما في تقريراته - فإنه جعل بحث الملازمات العقلية فيما يوصل إلى الحكم الشرعي وجداناً المكنه بحثها في مباحث الألفاظ بعد الوضع والأوامر والنواهي، وصرّح بأن مباحث الألفاظ كلها تدخل في القسم الثاني المكانه لم يقسم هذا المبحث إلى الكبرى والصغرى كما صنع في القسم الثاني، مع أن مباحث حجية القطع كرى لهذه الصغريات.

كما أنه صرح في القسم الثاني بأن مباحث الألفاظ إنها تبحث لأنها صغرى حجية الظهور ونحوه، ولم يتعرض إلى وجه المناسبة، وفي عين الحال قال أن القاعدة في علم الأصول هي وقوع نتائجها كبرى كلية في قياس الاستنباط.

<sup>(</sup>١) انظر المحاضرات: ج٤٣، ص١.

<sup>(</sup>٢) انظر المحاضرات: ج٤٣، ص١.

وعليه فإن شأن الأصول البحث في الكبريات لا في الصغريات، فما هو الوجه في إدخال الصغريات في المباحث الكبروية؟ هذا مضافاً إلى أنه حصر العلة في المباحث الأصولية بالمؤمنية من العقوبة (١) مع أنها أعم؛ إذ قد تكون الحاجة إليه للمؤمنية، وقد تكون لتحقيق الأغراض أو لشكر المنعم.

المنهج الثالث: التقسيم بلحاظ نوع الدليلية، وهو أن يلاحظ في التقسيم نوع الدليل من حيث كونه لفظياً أو عقلياً أو تعبدياً، وعلى هذا الأساس تصنف المسائل الأصولية كما يلى:

1- مباحث الألفاظ، ويتضمن البحث عن الدليلية اللفظية وكل ما يرجع إلى تشخيص الظهورات اللغوية أو العرفية، وبذلك تندرج فيه كل البحوث اللغوية الأصولية، والبحث عن الظهورات الحالية والسياقية التي يمكن أن تكون كاشفة عن الحكم الشرعي ولو لم يتجل في لفظ كما في دلالة فعل المعصوم المناليد، أو تقريره على الحكم الشرعي.

٢- مباحث الاستلزام العقلي، ويتضمن البحث عن الدليلية العقلية البرهانية غير الاستقرائية، ويندرج في هذا القسم البحث عن كل قاعدة عقلية برهانية يمكن أن يستنبط منها حكم شرعي، وهي على قسمين:

أحدهما: غير المستقلات العقلية، ويبحث فيها عن القواعد العقلية التي يستنبط منها الحكم الشرعي بعد ضم مقدمة شرعية إليها، وهو يشمل كل أبحاث العلاقات والاقتضاءات التي يدركها العقل بين حكمين، أو بين

<sup>(</sup>١) المحاضرات (موسوعة الإمام الخوئي): ج٤٣، ص٤.

حكم وموضوعه أو متعلقه، كاقتضاء الأمر بالشيء النهي عن ضده، واقتضاء النهي عن العبادة والمعاملة للفساد ونحوها.

ثانيهم]: المستقلات العقلية، ويراد بها القاعدة العقلية التي يمكن على أساسها أن يستنبط حكم شرعي بلا توسيط مقدمة شرعية، وهي المعبر عنها بقاعدة الملازمة بين ما يحكم به العقل وما يحكم به الشرع.

- ٣- مباحث الدليل الاستقرائي، ويتضمن البحث عن الإجماع والسيرة والتواتر التي تكون دليليتها قائمة على أساس حساب الاحتمالات والاستقراء.
- ٤- الحجج الشرعية، وتتضمن البحث عن الأدلة التي تثبت دليليتها بجعل شرعى، وهي تشتمل على قسمين من الأدلة.
  - أحدهما: الأمارات.
  - وثانيهما: الأصول العملية.
- ٥- الأصول العملية العقلية، وهي القواعد التي يقررها العقل تجاه الحكم الشرعي في موارد الشك البدوي، أو المقرون بالعلم الإجمالي بالمتباينين، أو الأقل والأكثر، فيشمل هذا كل مسائل الاشتغال زائداً على بحث قاعدتي البراءة والتخير العقليين.
- ٦- خاتمة، وتتضمن التعارض الواقع بين الأدلة المذكورة على أقسامها وأحكام التعارض المذكور.
  - وقبل كل ذلك توضع مقدمة تشتمل على أمرين:

١٠٢ .....المعتمد في الأصول

أحدهما: البحث عن حجية القطع.

ثانيهما: البحث عن حقيقة الحكم وما يتصور له من أقسام (١).

وعلى الرغم من تمامية التقسيم في بعض جوانبه إلا أنه يمكن المؤاخذة عليه بجعل حجية القطع مقدمة للمباحث، مع أنها ترجع لكبرى حجية العقل.. كما أنه جعل حقيقة الحكم وأقسامه مقدمة مع أنها تدخل في الدليل اللفظى؛ لأن نوعية الحكم مستفادة من ظهور الدليل كما ستعرف.

هذا مضافاً إلى أنه جعل الدليل الاستقرائي مستقلاً عن الحجج الجعلية الأمارية مع عدم وجود فرق فارق بين القسمين.

وكيف كان، فهناك منهجية رابعة ربها لا تسلم من بعض الإشكالات إلا أنها من حيث المجموع تعد ألصق بالفقه، وأقرب إليه من غيرها، كها أنها تتساير مع المنهجية العامة للأصول التي جرت عليها مباحث الأعلام قديها وحديثاً.

### منهجنا في البحث

المنهج الرابع: التقسيم بلحاظ الغرض؛ لأن الغرض أول ما ينقدح في الذهن ويطلب الوصول إليه، كما عبر عنه علماء المعقول بأنه أول الفكر وآخر العمل (٢).

والذي جرت عليه سيرة العقلاء أنهم لا يبتدئون بعمل شيء أو دراسة شيء إلا بعد وجود غرض يكون هو المعيار في تعيين طريقة العمل ورسم

<sup>(</sup>١) بحوث في علم الأصول: ج١، ص٥٧-٥٩.

<sup>(</sup>٢) شرح الرضى: ص٦٧؛ المدرس الأفضل: ج١، ص٣٠٨.

الخطة التي تحدد كيفية الوصول إليه، وما لم يكن غرض فإن أعمالهم واهتماماتهم تخرج عن الطرق العقلائية الممدوحة (١)، والشارع الحكيم خالق العقل وسيد العقلاء لا يختلف عن طريقتهم هذه في تشريعاته وأحكامه؛ ولذا جعل الغرضية أول شيء يخاطب الإنسان بها ويدعوه إلى العمل لها.

ولعل أول خطاب خاطب رسول عَيْنِالله به الناس ودعاهم إلى التوحيد كان خطاباً غرضياً، حيث قال لهم: ﴿قولوا لا إله إلاّ الله تفلحوا ﴾(٢) ليرشدهم إلى أن الدعوة إلى التوحيد تنتهي إلى الفلاح الذي هو مطلوب الجميع.

كما بين تبارك وتعالى الغرض من إنزال القرآن في أوائل الآيات والسور، حيث قال سبحانه: (الم \* ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى للْمُتَّقِينَ) (٣) وطلب من الناس الاستجابة لله سبحانه والرسول عَيْلِللهُ؛ لأن في الاستجابة لهما تحقيق السعادات التي يطلبها كل إنسان عاقل، حيث قال سبحانه: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْييكُمْ) (١٤).

والتشريعات الإلهية أيضاً خضعت لهذا القانون العام؛ إذ ما من آية من الآيات الشريفة التي جاءت لتشريع الأحكام إلا وذكرت الغاية بعد تشريع الحكم، فمثلاً في الصلاة يقول سبحانه: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء

<sup>(</sup>١) بل إن الغرضية أمر فطري لدى الأطفال والحيوانات أيضاً؛ لأن تصرفاتهم وتصرفاتها غرضها جذب لذة أو دفع ألم.

<sup>(</sup>۲) البحار: ج۱۸، ص۲۰۲، ح۳۲؛ المناقب: ج۱، ص۵۰؛ مستدرك الحاكم: ج۱، ص٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآيتان ١ - ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: الآية ٢٤.

وَالْمُنكرِ) ('' وفي تشريع الصيام يقول سبحانه: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ('' وفي تشريع الحج يقول سبحانه: ﴿ لَيُ اللَّهُ هَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ ﴾ ('' وفي تشريع الخمس والزكاة يقول سبحانه: ﴿ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمْ ﴾ (في القصاص يقول: ﴿ وَلَيُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

بل يرى بعض أهل البلاغة بان مقاصد القرآن وأغراضه جمعت في سورة الحمد، وهي أول المصحف، بل قالوا في علوم القرآن: مَنْ عَلِم تفسير الفاتحة كان كمن علم تفسير جميع الكتب المنزلة (٢)، وهي – على ما قيل – مائة وأربعة كتب.

وقد وجهوا ذلك بأن العلوم التي احتواها القرآن وقامت بها الأديان ستة:

علم الأصول: ومداره على معرفة الله تعالى وصفاته، والإشارة إليه به (رَبِّ الْعَالَمِينَ \* الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ) ومعرفة النبوات والإشارة إليه به (الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِم) ومعرفة المعاد والإشارة إليه به (مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ) وعلم العبادات والإشارة إليه: به (إِيَّاكَ نَعْبُدُ). وعلم السلوك وهو حمل النفس على الآداب الشرعية والانقياد لرب البرية، والإشارة إليه: به (إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ).

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر: الآية ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: الآية ١٧٩.

<sup>(</sup>٦) الإتقان في علوم القرآن: ج٢، ص٢٨٤، الرقم ٢١٧٥.

وعلم القصص: وهو الاطلاع على أخبار الأمم السالفة و القرون الماضية؛ ليعلم المطلع على ذلك سعادة من أطاع الله وشقاوة من عصاه، والإشارة إليه بقوله: (صِرَاطَ الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيرِ المَغضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ).

فنبه في الفاتحة على جميع مقاصد القرآن، وفيه جميع مقاصد الكتب المنزلة (١).

وهذه المنهجية هي السائدة في الدراسات الحديثة في الجامعات العلمية؛ إذ يعينون الغرض من كل علم قبل دراسته إرشاداً للطالب، وإيصالاً إلى أغراضه في الطريق الأفضل والجهد الأقل، وفي الوقت نفسه يحددون للدارسين خطة العمل وكيفية الدراسة من المبدأ إلى المنتهى.

ومن هنا نقول: إن الغرض من دراسة علم الأصول هو تحصيل الحجة في الفقه، ونعني بالحجة هنا معناها اللغوي لا المنطقي، أي الواسطة في ثبوت الأكبر للأصغر، وما يصح الاحتجاج بها، سواء أفادت علماً بمدلولها أم لا، وإنها سميت حجة لسبين:

الأول: أنها تحج، أي تقصد في تحقيق الأغراض.

الثاني: الإحتجاج بها عند الخصومة كما في لسان العرب وغيره وعن الخليل: الحجة اسم لوجه يظفر به على الخصوم. سميت حجة لأنها تغلب على من قامت عليه وألزمته حقاً ...

<sup>(</sup>١) المدرس الأفضل: ج١، ص٣٣٩-٠٤٠.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ج٢، ص٢٢٦، (حجج).

<sup>(</sup>٣) انظر مفردات الراغب: ص١٩٦، (حج)؛ مجمع البحرين: ج٢، ص٢٨٥، (حجج).

<sup>(</sup>٤) ميزان الأصول (للسمر قندي): ج١، ص١٨٠.

ومن الواضح أن الحجة تتضمن التسليم بها بين الطرفين، وإلا تخرج عن الحجية بينها، كها أن غرض الفقيه من دراسة علم الأصول هو تحصيل الحجة في مقام الاستنباط؛ لتكون له حجة أمام الباري عز وجل إذا أخطأ، كما يحتج بها المولى على المخالفين لمقتضاها، وذلك لأننا بعد إيهاننا بالمبدأ والمعاد وعلمنا بوجود أحكام شرعية للمولى أمرنا بها يحصل عندنا علم إجمالي بوجود حجج في البين سوف يحتج بها علينا، كما نحتج عنده بها لدى المحاسبة، فوجود أصل الحجة مسلم عندنا، لكن الذي يشتبه علينا مصاديقها ومواردها.

ومن الواضح أن هذه المصاديق والموارد من الموضوعات المستنبطة التي تحتاج إلى فحص وإعمال نظر واستخراج من بطون التعاليم التي جعلها الله سبحانه للبشر، وهذا لا يتم إلا عبر الدراسة والبحث والتمحيص، وهو من مختصات أهل الخبرة والفن، وذلك لا يتحقق إلا بدراسة علم الأصول.

## فيتحصل مما تقدم أمور:

الأول: أن دراسة علم الأصول واجب على المكلفين؛ لأنه طريق إحراز الحجة في مقام العمل بالتكاليف الشرعية، وإحراز الحجة من الواجبات العقلية المسلمة؛ لأن في عدمها احتمال الضرر وعدم المؤمنية من العقوبة والتخلف عن أغراض المولى وعدم شكر المنعم.

نعم، وجوبه من قبيل الواجب الكفائي الذي يجزي عن العموم قيام البعض به، وهو المتعارف والمعمول به من دراسة وتدريس العلماء والفقهاء له.

الثاني: أن موضوع علم الأصول هو الحجة في الفقه، وغايته تحصيل هذه الحجة في مقام الاستنباط، وهذا ما قد يتفق مع ما ذهب إليه المحقق الأصفهاني المرابية الدراية (۱)، والسيد البروجردي المربي كما في تقريراته (۱)، والمحقق الإيرواني المربي في الأصول (۱)، من حيث الأصل وإن اختلف من حيث التفصيل.

الثالث: أن رتبة علم الأصول متأخرة عن علم الكلام تأخر المعلول عن العلة، مضافاً إلى شرفية موضوع علم الكلام وغايته؛ لأنه لولا الاعتقاد بالخالق وكتبه ورسله وتشريعاته لم يبق داع وغرض لدراسة هذا العلم، كما أنه متأخر عن الفقه؛ لأن الفقه يتقدم عليه في الغاية والشرف؛ إذ يدرس الأصول لأجل الفقه، والغاية أشرف من ذي الغاية. نعم يتقدم الأصول على الفقه من حيث المقدمية.

الرابع: أن معيار وحدة مباحث هذا العلم إنها تكون بالغرض والغاية سواء كانت هذه المباحث من الصغريات كمباحث الألفاظ أو من الكبريات، وما قيل أو يقال في الخدشة فيه مدفوع كما ستعرفه.

الخامس: أن سائر مسائل هذا العلم تدخل في مباحثه لا مقدماته؛ لإسهامها بشكل مباشر أو غير مباشر في تحصيل الحجة في الفقه. نعم

<sup>(</sup>١) نهاية الدراية: ج١، ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) نهاية الأصول: ج١، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) الأصول في علم الأصول: ج١، ص ٢-٤، وقد عرّفه: بأنه الحجة على الحكم الشرعي الفرعي.

بعضها يدخل في ضمن المباحث كصغريات مثل مباحث الألفاظ والتعادل والترجيح، وبعضها يدخل في ضمنها ككبريات مثل: مباحث الأمارات والأصول ونحوها.

## أقسام الحجة

وتوضيح ذلك أن الحجة بحسب الاستقراء على ثلاثة أصناف هي:

١ - الحجة اللفظية.

٧- الحجة اللبية.

٣- الحجة العملية.

وهذه الحجج الثلاثة يحتج بها في مقام التنجيز والإعذار وإن اختلفت في الرتبة من حيث إفادتها للعلم أو الظن أو الوظيفة، وكذا في السعة كاللفظية والضيق كاللبية.

والبحث عن هذه الحجج يتطلب من الباحث دراسة صغرياتها؛ لأنها موضوعات مستنبطة ينبغي تعيينها موضوعاً حتى يبحث في حجيتها وعدمها.

ومن هنا قسموا مباحث الأصول إلى قسمين:

الأول: يبحث عن الألفاظ ودلالتها؛ لأنها الأدوات والوسائل التي تتعين فيها الحجة موضوعاً، وإنها أسميناها حجة هنا بمجاز الأول والمشارفة، فلا يرد علينا إشكال الدور، ولذلك بحثوا في الدليل اللفظي من حيث الوضع والاستعمال الحقيقي والمجازي والمشتق والصحيح والأعم

والأوامر والنواهي ونحوها لمعرفة كيفية بيانات الشارع وخطاباته الشرعية في الآيات والروايات ودلالات الخطاب ومقاصده.

كما بحثوا في الملازمات العقلية بنحويها أي المستقلات وغير المستقلات في القسم الأول من الأصول، وذلك لاشتراك اللفظ والعقل في تحديد موضوعاتها، ولعلهم أطلقوا على الجميع مباحث الألفاظ للغلبة باعتبار أن أكثر مباحث القسم الأول من الأصول هي مباحث لفظية، أو بلحاظ أن دخول المقدمة اللفظية منضمة إلى الحكم العقلي تنتج النتيجة فيها، وحيث إن حكم العقل فيها تابع للأدلة اللفظية في الغالب كمباحث الضد ومقدمة الواجب والإجزاء والترتب والنهي عن العبادة والمعاملة ونحوها، سموا الجميع بمباحث الألفاظ.

وأما الجزء الثاني من الأصول فبحثوا فيه عن كبريات هذه الصغريات، وذلك لتعيين الحجة من غيرها، وحيث إن ما يهم الفقيه تحصيل العلم بالحجة وعدمه ابتدؤوا بسلسلة الحجج من العلمية الوجدانية إلى العلمية التعبدية إلى الحجة العملية التي تعين الوظيفة فقط؛ لأن الوجدان البشري له حالات ثلاث هي:

- ١ القطع بقسميه التفصيلي والإجمالي؛ لحكم الوجدان بعدم جواز مخالفته،
   و إلا خسر المحاججة وبطلت أعاذيره.
- ٢- الظن، وهذا وإن كان قد يحكم الوجدان بحجية بعضه إجمالاً وذلك
   لإحراز أغراض المولى أو دفع الأضرار أو شكر المنعم، إلا أنه بشكل
   عام مما يحتاج إلى جعل واعتبار من الشارع، وهذا ما أسموه بمباحث

الأمارات التي جعلها الشارع علامات على أحكامه، وجعلها حجة على العباد بنحو الطريقية، كما هو مبنى جمع، أو بنحو التنجيز والإعذار عند آخرين.

٣- الشك، وحيث إنه لا دافعية فيه للمكلف على العمل؛ لأن موضوعه الحيرة والتردد، فقد وضع الشارع ضوابط للعمل عند حصوله، وذلك لكيلا يبقى العبد مكتوف اليد تجاه الأحكام، ولا يقع التشريع لغوياً، وبالتالي المشرع في تناقض؛ لأن الشارع إنها شرع الأحكام لأجل العمل بها، ومع علمه بأن المكلف عاجز عن الوصول إليها أو إلى أدلتها أحياناً فإنه يجب عقلاً أن يعين له الوظيفة في مقام العمل، وإلا كان مخلاً بغرضه؛ لذلك جعل لنا ضوابط أربع بحسب الاستقراء للعمل عند الشك، وهي ما تسمى بالأصول العملية، ولكل واحد منها موضوعه وشروطه، فالبراءة تجري حين الشك في أصل التكليف، والاحتياط يجري حين الشك في المكلف به، والتخيير يجري حين الدوران بين يجري في التكليف يتعذر على العبد الإتيان بها معاً، والاستصحاب يجري في التكاليف المشكوكة حكماً أو موضوعاً مع وجود حالة سابقة لها ملتفت إليها.

وحيث إن الأدلة قد تكون متعارضة بسبب قصور الطرق أو قصور العبد عن الوصول إلى الحق منها فقد جعل الشارع ضوابط لحل التعارض لنفس الملاكات التي جعل لأجلها الأصول العملية، وهو ما يسمى بمباحث التعادل والترجيح، وبهذا يمكن جمع سائر مباحث الأصول في

وحدة واحدة، ونصحح ما جرت عليه سيرة الأعلام من تقسيم مباحث الأصول بهذه الكيفية المعهودة في الرسائل والكفاية وما بعدهما، كما يندفع الإشكال الذي يذكر كثيراً عن فائدة مباحث الألفاظ ووجه علاقتها بعلم الأصول، ودخول العديد من المباحث الأدبية واللغوية فيها.

لأن من الواضح أن كل علم يراد دراسته يهدف إلى دراسة الأحكام المتعلقة بمسائله، لكن حيث إن الحكم لا يمكن معرفته ما لم يعرف الموضوع اقتضى الأمر البحث عن الموضوع أولاً، ثم البحث عن الحكم، وهذا ما نلاحظه في دراسة مختلف العلوم.

فمثلاً: علم الطب يدرس شؤون البدن البشري من حيث الصحة والاعتلال، وعلم النحو يدرس الحالات الإعرابية للكلمة، والفيزياء يدرس الظواهر الطبيعية، والكيمياء يدرس العناصر وروابطها الخاصة، وهكذا.

فإنه قبل معرفة حيثية الصحة والاعتلال في الأول لابد من معرفة البدن وتشريحه وخصوصياته حتى يتمكن الدارس من فهم الطب، ولهذا جعلوا التشريح عنصراً هاماً في دراسة الطب مع أنه موضوع.

وكذا في أول النحو يبحثون الكلمة وأقسامها، ثم يدخلون في الإعراب والبناء؛ ولذا قال ابن مالك:

كلامنا لفظ مفيد كاستقم واسم وفعل ثم حرف الكلم (۱) مع أن الكلمة موضوع لا حكم، وهكذا سائر العلوم والمباحث.

فتحصل من هذا: أنه لابد من دراسة مباحث الألفاظ في علم الأصول،

<sup>(</sup>١) شرح ابن عقيل: ج١، ص١٣.

من أجل تعيين صغريات الحجة التي يبحث عنها الفقيه في الفقه، وحيث إن الكثير من هذه المباحث موضوعات مستنبطة تدخل في غرض الفقيه وجب عليه تحصيلها، وبذلك تدخل أكثر المسائل الأصولية في الأصول بلا حاجة إلى جعل بعضها مبادئ وبعضها مبادئ المبادئ كما صنعه جمع (١).

وحيث إن العلوم التي ترتبط بالحجج كالأصول والفقه اعتبارية في الغالب ويكفي فيها الجامع الغرضي لا يبقى مورد للإشكال بعدم جامعية الأفراد وطاردية الأغيار.

ويتلخص مما تقدم: أن منهجنا في البحث يدور على الحجة في الفقه، وحيث إن الحجة على أقسام ثلاثة لفظية ولبية وعملية فقد نظمنا الخطة في أبواب كل باب يتضمن مباحث حجة من الحجج الثلاث من حيث صغراها وكبراها، وألحقنا في نهاية البحث باباً خاصاً يتعلق بمعالجة التعارض الواقع بين الحجج من حيث الجمع الدلالي إن أمكن أو الترجيح، ونبدأ البحث بالحجة اللفظية ثم العقلية ثم العملية لسبين:

الأول: لأن الأحكام تؤخذ من الكتاب والسنة، ويدلان على الأحكام بالدلالة اللفظية المباشرة كالدلالة المطابقية والتضمنية أو غير المباشرة كالدلالة التلازمية.

الثاني: لرجوع الحجتين اللبية والعملية إلى الدلالة اللفظية؛ لأن حجيتهم متوقفة على الاعتبار الشرعي التقريري أو السكوتي لها، أو لدخول الدلالة اللفظية في صغرياتها أو كبرياتها كما ستعرف.

<sup>(</sup>١) انظر الأصول في علم الأصول: ج١، ص٥-٦.



# الباب الأول

# في الحجة اللفظية

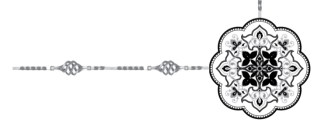
وحيث إنها تتقوم بكبرى وصغرى فإن الكلام فيها يتضمن بحثين:

البحث الأول: في الكبرى

ويدور عن حجية ظواهر الألفاظ.

البحث الثاني: في الصغرى

ويتعلّق بفهم دلالة الألفاظ وإحراز ظهورها في المعاني لأجل الاحتجاج وترتيب الأثر عليها شرعاً وعقلاً.



# البحث الأول في كبرى الحجة اللفظية

ويدور عن حجية ظواهر الألفاظ، وفيه تمهيد وفصلان:

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة الفصل الثاني: في مناشئ الظهور وطرق تحصيله





#### تمهيد:

إن أصول البحث المنهجي تقتضي تقديم البحث الكبروي على الصغروي لسبين:

الأول: أنها متقدمة على سائر مباحث الألفاظ في الغاية، فإن تحصيل الكبريات الكلية مهمة الأصولي والفقيه لتوقف استنباط الأحكام عليها، فلابد من تنقيحها أولاً ثم البحث في تطبيقاتها.

الثاني: أنها متقدمة في السبب، فإن سائر مباحث الألفاظ تستند إليها في الحجية والاعتبار، ولولاها تصبح بلا أثر أو مصادرة؛ بداهة أن ثمرة البحث في ظهور الأمر بالوجوب والنهي بالتحريم وثمرة العام وتخصيصه، والمطلق وتقييده، وكذا ظهور الجمل الشرطية والوصفية ونحوها في المفهوم لا يعطي أثره مالم تثبت حجية ظواهر الألفاظ، فها لم يتحرر البحث في حجية الظواهر لا يجدي إثبات شيء من صغريات مباحث الألفاظ، أو يكون جدواه معلقة على ثبوت الكبرى؛ وهذه المنهجية متبعة في سائر العلوم إذ تنقح القواعد العامة أولاً. ثم يبحث في تطبيقاتها على مصاديقها، ولو لوحظ وقوع البحث في بعض المصاديق والصغريات فلأجل الوصول إلى القواعد المشتركة فيها وإحراز الكبريات الكلية من باب الاستقراء، وهذا ما يقتضيه التسلسل الموضوعي للبحث، فإن تحرير الكبرى يعطي الباحث القدرة على تحصيل النتائج المتوخاة من دراسة العلم؛ لأنها قواعد تنطبق على مواردها، ولذا يستغنى عن البحث في الصغريات؛ لأنه من

تحصيل الحاصل وبيان الواضح. نعم قد يبحثها لتحصيل ثلاث غايات:

الأولى: لأجل تقوية ملكة الإجتهاد بتطبيق الكبريات على صغرياتها.

الثانية: لأجل حصر مسائل العلم بموضوعه وغايته وتمييزه عن سائر العلوم.

الثالثة: لأجل تسهيل التعليم وتعريف المتعلمين بمسائل العلم صغروياً ونتائجه كبروياً.

لهذه الأسباب والدواعي لزم تقديم البحث في كبريات الحجج الأصولية قبل البحث في صغرياتها، وأولها الحجة اللفظية، والبحث فيها يقع في فصلين:



المبحث الثاني: في حجية الظهور معناها وأدلتها .. مراتبها وشرائطها المبحث الثالث: في حدود حجية الظهور واختلاف الأقوال فيها



# المبحث الأول في معنى الظهور

ويشتمل على مطالب:

المطلب الأول: في أهمية الظهور ومعناه وخصوصيته وأقسامه المطلب الثاني: في أقسام الدلالة الظهورية ومنشئها

المطلب الثالث: في أصالة الظهور

المطلب الرابع: في أقسام الظهور



#### المطلب الأول: في أهمية الظهور ومعناه وخصوصيته وأقسامه

والبحث فيه يقع في أمور:

### الأمر الأول: في أهمية الظهور

لا شك في أن عمدة أدلة الأحكام هي الكتاب والسنّة، ودلالتهما على معانيها دلالة لفظية تعتمد على فهم مداليل الألفاظ وكيفية استعمالاتها عند العرب.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان: ج٦، ص٢٠١، تفسير الآية المزبورة.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاییس اللغة: ص٧٣٩، (عرب)؛ مفردات الراغب: ص٥٥٥، (عرب)؛ مجمع البحرین: ج٢، ص١١٨، (عرب).

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت: الآية ٣.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم: الآية ٤.

للسان قومه هو التعليم والتبيين لهم؛ ليكون أقرب إلى الفهم، وأقطع للعذر (١)، وحكمة الإرسال هو الإنذار باللسان الواضح؛ إذ قال سبحانه: (لتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُّبِينٍ) (٢). ومن هنا جعل الأصوليون الدليل اللفظى مبحثين:

الأول: يتعلق بفهم مداليل الألفاظ من أجل إحراز ظهورها، فتكون صغرى الحجة عندهم محرزة، وقد تعاهدوا بحثه قبل البحث في كبرى الحجة اللفظية، وحرروا الكلام عن مدلول الأمر وأنه ظاهر في الوجوب أم لا، ومدلول النهي، ومدلول العام والمطلق، والمنطوق والمفهوم، وهكذا سائر مباحث الألفاظ.

والثاني: يتعلق بحجية هذه الظواهر في مقام العمل، فتكون كبرى الحجة عندهم محرزة لتتم عناصر الحجية في مقام الاستنباط. وهذا ما سيدور عليه البحث هنا.

وقد عرفت أن المنهجية العلمية تقتضي تقديم البحث الكبروي على الصغروي لتقدمه عليه في الغاية والسبب، إلا أن أكثر الأصوليين لاسيا المتأخرين عن الشيخ إلي يومنا هذا اتبعوا منهجيته، فقدموا البحث في صغريات مباحث الألفاظ أولاً، وأدرجوا البحث في كبراها في مباحث الأمارات، ولهذا التصنيف مزاياه ومرراته، ولكن يؤاخذ عليه:

أولاً: أنه قدم ماحقه التأخير، فخرج عن مقتضيات النهج المنطقي للبحث.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ج٦، ص٥٨، تفسير الآية المزبورة.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: الآيتان ١٩٤-١٩٥.

وثانياً: أنه فصل بين ركني الحجة وفك الترابط الموضوعي بينهما بها ربها أعاق فهم العلاقة بين الصغرى والكبرى عند بعض المحصلين وأخل بنظم المباحث.

هذا فضلاً عما ذكرناه من دواعي التقديم في تمهيد الفصل.

وكيف كان، فإن البحث عن حجية الظواهر من عمدة المباحث الأصولية التي تدور عليها رحى الاستنباط؛ إذ لولاها لتعذر الاستدلال بالكتاب والسنة.

ولا شك أن الاعتهاد على ظواهر الألفاظ في مقام الحوار والتفاهم والاحتجاج من الأمور التي قامت عليها السيرة العقلائية، وهو من الأصول التي قام عليها نظام الناس في سائر شؤونهم الدينية والدنيوية في البيع والشراء والنكاح والطلاق والأوقاف والأقارير والأنظمة الإدارية والقوانين والأنظمة القضائية والعلاقات العامة في مختلف مجالات الحياة الإنسانية كلها قائمة على المحاورات وتبادل المعلومات والاحتجاج والتخاصم استناداً إلى ظواهر الألفاظ، ولولاه لم يستقر حجر على حجر من أنظمة العباد في معادهم ومعاشهم، وهذا مما لا خلاف فيه، وإنها الخلاف في ثلاث مسائل:

الأولى: أن السيرة العقلائية القائمة على العمل بالظواهر هل اعتبرها الشرع أيضاً فتكون ظواهر ألفاظ الشرع في الكتاب والسنّة كظواهر ألفاظ العقلاء حجة ولا يجوز مخالفتها أم للشرع طريقة أخرى في محاوراته؟

الثانية: لو كان الشرع مطابقاً للطريقة العقلائية في حجية مداليل الألفاظ، فهل هذه الحجية مطلقة أم اشترط فيها شروطاً وضيق من دائرتها؟

والثالثة: إذا أحرزنا حجية ظواهر الكتاب والسنّة فكيف يمكن أن نحرز إرادة هذا الظهور؟ فقد واجهت نصوص الكتاب والسنّة مشكلتين:

المشكلة الأولى: تصريح الكتاب والسنة بأنها تضمنا كلاماً مجملاً ومتشابهاً وعاماً وخاصاً وناسخاً ومنسوخاً، ونهيا عن اتباع غير الظاهر؛ إذ قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُّكْكَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَنْهُ آيَاتٌ مُّكْكَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَالْحَرَّ مُتَسَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْة وَالْبَيْعَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ (()) وهذه مشكلة تعترض ألفاظ الكتاب، وتمنع العمل بها، ولا يمكن حل ذلك إلاّ بالرجوع إلى محكمات الكتاب وإلى العالمين بتأويله وهم النبي والعترة المهليكي ، ومنه قد يتفرع إشكال آخر وهو اختلال عموم حجية الكتاب واختصاصها بالعالمين به، وكلا الإشكالين يردان على ألفاظ السنة المباركة أيضاً، لتصريح الائمة المهليكي بأن في أخبارهم محكماً كمحكم القرآن ومتشابها كمتشابه القرآن، فردّوا متشابهها إلى محكمها، ولا تتبعوا متشابهها دون محكمها القرآن، وفي خبر إبراهيم الكرخي: ﴿ ولا يكون الرجل منكم فقيهاً حتى فتضلوا(())، وفي خبر إبراهيم الكرخي: ﴿ ولا يكون الرجل منكم فقيهاً حتى عرف معاريض كلامنا ﴾ (أي رموز كلامهم وإشاراته وأسراره ().

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٥، ح٥٥٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار: ص٢، ح٣؛ البحار: ج٢، ص١٨٤، ح٥.

<sup>(</sup>٤) في اللّغة التعريض بالكلام أي خلاف التصريح، وهو الإيهاء والتلويح ولا تبيين فيه، ومعاريض الكلام التورية عن الشيء بالشيء، انظر مجمع البحرين: ج٤، ص٢١٦- ٢١٦، (عرض)؛ ومنه عرض الشيء بالضم أي هو عريض متسع لتباعد حواشيه، والمعاني الثلاثة تنطبق على معنى الحديث، ولا مانع من الجمع فتدل على أن كلامهم المهالي فيه مجمل وتورية وإطلاقات وعمومات لا يدركها إلا العالمون بها.

وفي خبر داود بن فرقد عن أبي عبد الله التيلا قال: ﴿أنتم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا. إن الكلمة لتنصرف على وجوه، فلو شاء إنسان لصرف كلامه كيف شاء ولا يكذب ﴿(١) ودلالته تزيد من معضلة الاستنباط؛ لأنه دال على لزوم إحراز التطابق بين قصد المتكلم وإرادته الجدية والاستعالية، فلا يكفي في الخطاب الشرعي إحراز الظهور وحده، بل لابد من إحراز إرادة الشرع له.

وفي خبر زيد الزرّاد عن أبي عبد الله التيالا قال أبو جعفر التيالا : ﴿ يَا اعرف منازل الشيعة على قدر روايتهم ومعرفتهم، فإن المعرفة هي الدراية للرواية، وبالدرايات للروايات يعلو المؤمن إلى أقصى درجات الايهان. إني نظرت في كتاب لعلي التيالا فوجدت في الكتاب: إن قيمة كل أمرئ وقدره معرفته. إن ال تبارك وتعالى له يحاسب الناس على قدر ما اتاهم من العقول في دار الدنيا (()) والدراية بقرينة عطف المعرفة على الرواية هي معرفة المعاني والمضامين.

وفي خبر عبد الأعلى قال: دخلت أنا وعلي بن حنظلة على أبي عبد الله التهاليل فسأله علي بن حنظلة عن مسألة فأجاب فيها، فقال علي: فإن كان كذا وكذا؟ فأجابه فيها بوجه آخر. وإن كان كذا وكذا؟ فأجابه بوجه آخر حتى أجابه فيها بأربعة وجوه، فالتفت إلى على بن حنظلة وقال: يا أبا محمد!

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبوب صفات القاضي، ص١١٧، ح٠٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ص١، ح٢، وفيه: (عن بريد الرزاز بدل زيد الزراد)؛ خاتمة المستدرك: ج١، ص٤٤؛ البحار: ج١، ص٢٠١، ح٢؛ ج٢، ص١٨٤، ح٤.

قد أحكمناه، فسمعه أبو عبد الله التيلا فقال: ﴿لا تقل هكذا يا أبا الحسن، فإنك رجل ورع. إن من الأشياء أشياء ضيقة وليس تجري إلا على وجه واحد، منها وقت الجمعة ليس لوقتها إلا واحد حين تزول الشمس، ومن الأشياء أشياء موسعة تجري على وجوه كثيرة وهذا منها، والله إن له عندي سبعين وجها (١) إلى غير ذلك من الأخبار الكثيرة (٢).

ويتحصل من مضامينها أن ظواهر الأخبار لا تكشف دائماً عن إرادة الشرع لها، ففي بعض الأحيان لا يراد الظهور بل ما يخالفه، وتحصيل المراد الواقعي متعذر أحياناً بسبب اختفاء القرائن المتصلة بسبب تقطيع الأخبار من قبل الرواة أو المصنفين فيها.

أو أن الرواة نقلوا المعاني لا الألفاظ، أو اختفاء القرائن المنفصلة بسبب الانطهاس أو إهمال ذكرها؛ لكونها قرائن حالية يفهمها المخاطبون فقط ولم ينقلوها، بل وابتلاء الأخبار بظروف التقية ونحوها التي منعت الائمة المهلي من بيان تمام المراد، ونحو ذلك من موانع التي قد تمنع من حجية ظواهر الأخبار أو تخصها بالعالمين.

المشكلة الثانية: اختلاف الفقهاء في فهم مداليل الألفاظ، بها قد يوجب الشك في ظهورها، فمثلاً قد يستظهر فقيه من دليل وجوب غسل الثوب النجس اعتبار العصر في تحقق معنى الغسل، وربها يستظهر فقيه آخر عدمه،

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات: ص٣٤٨، ح٢، وفيه: (فقال رجل بدل فقال علي)؛ البحار: ح٢، ص١٩٧، ح٠٥.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ص١، ح٣.

وقد يستظهر فقيه من قوله: ﴿لا ضرر ولا ضرار﴾ أن الضرار هو الضرر، وقد يستظهر آخر أنه الإضرار، وبهذا تعقدت عملية الاستنباط واتسعت؛ لأنه أوجب على الفقيه الإحاطة بموارد استعمالات الألفاظ عند العرب، وفهم مداليل المفردات والجمل التركيبية، ومعرفة الأخبار وظروف صدورها، وملاحظة القرائن الحالية والمقالية المحتفة، والأشباه والنظائر ونحوها.

ويتحصل: أن منشأ الكثير من الاختلاف في الفتوى لم تكن الأخبار، بل فهم مداليلها. الأمر الذي أوجب على الأصوليين وضع الضابطة التي يرجع إليها لفهم هذه المداليل.

#### الأمر الثاني: في معنى الظهور

الظهور في اللغة: انكشاف الشيء وبروزه، ولذلك سمي نصف النهار بالظهر؛ لأنه أظهر أوقاته وأضوؤها (۲)، ويقال للظفر بالشيء والاطلاع عليه ظهور باعتبار غلبته وعلوه. يقال: ظهر على الشيء إذ غلبه وعلاه (۳) ومنه قوله تعالى: (لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ) أي بالبروز والغلبة، وفي المفردات ظهر الشيء أصله: أن يحصل شيء على ظهر الأرض فلا يخفى، وبطن إذا حصل في بطنان الأرض فيخفى، ثم صار مستعملاً في كل بارز

<sup>(</sup>١) الفقيه: ج٣، ص٣٠١، الهامش؛ التهذيب: ج٧، ص١٤٧، ح٥١٥.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة: ص٦١٨، (ظهر).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ج٤، ص٢٦٥، (ظهر)؛ مجمع البحرين: ج٣، ص ٣٩٠، (ظهر).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: الآية ٣٣.

مبصر بالبصر والبصيرة (١) ، وعلى هذا المعنى ورد المصطلح، فإن الظهور عند الأصوليين هو غلبة معنى أو أحد معاني اللفظ على غيره بسبب وضوحه وانكشافه للسامع ونحوه، وينشأ من سبين:

أحدهما: الوضع اللغوي نظير ظهور الحيوان المفترس من لفظ الأسد في مقابل الرجل الشجاع، فإنه مستفاد من الوضع لا القرائن.

وثانيهما: الاستعمال العرفي الغالب الذي يوجب انصراف اللفظ إليه، نظير ظهور العذرة من لفظ الغائط عرفاً بسبب غلبة الاستعمال فيها، وصار له وضعاً تعينياً فيه، أن الغائط في اللغة هو المطمئن من الأرض "، حتى بات إرادة المطمئن من الأرض يفتقر إلى قرينة، ويقابل الظهور النص، وهو المعنى الذي لا ينقدح في ذهن السامع غيره، ولا يحتمل في مقابله معنى آخر.

والمجمل الذي يحتمل فيه أكثر من معنى من دون غلبة أو رجحان لأحدها على غيره، وهذا مما كلام فيه، وإنها الكلام في أن الظهور هل هو وصف للدال أم للمدلول أم للدلالة؟

ويظهر من كلمات بعضهم أنه من أوصاف الدال، إذ عرّفه بها دل على معنى بالوضع الأصلي أو العرفي، ويحتمل غيره احتمالاً مرجوحاً"،

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب: ص٤١٥، (ظهر).

<sup>(</sup>۲) العين: ج۲، ص٩٦، (عذر)؛ ج٤، ص٤٣٥، (عوط)؛ غريب الحديث: ج١، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) الأحكام (للآمدي): ج٣، ص٣٦؛ كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص٥١١.

والموصول يشير إلى اللفظ، وهذا التعريف أتم من تعريفه بها لا يفتقر في إفادته لمعناه إلى غيره (١)؛ لأنه أعم؛ إذ ينطبق على النص أيضاً؛ بداهة أنه لا يفتقر في إفادته لمعناه إلى غيره، وأكثر اصحابنا على هذا القول على ما يظهر من كلهاتهم (٢).

وذهب جمع إلى أنه من أوصاف الدلالة؛ إذ عرّفوه بها يعرف المراد منه بنفس السهاع من غير تأمل (مله على الله الله البيع الله البيع الله الله الله التصديقية للكلام، فالظهور عنده يترتب من عنصرين هما اللفظ بوصف أنه كاشف عن مراد المتكلم، ويرد عليه أنه يشمل اللفظ المجمل في معناه إذا علم المراد منه كالقرء إذا عرف أن المراد منه الحيض مثلاً.

ولعل من هنا ذهب بعضهم إلى أنه من أوصاف الدلالة لكن من حيث النتيجة؛ إذ عرفه بأنه ما دل على معنى دلالة ظنية، وبها ميزه عن النص؛ لأن دلالته قطعية (٥) كما ميزه عن المجمل؛ لأن دلالته مشكوكة، وإطلاقه يشمل كل دلالة ظنية سواء نشأت من الوضع أو من الاستعمال، ويرد عليه أنه تعريف بلازم المعنى لا بحقيقته.

<sup>(</sup>١) المعتمد: ج١، ص٥٩٧؛ المحصول: ج١، ص٤٦٢؛ نهاية الوصول: ج٢ ص٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر هداية المسترشدين: ج٢، ص٣١٩؛ فرائد الأصول: ج١، ص١٣٦؛ كفاية الأصول: ج٢، ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١١٤٠؛ نهاية الوصول: ج٢، ص٨٨٤

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: الآية ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) انظر المستصفى: ج٢، ص٤٨؛ نهاية الوصول: ج٢، ص٤٨٨.

والحق أن الظهور من أوصاف المدلول أي المعنى، وهو المتبادر من لفظ الظهور، وتؤيده صحة الحمل وعدم صحة السلب، وصحة نسبته إلى اللفظ بنحو الصفة، فيقال المعنى الظاهر من اللفظ أو الإضافة، فيقال ظاهر الكلام كذا بخلاف نسبة الظهور إلى اللفظ فإنه لابد وأن يكون باعتبار المعنى؛ إذ لا معنى لوصف اللفظ بالظاهر؛ لأنه من باب تحصيل الحاصل، أو نسبة الشيء إلى نفسه؛ لوضوح أن اللفظ هو الكلام (١). والكلام ظاهر من حيث ألفاظه ومتقوم بالمعنى؛ إذ لا يصدق الكلام إلا على ما كان متضمناً للمعنى، ولولا المعنى لا يمكن ان يكتسب الكلام صفة من حيث الظهور أو الإجمال أو الإهمال.

فالظاهر هو الذي انكشف معناه واتضح لعموم السامعين من أهل اللسان بمجرد السماع، ولذا يحتجون به ويتفاهمون، نظير معنى الماء والتراب والشمس والحب والبغض وغيرها الظاهرة في ألفاظها بحيث يفهمها كل سامع من أهل اللغة والعارفين بها.

وأما الأقوال الأخرى فهي من لوازم الظهور لا نفسه، فإن البحث في الظهور يدور عن أمرين هما: ظهور اللفظ في المعنى وكون هذا الظهور مراداً للمتكلم أم لا، ومرجع الأول إلى الأوضاع اللغوية والعرفية للكلام، والثاني إلى أصالة التطابق العقلائية بين الارادة الجدية والاستعمالية ما لم ينصب قرينة على الخلاف.

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب: ص۷٤٣، (لفظ)؛ معجم مقاييس اللغة: ص٩٢٣، (لفظ)؛ مجمع البحرين: ج٤، ص٢٩، (لفظ).

فحقيقة الظهور الأول، وأما الثاني فيتعلق بحجيته؛ إذ بعد الفراغ من إحراز ظهور اللفظ في المعنى يبحث عن حجيته في مقام التنجيز والإعذار، وأنه مراد للمتكلم أم لا، كما أن نتيجة الظهور هو حصول الظن الغالب في نفس السامع بأنه المعنى المراد؛ إذ لو لا ذلك لم يبق فرق بينه وبين النص.

فيتحصل: أن الظهور في جوهره من أوصاف المعنى إلا أن الملازمة بينه وبين اللفظ الدال عليه تصحح نسبته إلى اللفظ أيضاً؛ إذ يكفي في صحة الإضافة أدنى نسبة.

فيقال المعنى الفلاني ظاهر من اللفظ أي بارز ومنكشف، وهذا يتوافق مع الغرض العقلائي في الكلام؛ لأن غاية الكلام هو تفهيم المعاني والألفاظ مبرزات لها.

وعليه يمكن تعريف الظهور بأنه المعنى البارز من اللفظ الذي يخطر لدى ذهن السامع ويترجح على غيره عند إلقاء اللفظ، وبهذا التعريف يتبين أن الظاهر هو الحد الوسط بين النص والإجمال من حيث البروز ومن حيث الدلالة.

### الأمر الثالث: الظهور الشخصي والنوعي

ينقسم الظهور بلحاظ السامع إلى قسمين:

الأول: الظهور الذاتي، ويعبر عنه بالظهور الشخصي، ويراد به معنى اللفظ الذي يترجح على غيره عند سامع خاص؛ لوجود قرائن أو معهودات أو مركوزات خاصة توجب له ذلك، كما لو استظهر أحدهم من لفظ (القمر) وجه من يجبه، ومن لفظ (السيف) الخطيب المفوّه مثلاً، وهو

كثير الوقوع في الاستعمالات الشخصية والكنايات الخاصة ونحوها، وهذا لا حجية له إلا على أهله، ولا يمكن أن يكون ضابطة عامة يستند إليها في فهم مداليل الألفاظ؛ لعدم قيام سيرة عقلائية على اعتباره بنحو عام.

الثاني: الظهور النوعي، ويراد به معنى اللفظ الذي يترجح على غيره من المعاني عند نوع السامعين من أهل اللغة بحيث يفهمه العموم، ويرتبون عليه الأثر، وينشأ من ضوابط عقلائية ثابتة كاللغة والاستعمالات العامة ونحوها، نظير استظهار جميع من يعرف لغة العرب من لفظ (الشمس) الكوكب الخاص، فلو فهم أحد غير ذلك من دون قرينة منصوبة عليه عدّوه شاذاً وخارجاً عن الأساليب العقلائية للحوار.

وهذا الظهور هو الحجة المعتمدة في مقام التنجيز والإعذار لقيام السيرة العقلائية عليه، وعليه وردت الخطابات الشرعية في الكتاب والسنّة.

واختلاف الفقهاء أو الأصوليين في ظهور بعض المعاني محتص بهذا الظهور، سوى أن كل فقيه يرى أن ظهوره الشخصي مرآة تعكس الظهور النوعي فيتوصل من المعنى الحاصل عنده لدى استهاع اللفظ إلى أنه يحصل عند نوع السامعين من أهل اللغة لو التفتوا إليه؛ لأن دلالة اللفظ على معناه ثابتة لا تختلف من شخص لآخر، ولذا يتمسك به في مقام الاحتجاج والمحاورة.

والخلاصة: أن مدار الاحتجاج والتنجيز والإعذار هو الظهور النوعي، ويتوصل إليه الفقيه عبر وجدانه والمركوز في ذهنه عن فهم معاني الألفاظ، بها أنها مرآة تعكس الفهم العرفي العام.

### الأمر الرابع: في الخصوصية الأصولية للظهور

إن البحث عن حجية الظواهر من المسائل الأصولية لانطباق ضابطتها عليه، وهي أن تقع نتيجتها كبرى كلية في قياس الاستنباط، أو أن تكون حجة في الفقه، ولا شك في أن انضهام صغرى الظهور نظير ظهور الأمر في الوجوب وظهور العام في العموم ونحوه إلى كبرى حجية الظهور يعطي نتيجة فقهية، إلا أن البحث هنا لا يقتصر على الكبرى فقط، بل يتناول جملة من صغرياتها نظير منشأ الظهور وأدلته وشروطه وطرق إحرازه كالعرف وقول اللغوي ونحو ذلك، وهذه مسائل تعد من مبادئ حجية الظهور، إلا أننا سنبحثها هنا لسبين:

الأول: أنها مهمة في تنقيح موضوع كبرى حجية الظهور؛ إذ لابد وأن نعرف الظهور الذي يصح الاعتهاد عليه في مقام التنجيز والإعذار، وتمييزه عن غيره من الظهورات الفاقدة للاعتبار، كها لا بد من دراسة الطرق الصحيحة التي يمكن اللجوء إليها لأجل إحراز ذلك، فحتى يكون الظهور حجة لابد من إحرازه موضوعاً، وهذه مسألة مهمة تقتضيها موضوعية البحث، وهي سارية الأثر في سائر الحجج كالإجماع والشهرة وخبر الواحد ونحوها؛ إذ لا يمكن الاكتفاء ببحث أصل الحجية من دون تنقيح موضوع الحجة؛ بداهة أن الحجة بمنزلة الحكم، ولا يمكن معرفة الحكم دون معرفة الموضوع الذي تعلق به، ويتحصل أن الضرورة العلمية تستدعي البحث في بعض صغريات الظهور ومبادئه لتوقف معرفة حجيته عليها.

الثاني: عدم تعرض الأعلام إليها لا في مبادئ علم الأصول ولا في الصغريات ولا في الكبريات، وهو خلل لا يمكن إهماله، لاسيا في مقام التعليم والتعلم؛ إذ كيف يمكن للباحث أن يدرك المسائل الأصولية ونتائجها دون معرفة تفاصيل ما يدخل في صناعتها أو تبيين موضوعاتها.

نعم هناك جملة من المبادئ التي تدخل في صناعة الحجة الأصولية لم يبحثها الاصوليون أيضاً، نظير التوثيقات الرجالية والمبادئ النحوية اللذين يدخلان في صناعة الحجة من حيث السند والدلالة؛ لانها بحثا في علوم مستقلة كعلمي الرجال والنحو بها لا تبقى حاجة إلى بحثها في علم الأصول، بخلاف مسائل الظهور وتفاصيله، فإنها لم تبحث في علم مستقل، وحيث إن إهمالها يشكل فراغاً واضحاً في إدراك حقائق هذا العلم للعالم والمتعلم استدعى الأمر بحثها هنا.

وبذلك يتضح أن ما أفاده السيد الخوئي المُنَّى كما في تقريراته من أن البحث عن حجية الظواهر ليس من مسائل علم الأصول فلا حاجة للبحث عنها(١) محل إشكال ظاهر.

<sup>(</sup>١) انظر مصباح الأصول: ج٢، ص١٣٧.

### المطلب الثاني: في أقسام الدلالة الظهورية ومنشئها

والبحث فيه يقع في أمرين:

## الأمر الأول: في أقسام الدلالة الظهورية

أن حجية الظهور النوعي للكلام تتوقف على تطابق الدلالة الاستعمالية والدلالة الجدية فيه، وإلا سقط عن الاعتبار.

وتوضيح ذلك: أن الدلالة الظهورية لها ثلاث مراتب:

الأولى: الدلالة التصورية، ويراد بها حضور معنى اللفظ في ذهن السامع بمجرد استهاعه، ويعبر عنها بالدلالة التصورية، باعتبار أن اللفظ يكون سبباً لتصور المعنى وخطوره في الذهن، نظير خطور معنى التراب من لفظ الصعيد، ومعنى الجسم السائل الذي يروي العطش من لفظ الماء.

وتتوقف هذه الدلالة على العلم بالوضع، فغير العالم بالوضع لا ينقدح في ذهنه معنى التراب عند إطلاقه، بخلاف العالم فإنه من مجرد استماع اللفظ يحضر معناه في ذهنه قهراً ومن دون اختيار.

ومن هنا كانت هذه الدلالة غير منوطة بكون المتلفظ ملتفتاً أو قاصداً للمعنى، فحتى لو صدر اللفظ من ذاهل أو نائم أو طفل صغير أو حيوان كالقرد أو الببغاء أو جهاز صوتي فإن المعنى يخطر في الذهن.

كما يخطر في الذهن حتى لو لم يكن المتكلم يريده، كما إذا أطلق المتكلم لفظ الماء غلطاً أو سهواً أو نسياناً.

وذلك بسبب وجود أنس ذهني بين اللفظ والمعنى الموضوع له بحيث كلما يستمع اللفظ يخطر المعنى إلى الذهن ولو لم يكن المتكلم قاصداً مريداً له.

الثانية: الدلالة الاستعمالية، ويراد بها فهم السامع أن المتكلم أراد تفهيم معنى اللفظ عند إطلاقه، وهي دلالة ليست لفظية، بل لبية مستفادة من قرينة الحال أو السياق، ولذا تكون متأخرة رتبة عن الأولى؛ إذ تضيف معنى زائداً إلى أصل تصور المعنى وخطوره في الذهن، وهو أن المتكلم أراد المعنى، فهي تتقوّم بقصد المتكلم وارادته للمعنى والتفاته إليه، ومن هنا قد تسمى بالدلالة التفهيمية، وتتوقف على شروط:

الأول: علم السامع بالوضع، وهذه جهة مشتركة بينها وبين الدلالة التصورية.

الثاني: أن يكون المتكلم عاقلاً ملتفتاً وقاصداً لما يقول.

الثالث: أن لا ينصب قرينة متصلة تدل على عدم إرادة المعنى الظاهر من اللفظ.

الرابع: أن لا يحتف الكلام بها يصلح أن يكون قرينة على عدم إرادة المعنى، فإن هذا الاحتهال يخل بالظهور، ويمكن أن نمثل له بقوله تعالى في النهي عن التكبر والاختيال والعمل بغير علم حيث علله بقوله: (كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا) فإن المكروه ظاهر عرفاً في الكراهة، بينها السيئة ظاهرة في الحرمة فتصلح أن تكون قرينة على أن المراد من المكروه ما بلغ درجة الحرمة.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٣٨.

نعم إذا كانت هناك قرينة منفصلة فإنها لا تضر بالظهور؛ لأنها تخل بحجية الظهور لا بنفسه، وسميت هذه الدلالة بالاستعمالية لأنها تكشف عن أن المتكلم استعمل اللفظ لأجل تفهيم معناه.

الثالثة: الدلالة الجدية، ويعبّر عنها بالدلالة التصديقية، ويراد بها ظهور حال المتكلم في أنه أراد المعنى الذي فهمّه واقعاً، ولم يكن في مقام الامتحان أو الهزل أو التقية ونحوها من موانع الجد، وهي أيضاً ليست دلالة لفظية بل لبية مستفادة من قرينة الحال أو السياق، ولذا تأتي متأخرة رتبة عن الثانية، وتعتمد على ظهور حال المتكلم في تطابق الإرادة الاستعمالية والجدية، وتتقوّم بأربعة شروط:

الأول: علم السامع بالوضع، وبهذا تشترك مع الدلالتين السابقتين.

الثاني: إحراز أن المتكلم عاقل وملتفت وقاصد للمعنى، وبهذا تشترك مع الدلالة الاستعالية.

الثالث: أن يكون الكلام من سنخ الجمل التركيبية لا المفردات؛ لأنها تتضمن الحكاية عن الواقع وهو ما لا يقع إلا في الجمل، وهذا من مختصات هذه الدلالة.

الرابع: أن لا ينصب المتكلم قرينة منفصلة تدل على عدم الإرادة الجدية للمعنى؛ لأن هذه الدلالة تقوّم حجية الظهور، وهذا ما لا يحرز إلاّ عبر إحراز الإرادة الجدية للمعنى، فكل ما يمكن أن يكشف عن عدم الإرادة يخل بحجيتها ولو بنحو القرينة المنفصلة.

والحاصل: أن مدار حجية الظهور النوعي عند العقلاء هو الظهور المستقر الناشئ من تطابق الإرادة الجدية والاستعمالية معاً، ويحرز هذا الظهور بواسطة أصالة التطابق العقلائية.

وتتحقق بملاحظة ظاهر الكلام مع عدم نصب قرينة على الخلاف، فإذا تكلم المتكلم بكلام له معنى ولم ينصب قرينة متصلة أو منفصلة تحمل اللفظ على خلاف معناه فإنه يؤخذ بظهوره؛ لوجود المقتضي، وأما وجود القرينة فهي بمنزلة المانع من الظهور لو كانت متصلة، أو من حجيته لو كانت منفصلة، وتظهر الثمرة بين القرينتين في موارد:

منها: إذا شك في قرينية الموجود فإنه على القرينة المنفصلة لا يؤثر في حجية الظهور؛ لأن المفروض تحقق الظهور بلا معارض، فلا يرفع اليد عنه بمجرد احتمال وجود المعارض، ولا يمكن التمسك بالظهور لو كانت القرينة متصلة؛ لعدم انعقاده إلا بعد إحراز حال الموجود وأنه قرينة أم لا ولو بواسطة أصالة عدم القرينة فتأمل.

وبذلك يظهر أن مدار حجية الظواهر على الدلالة الجدية لظاهر الكلام، وأما الدلالة التصورية والاستعالية فهما من طرق الوصول إليها، فإن كل حكم ورد في دليل لفظي لابد وأن يمر عبر الدلالة التصورية ثم الاستعالية، ومنها يتوصل إلى الدلالة الجدية بواسطة أصالة التطابق بين الدلالتين، ولذا يمكن أن تقوم الإشارة المفهمة للأخرس مقام اللفظ، كما يقوم العمل مقامه أيضاً؛ لأن ما يجب على العبد هو تحقيق مراد المولى الجدي سواء توصل إليه عبر اللفظ والدلالة الاستعالية أم عبر الإشارة أم غيرها.

### الأمر الثاني: في منشأ الدلالة الظهورية

أن حجية ظاهر الكلام تتوقف على وجود الوضع والعلم به من قبل المتكلم والسامع؛ إذ لو علم به المتكلم دون السامع لم يكن حجة عليه، وكذا لو علمه السامع دون المتكلم، ومن هنا اتفقت كلمتهم على أن ظواهر الألفاظ تدور مدار الدلالة الوضعية، وهي الدلالة الناشئة عن الوضع، سواء كان تعيينياً أو تعينياً، وهو مما لا كلام فيه، وإنها الكلام في منشأ هذه الدلالة، فقد اختلفوا فيها على ثلاثة أقوال:

القول الأول: ذهب إلى أن منشأها اعتبار الواضع، وهو قول المشهور الذين ذهبوا إلى أن العلاقة بين الألفاظ والمعاني ناشئة من اعتبار الواضع اللفظ الخاص على المعنى الخاص<sup>(۱)</sup>، ولازمه انحصار الدلالة الوضعية بخطور المعنى إلى الذهن بواسطة اللفظ، سواء قصدها المتكلم أم لا، والنتيجة أن الدلالة الوضعية عند المشهور هي عين الدلالة التصورية.

القول الثاني: ذهب إلى أن منشأها إرادة المتكلم تفهيم المعنى للسامع بواسطة اللفظ، وعليه تكون الدلالة الوضعية هي الدلالة الاستعمالية أو التفهيمية. اختار هذا القول جماعة منهم صاحب التشريح والشيخ الحائري والسيد الخوئي قدست أسرارهم كما في تقريراتهما، والوجه في ذلك هو التزامهم بأن الوضع عبارة عن تعهد والتزام من قبل الواضع بإرادة المعنى من اللفظ

<sup>(</sup>١) انظر الفصول: ص١٤؛ كفاية الأصول: ص٢٤؛ نهاية الدراية: ج١، ص٤٧؛ منتهى الأصول: ج١، ص٣٢؛ الأصول: ج١، ص٢١-١٧.

عند استعماله مجرداً عن القرينة (۱) ، فالدلالة الوضعية على هذا القول ليست ناشئة من اعتبار الواضع، بل من إرادة الواضع تفهيم المعنى الموضوع له اللفظ عند الاستعمال، فإذا استمع اللفظ أو رأى مكتوباً مثلاً (هذا أسد يرمي) فإنه يخطر معناه في الذهن، ولكن الخطور لا يفيد الوضع؛ إذ لعله ناشئ من الأنس الذهني وكثرة الاستعمال وإرادة المعنى الجديد غير المعنى الموضوع له، فلذا لا يجدي في إثبات الدلالة.

القول الثالث: ذهب إلى أن منشأ الدلالة لا الاعتبار ولا التعهد والالتزام، وإنها القرينة الحالية العقلائية القائمة على أن المتكلم العاقل لا يستعمل اللفظ إلا إذا كان قاصداً تفهيم معناه، وإلا كان لا غياً، فالقرينة توجب ظهور حال كل متكلم في أنه يقصد المعنى ويريد تفهيمه جداً، ولازمها حمل الكلام على الإرادة الجدية، فالدلالة الوضعية على هذا القول هي الدلالة الجدية الناشئة من القرينة الحالية.

وتظهر الثمرة بين الأقوال من جهتين:

إحداهما: حدود الدلالة، فإن الدلالة على القول الأول أوسع من القول الثاني، وفيه أوسع من القول الثالث؛ لأن الدلالة الوضعية على القول الأول هي مجرد خطور المعنى لدى الذهن سواء قصدها المتكلم أم لا، بينها على الثاني لابد وأن يقصدها، فقصد التفهيم جزء الدلالة، وأما على القول الثالث فلا يكفي الخطور والتفهيم، بل الإرادة الجدية للمعنى؛

<sup>(</sup>۱) انظر نهایة الدرایة: ج۱، ص٤٧؛ درر الفوائد: ج۱، ص٤؛ المحاضرات: ج۱، ص٣٨ و ص٣٨.

لأنها جزء معناها، وبهذا يظهر أن حدود الدلالة الوضعية على القول الأول أوسع من غيره.

وثانيتها: حدود حجية الدلالة، فقد عرفت أن مدار حجية الظواهر على الإرادة الجدية وما لم نحرز هذه الإرادة لا يمكن الاعتباد على ظاهر اللفظ، ولا يمكن إحراز ذلك على القول الأول بواسطة حاق اللفظ بل لابد وأن تنضم إليه قرينة لبية هي ظهور حال المتكلم في أنه يريد المعنى الظاهر ما لم ينصب قرينة على الخلاف، فحجية الظهور على هذا القول متقومة بشرطين هما عدم نصب القرينة على الخلاف وأصالة التطابق بين الإرادة الجدية والاستعمالية.

بينها على القول الثاني لا نحتاج إلى هذه القرينة؛ لأن الوضع عنده متقوم بقصد المتكلم، وإرادته تفهيم المعنى، وعليه يكفي في حجية الظهور انضهام أصالة التطابق المذكورة.

بينها حجية ظهور اللفظ على القول الثالث لا تتوقف على انضهام أصالة التطابق؛ لأن الدلالة الوضعية متقومة بالإرادة الجدية، فيكون اللفظ كاشفاً عن المراد الجدي بلا ضميمة، وبغض النظر عن الإشكالات التي ترد على القولين الأول والثاني من حيث أصل المبنى كها فصلناه في بحث الوضع والواضع فإنه يمكن الجمع بين الأقوال بطريقين:

الأول: أن نرجع الدلالة الوضعية على القول المشهور إلى الدلالة الاستعمالية؛ إذ لا معنى لأن يستعمل المتكلم ألفاظاً لها معان من دون أن يريدها، وإلا كان خارجاً عن الطريقة العقلائية، واحتمال الهزل أو الغفلة

والسهو ونحوها مدفوع بالأصل، وعليه لا تنفك الدلالة التصورية عن الدلالة الاستعمالية التفهيمية عند العقلاء، وخطور المعنى لدى سماع اللفظ الصادر من النائم والحيوان والآلات ونحوها خارج موضوعاً عن محل البحث للجزم بعدم حجيته.

والثاني: أن نرجع الدلالة الوضعية في استعمالات الشارع بالخصوص إلى الثالثة؛ لتنزه الحكيم من أن يستعمل لفظاً في معنى ولا يكون مريداً له بالإرادة الجدية من دون أن ينصب قرينة على الخلاف، وعليه يكفي في حجية معاني الألفاظ الشرعية ظهورها؛ لوضوح أن المعنى الظاهر لابد وأن يريده الشرع جداً؛ لتنزهه عن الهزل والغلط ونحوهما، فالمراتب الثلاث للدلالة الظهورية إما تختص بالاستعمالات العقلائية أو ترجع إلى التحليل الذهني لا الخارجي؛ إذ لا تنفك هذه الدلالات عن بعضها لاسيما في الاستعمالات الشرعية.

## المطلب الثالث: في أصالة الظهور

إذا انعقد للكلام ظهور في معنى ولا توجد قرينة على الخلاف فإنه يدل على أنه مراد جدي للمتكلم لاسيم في الخطابات الشرعية، فإذا شككنا في ذلك فهل هناك أصل يمكن إحراز الإرادة الجدية بواسطته؟

والجواب عن ذلك يستدعي بعض التفصيل.

وخلاصته: أن الشك في المراد الجدي للمتكلم له حالتان:

الأولى: أن يكون ناشئاً من عدم معرفة الظهور بسبب الجهل بالوضع، وهذا الشك في المقتضي للظهور، وفي مثله لا مجال لإحراز المراد، فلذا يكون الكلام مجملاً فتنطبق عليه قواعد رفع الاجمال إن كانت، وإلاّ فالأصول العملية.

الثانية: أن يكون ناشئاً من موانع الظهور، بأن يكون اللفظ ظاهراً في المعنى إلا أن السامع يشك في إرادة الظهور بسبب قيام احتمال وجود الموانع منه، والموانع المحتملة عديدة:

الأول: احتمال الغفلة؛ إذ يحتمل أن يكون المتكلم قد أراد غير المعنى الظاهر وغفل عن نصب القرينة عليه، وهذ الاحتمال لو تم يمنع حجية الظهور.

الثاني: احتمال تعمد الإخفاء؛ لوجود مصلحة توجب إخفاء القرينة وعدم التصريح بها كما قد يقال ذلك في بعض الآيات المباركة كآيات الحج والصلاة والصيام لأجل إرجاع الناس إلى رسول الله عَيْنَالَة والأئمة المُهَالِكُ في أخذ تفاصيل الأحكام، ومثله يقال في بعض الأحاديث النبوية لأجل

إرجاع الناس إلى الإمام المعصوم التَّلِدِ لأخذ تفاصيلها، وربما تكون المصلحة تعليم الناس على الفحص وبذل الجهد في أخذ معالم الدين (١).

الثالث: احتمال جهل السامع بالقرينة؛ إذ قد يكون المتكلم قد نصب قرينة على المراد إلا أنها خفيت على السامع فلم يطلع عليها.

كما لو نحتمل أنه أراد المعنى المجازي ولم نتوصل إلى قرينته، ونلاحظ أن هذه الاحتمالات وإن كانت لا تخل بأصل الظهور إلاّ أنها تخل بحجيته؛ لأنها توجب الشك في المراد الجدي، ولكنها احتمالات عقلية يحكم العقل بوجودها، ولذا لا تجدي في مقام التنجيز والإعذار؛ لأن مدار حجية الظواهر بناء العقلاء على العمل بظاهر الكلام وإن وجد احتمال عقلي بإرادة خلافه؛ بداهة أن كل ظاهر يحتمل عقلاً أن لا يكون مراداً للمتكلم إلا أن العقلاء لا يعتنون بهذا الاحتمال العقلي ما لم يقم دليل قاطع عليه، فالأصل عند العقلاء هو العمل بالظهور، ولا يخالفون الظهور إلا بقرينة معلومة، وهو ما يعبر عنه بأصالة الظهور، وهي أصالة عقلائية تثبت حجية كل ظهور حتى يعلم بإرادة غيره، وتلغى اعتبار الاحتمالات العقلية؛ إذ لو كان الاحتمال العقلي يخل بحجية الظهور لانسد باب التمسك بالظاهر، وتعذر التفاهم بين الناس، وهذا من حيث أصله مسلّم، إلاّ انه وقع الخلاف بين الشيخ والآخوند قِيرَهُمْ في أن أصالة الظهور هل هي قاعدة عقلائية في نفسها فيكفى فيها تجرد الكلام عن

<sup>(</sup>۱) انظر الكافي: ج ٨، ص ٢٤٢، ح ٣٣٣؛ شرح أصول الكافي: ج ١٢، ص ٣٣٠، ح ٣٣٣؛ الأسرار الفاطمية: ص ٣١٧.

القرينة وهو اختيار الآخوند ألي الم هي ناشئة من بعض الأصول العقلائية العدمية الأخرى كأصالة عدم القرينة ونحوها بدعوى أن أصالة الظهور في نفسها غير منقحة ولابد من تنقيحها بالاستعانة بغيرها من الأصول وهو اختيار الشيخ المني المناه الشيخ المناه المناه المناه الشيخ المناه المنا

وتوضيح ذلك: وقع الخلاف في أن التمسك بأصالة الظهور عند الشك في المراد هو عمل بظهور الكلام من دون استناد إلى شيء آخر، فيكون أصلاً وجودياً مستقلاً فيصح التمسك به وإن احتمل وجود القرينة على خلافه، أم هو أصل وجودي مبني على أصول عدمية تنقح موضوعه، فلا يصح التمسك به عند احتمال وجود القرينة إلا بعد نفي القرينة بأصالة عدمها، والمسألة فيها قولان:

فذهب الشيخ إلى أن الأصول الظهورية الوجدانية كأصالة الحقيقة وأصالة العموم وأصالة الإطلاق ونحوها التي تعد مصاديق لأصالة الظهور ترجع في جوهرها إلى أصول عدمية، فأصالة الحقيقة ترجع إلى أصالة عدم المجاز، وأصالة العموم ترجع إلى أصالة عدم المخصص، وأصالة الإطلاق ترجع إلى أصالة عدم المقيد وهكذا، ويجمعها جامع عنواني واحد وهو ما يعبر عنه بأصالة عدم القرينة، وتجتمع تحته سائر الأصول العدمية وتؤول إليه، وعليه لا يمكن إحراز ظهور الكلام في معناه الحقيقي أو العام أو المطلق إلا عبر أصالة عدم القرينة، ومرجع هذه الأصالة بناء العقلاء وسيرتهم على عدم الاعتناء باحتمال القرينة على الخلاف (۱).

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٣٥.

فإنهم يعدون إرادة المتكلم لما هو خلاف الظهور من دون نصب قرينة عليه من القبائح المستحقة للذم، وخارجاً عن الطريقة العقلائية للحوار والتفاهم.

والنتيجة أن حجية الظهور على مسلك الشيخ المُثَيِّرُ منوطة بحالتين:

الأولى: القطع بعدم وجود القرينة على الخلاف.

والثانية: البناء العقلائي على عدم القرينة، إذا شك في وجودها، وكذا عدم الاعتناء باحتمال القرينة.

وخالف في ذلك الآخوند المنافي فذهب إلى أن أصالة الظهور في نفسها ضابطة عقلائية تامة؛ لأن العقلاء يتمسكون بظاهر اللفظ حتى يعلموا بوجود القرينة على الخلاف، وعليه يكفي في حجية الظهور عدم العلم بالقرينة على خلافه من دون حاجة إلى إحرازه بواسطة أصالة عدم القرينة "، والنتيجة أن احتمال وجود القرينة يطرد بواسطة أصالة الظهور رأساً لا بواسطة أصالة عدم القرينة.

وتظهر الثمرة بين القولين في أمرين:

أحدهما: في حجية الظهور، فإنه على مسلك الشيخ المُنَيِّ عمر بمرحلتين: الأولى: إحراز أصل الظهور، ويتم عبر أصالة عدم القرينة.

والثانية: حجية هذا الظهور، وتتم عبر أصالة الظهور.

ومن دون أصالة عدم القرينة لا مجال للتمسك بالظهور، بينها على مسلك الآخوند الظهور، بينها على مسلك الآخوند الظهور.

<sup>(</sup>١) انظر كفاية الأصول: ج٢، ص٧٩٧؛ بحوث في علم الأصول: ج٤، ص٢٦٨.

ثانيهها: في وجوب الفحص، فإنه على مسلك الشيخ المُنَيُّ تكون حجية الظهور مشروطة بالفحص عن القرينة واليأس عن الظفر بها عند احتمال وجودها، بخلافه على مسلك الآخوند المَنْيُرُة .

وربها يشكل على المسلكين بأن مدار حجية الظواهر على معرفة المراد الجدي للمتكلم وأصالة عدم القرينة لا تثبت هذا المراد، وإنها تثبت الظهور، كها أن أصالة الظهور وحدها لا تكفى في الحجية ما لم نحرز المراد الجدي.

وعليه فإن كلا القولين لا يثبتان حجية الظهور، بل يثبتان أصل الظهور، وأما الذي يثبت حجية الظهور فهو أصالة التطابق بين الإرادة الجدية والإرادة الاستعمالية؛ لأنها تكشف عن المراد، وبهذا يظهر أن حجية الظهور تقوم على أصول ثلاثة هي: أصالة عدم القرينة؛ لأنها تنقح الظهور، وتحرز موضوعه، وأصالة الظهور؛ لأنها تنقح موضوع أصالة التطابق، وهي الأخرى تثبت الجد، فالكل له دخل في حجية الظهور سوى أن الأصل العدمي ينقح الصغرى والأصل الوجودي ينقح الكبرى، وبهذا يظهر عدم تمامية كلا المسلكين. نعم ربها يمكن حل النزاع بينهما بأحد طرق:

الطريق الأول: أن نرجع كلام الآخوند التَّيِّ إلى أصالة عدم القرينة.

وتقريره: أن نقول بأن أصالة عدم القرينة من المرتكزات العرفية في فهم مداليل الألفاظ، فإن العرف يتوصل إلى الظهور عبر عدم وجدان القرينة؛ إذ لو كانت لوجب حمل الكلام على حسب مقتضاها، فلو لا عدم القرينة لم ينشأ ظهور.

فالعرف لا يطمئن للظهور، ولا يثق باستقراره إلا إذا نفى ما يمكن أن يمنع منه؛ بداهة أن أصالة الظهور من الطرق العقلائية التي تتقوم بالوثوق، وبهذا يمكن القول إن كل ظهور يرتكز على أصالة عدم القرينة؛ إذ لولاها لم يستقر ولا يعتمد عليه، وهذا الارتكاز قائم في نفوس أهل العرف وإن لم يعبروا عنه، أو يلتفتوا إليه، إلا أننا إذا ألفتناهم إلى حقيقة الظهور ومنشئه عبروا عنه، ولعل الآخوند وني يقر بهذا الارتكاز، ومن هنا ذيل كلامه بقوله (فافهم) (۱).

الطريق الثاني: أن نرجع كلام الشيخ التي الله أصالة الظهور.

وتقريره: أن الكلام إذا ظهر في معنى واحتملنا أن المتكلم أراد غير هذا الظهور فإننا نكون على حالتين:

الأولى: أن نعلم بأنه لم ينصب قرينة متصلة ولا منفصلة على الخلاف، لكننا نحتمل أن عدم نصب القرينة ناشئ من غفلته عن ذلك، أو تعمده الإبهام، أو أنه قصد الهزل، وغير ذلك من محتملات.

ولابد من التمسك بظاهر الكلام، ولا يؤخذ باحتمال الغفلة ونحوها، وهذا الظهور يكون حجة عند العقلاء تنجيزاً وتعذيراً، فيكون الظهور ناشئاً من نفس الكلام لا من أصالة عدم القرينة فالتمسك بأصالة عدم القرينة لإحراز الظهور من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع.

<sup>(</sup>۱) كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٧؛ الوصول إلى كفاية الأصول: ج٣، ص٢٤٧؛ منتهى الدراية: ج٤، ص٣٢٥.

الثانية: أن نحتمل وجود القرينة على الخلاف من جهة احتمال أن المتكلم نصب القرينة ولكنها خفيت علينا، وفي مثل هذا الاحتمال يمكن التمسك بأصالة عدم القرينة لإحراز الظهور، إلا أن الأصل المذكور لا ينفي وجود القرينة، وإنها ينفي احتمال وجود القرينة، ونفي الاحتمال معناه الاعتماد على ظهور الكلام لا نفي القرينة، ويمكن توضيح ذلك ببيانين:

الأول: أن نقول إنه إذا انعقد للكلام ظهور فإن الظهور هو المتبع لدى العقلاء؛ لأنه معلوم. غاية الأمر أنهم قد يحتملون وجود قرينة تمنع من العمل به، وهذا الاحتال عقلي ينشأ من حكم العقل باحتال وجود القرينة ولكنها خفيت، والعقلاء باعتادهم على ظاهر الكلام لا يرتبون الأثر على هذا الاحتال؛ لأنه مشكوك بينها الظهور معلوم، ولو فتح باب الأخذ بالمشكوك عندهم انسد باب العمل بظواهر الكلام مطلقاً، وبطل إمكان التفاهم والحوار بينهم، فأصالة الظهور عند العقلاء هي عبارة عن العمل بالظهور المعلوم وعدم الاعتناء باحتال وجود القرينة، وعليه فإن نفي احتال وجود القرينة عند العقلاء هو عبارة ثانية عن العمل بالظهور المحرز بالعلم.

نعم قد يقال بأن العلم بالظهور في نفسه متوقف على أصالة عدم القرينة؛ إذ لو لا ذلك لا يحرز، فتكون أصالة عدم القرينة من طرق إحراز الظهور لكنه ضعيف كما سترى.

والثاني: أن نقول إن أصالة عدم الشيء لا تتحقق إلا إذا تحقق الشك بوجود الشيء نفسه، فإذا شك في وجود القرينة نتمسك بأصالة عدم وجود القرينة، كما إذا شككنا بوجود الخاص نتمسك بأصالة عدم وجوده وهكذا،

وهذه مسألة واضحة، وقولهم بأصالة عدم القرينة إذا أريد بها معناها الحقيقي فهي لا تنطبق في حجية الظهور؛ لأنه إذا انعقد للكلام ظهور فإنه لا معنى للتمسك بأصالة عدم القرينة؛ لأن المفروض أن القرينة غير موجودة فلا يتعلق النفي بها، وإنها الموجود احتمال وجود القرينة، فلابد وأن يتعلق النفي بالاحتمال لا بوجود القرينة، ومعنى نفي الاحتمال هو عدم الاعتناء به وإنها الاكتفاء بظهور الكلام والعمل بحسب مقتضاه.

وبهذا يتضح أن تمسك الشيخ الشيخ الصالة عدم القرينة لإحراز الظهور مجمل في نفسه؛ لأنه إن أريد به نفي وجود القرينة فهو لغو؛ لأنه من السالبة بانتفاء الموضوع، وإن أريد به نفي احتمال وجود القرينة فهو وجه آخر لأصالة الظهور.

الطريق الثالث: أن نحمل قول الشيخ المُنْ بأصالة عدم القرينة على المسامحة تنزيهاً له من تحصيل الحاصل، والأولى هو التعبير بأصالة الظهور لوجهين:

أحدهما: أن الوجود أشرف من العدم، وهو الأصل في الكلام، وملازم للوضع والعلم به، بخلاف أصل عدم القرينة فإنه متأخر رتبة عن أصل الظهور؛ لأنه من طرق الوثوق بالظهور لا من علل وجوده.

ثانيهما: أن العقلاء في مقام العمل والتنجيز والإعذار ليس لهم إلا بناء واحد، وهو العمل بمقتضى الظهور، لا بناءان أحدهما أصالة عدم القرينة والآخر أصالة الظهور؛ لوضوح أن حجية الظهور تمر بمراحل ثلاث:

الأولى: أصل الظهور، وهو ينشأ من العلم بالوضع.

الثانية: استقرار هذا الظهور وعدم عدول المتكلم عنه إلى ما يخالفه.

والثالثة: إحراز أن هذا الظهور هو المراد الجدي للمتكلم.

والمرحلة الأولى تؤمنها اللغة، والثانية الفهم العرفي، والثالثة البناء العقلائي على التطابق بين الدلالة الاستعمالية والدلالة الجدية، وفي كل هذه المراحل المعتمد هو ظهور الكلام لا أصالة عدم القرينة.

فالتمسك بالأصالة المذكورة لا ينتهي إلى حاصل جديد؛ لأنه إن أريد بها إحراز الظهور، فهو محرز من اللغة والعرف، وإن أريد بها نفي احتهال الخلاف فهو محرز بالبناء العقلائي على عدم الاعتناء بالاحتهال، وعليه فإذا أردنا أن نثبت لأصالة عدم القرينة معنى يذكر لابد وأن نحملها على أصالة الظهور؛ إذ ليس للكلام إلا ظهور واحد، والبناء العقلائي قائم على الاعتهاد عليه، وهذا الظهور ينبغي أن نعبر عنه بأصالة الظهور لا أصالة عدم القرينة؛ لشرفية الوجود على العدم. نعم لا مانع من أن نعبر عنه بأصالة عدم القرينة من باب المجاز والمسامحة لكنه خروج عن القاعدة في وضع المصطلحات.

وبهذا يظهر أن الأصل العقلائي المعتبر في فهم مداليل الألفاظ هو الظهور، ويتجلى بظهور الكلام في المعنى الحقيقي في مقابل المجازي، ويعبر عنه بأصالة الحقيقة، وبظهور اللفظ العام في العموم في مقابل الخاص، ويعبر عنه بأصالة العموم، وبظهور اللفظ المطلق في الإطلاق في مقابل المقيد، ويعبر عنه بأصالة الإطلاق وهكذا، والجامع العنواني لكل هذه الأصول هو أصالة الظهور.

## المطلب الرابع: في أقسام الظهور

يمكن أن يقسم الظهور بمعناه العام على ثلاثة أقسام:

الأول: الظهور اللفظي.

الثاني: الظهور العملي، ويراد به ظهور العمل في معنى من المعاني أو انسباق أحد المعانى المحتملة منه.

الثالث: الظهور التقريري، ويراد به دلالة سكوت من له شأنية الكلام واعتباره على إمضاء العمل أو القول، ويعبر عنه بالظهور التقريري من جهة أن سكوته وهو في معرض الكلام يكشف عن القبول والتأييد له، نظير سكوت البنت الباكر حينها يعرض عليها الزواج، فإن جمعاً من الفقهاء استظهروا منه الرضا به، وقد مر معنى الظهور اللفظي، وسيأتيك مزيد بيان عن شروطه وأقسامه وأدواته، إلا أن حجية الظهور لا تختص به، بل تشمل الظهور العملى والتقريري، وهذا ما نتعرض إليه في أمرين:

## الأمر الأول: في الظهور العملي

وربها يعبّر عنه بالظهور الحالي أيضاً؛ لأن منشأه ظهور حال العامل أو الحالة العملية التي هو عليها في معنى واحد، أو معنى غالب على سائر المعاني المحتملة، كها إذا أطال الإمام التيلا في سجوده أو رتل في قراءة الصلاة أو تباكى في القنوت ونحو ذلك من أعمال، فإنها ظاهرة في رجحان ذلك شرعاً، وكذا إذا تجنب بعض الأعمال فإنه يدل على مرجوحية ذلك

عرفاً، وقد وقع الكلام في أن هذ الظهور هل هو كالظهور اللفظي يمكن الاعتماد عليه والاحتجاج به وعليه عند العقلاء فيعتبر من الامارات الكاشفة عن الحكم الشرعى أم لا؟

والذي يهمنا في البحث الأصولي أكثر هو فهم دلالة فعل المعصوم التيالا وإمكان الاحتجاج به وعدمه، والجواب عن التساؤل المذكور يتوقف على تنقيح الموضوع فنقول:

إن الفعل الصادر عن المعصوم التِّلْإِ يقع على نحوين:

الأول: أن يكون مقترناً بألفاظ أو حالات تصلح أن تكون قرينة شارحة لحقيقة الفعل أو المراد منه، وفي مثله تكون دلالة القرينة حجة، ويحمل الفعل على ما تفيده، كما ورد أن رسول الله على ما تفيده، كما ورد أن رسول الله على مناسك الحج ومعه المسلمون ثم قال لهم: ﴿خذوا عني مناسككم﴾(١) وربما قالها قبل أداء المناسك، والأمر بأخذ المناسك منه تضمن دلالتين:

إحداهما: أن الحج عبارة عن مجموع ما جاء به النبي عَيْشَا من أعمال وأذكار فيكون قد بيّن الموضوع.

ثانيتهما: أن هذه المناسك واجبة لظهور صيغة الأمر في الوجوب، فيكون قد بيّن الحكم، ولازم ذلك هو الدلالة على وجوب جميع مناسك الحج.

ولكن هذا الوجوب لم يستفد من ذات الفعل؛ لأن الفعل بحسب ظاهره يشمل ما هو أعم من الواجب، إلا أن اقترانه بالقول المبارك دل على الوجوب.

<sup>(</sup>۱) عوالي اللآلئ: ج۱، ص۲۱٥، ح۷۲؛ ج٤، ص٣٤، ح١١٨؛ البحار: ج١٠٧، ص٥٤٥. ص٧٠١، الهامش ١٩؛ نهاية الأصول: ج٢، ص٥٤٥.

وربها يقرن العمل بها لا يتضمن صيغة الأمر إلا أن القرينة الحالية تفيد الوجوب كما إذا كان المعصوم التيلافي مقام التعليم وارشاد المكلفين إلى الحكم، وقال لهم ﴿أَلا أَحكي لكم وضوء رسول الله عَيْلِللهُ ﴾ (١) ثم أخذ بالتوضي.

ونلاحظ أن الفعل مع اقترانه بهذا القول يدل على معنى الوضوء من حيث أجزائه وشرائطه الواجبة، ولا يخفى أن دلالة العمل على خصوص الحكم الوجوبي يتوقف على مقدار دلالة القرينة اللفظية أو الحالية، وأما ذات العمل فلا يدل إلا على الرجحان، ومن هنا فإن هذا القسم من الأعمال تخرج عن موضوع البحث؛ لأن الدلالة ناشئة من القرينة لا من ذات العمل.

الثاني: أن يتجرد الفعل عن القرائن المحتفة سواء كان فعلاً أو تركاً، وهذا في نفسه له حالتان: حالة المداومة والاستمرار على الفعل أو الترك، وحالة الانقطاع بأن يأتي بالعمل مرة ويتركه أخرى، ولكل واحدة منها حكم، وبيان ذلك يأتي على التوالي:

الحالة الأولى: أن يأتي المعصوم التيلي بالعمل أحياناً وينقطع عنه أخرى، وهي في العبادات تدل على عدم وجوبه بلا اشكال، بل رجحانه واستحبابه شرعاً، ولكن الاستحباب لم يستفد من ذات العمل، بل من ضميمة قرينة عقلية وهي عصمة الإمام التيلي المانعة من التعبد بها هو مرجوح، ويمكن القول إن صدور الفعل العبادي من المعصوم التيلي يدل على عدم حرمته

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج٣، ص٢٤، ح٢، ح٣؛ الفقيه: ج١، ص٣٦، ح٤٧؛ التهذيب: ج١، ص٥٥، ح١٩٠.

ومبغوضيته بالجزم واليقين لقرينة العصمة، كما أن انقطاع المعصوم عن الاتيان به أحياناً يدل على عدم وجوبه أيضاً؛ لأن الانقطاع يتنافى مع العصمة، فيتعين أن يكون مستحباً.

وأما في المعاملات بمعناها العام فهل الإتيان بالعمل أحياناً يدل على عدم حرمته أم يدل على استحبابه أيضاً؟ وفي الجواب احتمالان مبنيان على أن المعصوم التيلا لا يرتكب ما يخالف الأولى، فيدل على الاستحباب، وما ليس كذلك فلا. هذا كله من جهة الفعل، وأما من جهة الترك فإنه أحياناً يدل على عدم الوجوب قطعاً؛ لمنافاة ترك الواجب للعصمة، إلا أنه لا يدل على استحبابه بالضرورة؛ لأن ترك المستحب أحياناً لا يتنافى مع العصمة، فلذا لا يدل الترك على أكثر من عدم الوجوب، وأما استفادة الاستحباب فيفتقر إلى القرينة.

الحالة الثانية: أن يأتي المعصوم التَّالِدِ بالعمل دائماً فلا يتخلله ترك أو انقطاع، وهذا يقع على ثلاثة أنحاء:

الأول: أن يكون الفعل من قبيل الأعمال العبادية، ولا ريب في دلالة الاستمرار عليه على الوجوب، لكن الدلالة لم تنشأ من ذات العمل، بل من قرينتين عقليتين:

الأولى: اقتضاء العصمة المواظبة على الفعل الواجب.

الثانية: كون المعصوم التيلا منصوباً لبيان الأحكام الشرعية على الوجه المقرر شرعاً، فإنه يستدعي ترك المستحب أحياناً لأجل تمييزه عن الواجب، أو الإشارة إليه بالقول، وإلاّ لزم الاخلال في البيان.

وبهذا يظهر أن القول بأن دلالة المواظبة على العمل أعم من الواجب والمستحب غير وجيه؛ لأن القرينة العقلية قاضية بأن المواظبة على العمل من دون ترك له أحياناً أو الإشارة إلى استحبابه يستدعي حمله على الوجوب.

الثاني: أن يكون من قبيل الآداب والأخلاق الإنسانية العامة التي يقتضي الطبع الإنساني الكامل المواظبة عليها، كالتبسم بدلاً من الضحك، وتسميت العطاس، والمصافحة، والأكل باليمنى، وتقديم القدم اليسرى لدى الدخول إلى بيت الخلاء، وتعديل المحاسن، ومداراة الناس ونحوها، فإن المواظبة عليها يدل على رجحانها؛ لأن القرينة الحالية تقتضي حمل مثل هذه الأعمال على الرجحان، وذلك مقتضى طبع الكمال الإنساني، وأما الدلالة على الوجوب فتفتقر إلى دليل.

الثالث: أن يكون من قبيل الاعمال العادية التي تستدعيها الحياة الإنسانية كالمشي في السوق، ولبس الملابس، وركوب الدابة، والبيع والشراء ونحوها، والمواظبة عليها تدل على عدم حرمتها، ولكن لا تدل على رجحانها فضلاً عن وجوبها، وذلك للقرينة الحالية التي تقضي بأن المعصوم التيلا بشر وللحياة البشرية حاجاتها ومتطلباتها، ومثل ذلك يقال في جانب الترك، ونلاحظ من مجموع ما ذكرنا أن فعل المعصوم التيلا في في جانب الترك، ونلاحظ من مجموع ما ذكرنا أن تركه يدل على عدم الوجوب، وأما فهم الوجوب والاستحباب في الفعل وفهم الحرمة والكراهة في الترك فيتوقف على انضهام القرائن، وهذا معنى قول الأصوليين والفقهاء إن الفعل مجمل.

## الأمر الثاني: في الظهور التقريري

والمقصود به ظهور حال سكوت المعصوم التيلا على قول أو فعل يقع عنده في أنه إمضاء وتأييد له شرعاً، وهذه الدلالة تعد من قبيل الدلالة اللفظية على الحكم الشرعى.

ومن الواضح أن السكوت تارة يكون مقترناً بها يدل عرفاً على الحكم كما في قضية عروة البارقي حيث أرسله رسول الله عَيْنَالَةَ ليشتري له شاة بدينار فاشترى شاتين بدينار، ثم باع إحداهما بدينار، وعاد إلى رسول الله عَيْنالَةَ بشاة ودينار، فقال له رسول الله عَيْنالَةَ: ﴿بارك الله لك في صفقة يمينك ﴾ (۱) مع أن تصرفه كان فضولياً من جهتين: جهة الشراء إذ اشترى شاتين، وجهة البيع إذ باع أحدهما، وفي كل ذلك لم يكن مأذوناً فيه.

إلا أن سكوت النبي عَنْ أصل المعاملة وتصريحه بالمباركة يكشف عن الإمضاء الشرعي بلا اشكال، وتارة يقترن السكوت بالقرينة الحالية الظاهرة في التقرير، كما في رواية سهل الساعدي المروية بطرق الفريقين.

وفيها: أن امرأة أتت رسول الله عَلَيْالَة فقالت: يا رسول الله! وهبت نفسي لك، وقامت قياماً طويلاً، فقام رجل وقال: يا رسول الله! زوجنيها إن لم يكن لك مها حاجة؟

فقال رسول الله عَلَيْكَ : ﴿ هل عندك من شيء تصدقها إياه؟ ﴾ فقال: ما عندي إلا إزاري هذا، فقال النبي عَلَيْكَ : ﴿ إن أعطيتها إزارك جلست لا إزار

<sup>(</sup>۱) الثاقب في المناقب: ص۱۱۲، ح۱۰۸؛ مستدرك الوسائل: ج۱۳، الباب ۱۸ من أبواب عقد البيع، ص۲٤٥، ح١٥٢٦.

لك، فالتمس شيئاً »، فقال: ما أجد شيئاً، فقال: التمس ولو خاتماً من حديد، فالتمس فلم يجد شيئاً، فقال له النبي عَيْلاً: ﴿ هل معك من القرآن شيء؟ ﴾ قال: نعم سورة كذا وسورة كذا لسور يسميها، فقال له النبي عَيْلاً: ﴿ قد زوجتكها بها معك من القرآن ﴾ (١).

وهي في مضمونها اللفظي والتقريري دالة على أحكام عديدة، وما يهم البحث منها حكمان يستفادان من قول الرجل (زوجنيها).

الأول: جواز تقديم القبول على الإيجاب.

الثاني: جواز أن يقع العقد بصيغة الأمر؛ لظهور سكوت النبي عَلَيْها في إمضاء العقد وتصحيحه، وكيف كان فإذا احتف السكوت بها يفيد ظهوره في المعنى فلا شك في اعتباره، وهذا مما لا كلام فيه.

وإنها الكلام فيها إذا سكت المعصوم التَّالِا عن العمل ولم يقرن بشيء يدل على الحكم فهل يدل على الإمضاء أيضاً أم يتوقف فيه؟ فيه احتمالان، بل قولان، والأقوى الأول بشرطين:

<sup>(</sup>۱) انظر الكافي: ج٥، ص٣٨٠، ح٥؛ الوسائل: ج٢٠، الباب ١ من أبواب عقد النكاح، ص٢٦٢، ح٨؛ مسند أحمد: النكاح، ص٣٣٦، ح٨؛ مسند أحمد: ج٥، ص٣٣٦؛ والأحكام المستفادة منها غير ما ذكر خمسة:

أ - جُواز مطالبة المرأة بالزواج في الملأ العام؛ لأنه حق من حقوقها.

ب - جواز وقوع الزواج لرسول الله عَلَيْلاً بلفظ (وهبت) وهذه من مختصاته عَلَيْلاً للأدلة الخاصة.

ج - جواز وقوع المهر في الأقل ثمنا كالخاتم من حديد.

د - أن الزوج لا يكلف بها هو ضروري له ويقوّم حياته كاللباس.

هـ - جواز أن يكون التعليم مهراً للمرأة.

أحدهما: أن يلتزم بأن المعصوم التيلا مشرع للأحكام في جميع حالاته، فيكون الأصل في تصرفاته هو التشريع كما ذهب إليه جمع، وهو الحق على ما حققناه في محله.

ثانيهما: أن يكون المعصوم التيالِ في مقام البيان؛ إذ لو كان في مقام التقية أو عدم البيان ونحو ذلك فلا.

ويمكن الاستدلال له بوجوه:

الوجه الأول: حكم العقل.

ويمكن تقريره من جهتين:

الأولى: جهة الإرشاد والنهي عن المنكر.

وتوضيحه: أن المعصوم التيلا وبمقتضى مكانته في الدين منصوب لبيان الأحكام وحفظ الشريعة من الخطأ وتلاعب أهل الأهواء، وهذا يستدعي التصدي لكل ما يمكن أن يخل بها في القول والعمل ورفعه، فإذا وجد وقوع فعل أو قول هو عند الله حرام كها لو شرب أحدهم ماء الشعير عنده أو شاهد أن بعضهم مسح قدمه اليسرى قبل اليمنى في الوضوء لوجب أن ينبه عليه إرشاداً للجاهل، ونهياً عن المنكر، فإذا سكت والحال هذه كشف بالكشف الإني عن عدم حرمة ما وقع، وأنه صحيح شرعاً، وإلا اختلت العصمة، فصيانة فعل المعصوم عها يخل بعصمته تشكل قرينة عقلية توجب ظهور حال سكوته في التقرير.

الثانية: جهة حفظ الغرض.

وتوضيحه: أن غرض المعصوم المنظل بيان الشريعة وحفظ أغراضها، وهذا يقتضي عقلاً أن لا يتصرف أي تصرف يخل بهذا الغرض، وإلا اختلت جهة الحكمة بنقض الغرض.

فإذا لاحظ التيالي وقوع فعل يتنافى مع غرض الشريعة لوجب عليه بيانه، وإلا كان مخلاً بالغرض، وعصمة المعصوم وحكمته تمنعان من السكوت في مورد الحاجة إلى البيان.

فإذا سكت والحال هذه كشف بالكشف الإنّي عن امضائه لما وقع.

ويمكن بيان ذلك بمثال: إذا لاحظ المعصوم قيام السيرة العقلائية على الاعتهاد على أخبار الثقات في مختلف شؤونهم، واعتمد أهل الشرع على هذه الأخبار أيضاً فيها يتعلق بالأحكام الشرعية؛ إذ أخذوا بإخبارات الثقات في الحلال والحرام، وكان هذا السلوك العقلائي غير معتبر شرعاً لعدم كفاية الوثاقة في نقل الأحكام واشتراط العدالة لوجب عقلاً أن يبين ذلك المعصوم الشيلا ولا يسكت عنه؛ لأن سكوته مخل بأغراض الشريعة وبوظيفته الربانية في حفظ هذه الأغراض، فإذا سكت والحال هذه كشف عقلاً عن جوازه شرعاً بلا إشكال.

### الوجه الثاني: الظهور العرفي.

فإن العرف يستظهر من سكوت ذوي الشأن في مختلف الموارد على أنه إمضاءً ورضاً منهم ما لم تقم قرينة على الخلاف. يلحظ هذا من سكوت أرباب العمل على تصرفات عالهم، وسكوت الآباء على تصرفات أبنائهم، والقادة على تصرفات أتباعهم ونحو ذلك، وعلى هذا الأساس يحتجون ويتخاصمون فيها لو سكت صاحب الشأن في مرة واعترض أخرى.

فمثلاً: إذا باع العامل سيارة بهائة دينار في حضور رب العمل أو صاحب شركة السيارات أو بعلمه فسكت عنه فإن العرف يستظهر منه الإمضاء، ويعدون السكوت تجويزاً لبيع مثلها بالقيمة ذاتها إذا كانت السيارة الثانية تحمل ذات المواصفات والخصوصيات.

ولو اعترض صاحب الشركة على البيع الثاني يعدونه متناقضاً، ولا يرتفع هذا التناقض عندهم إلا إذا جاء بمبرر معقول، وفي عين الحال لا يستحسنون تصرف العامل إذا توقف عن البيع الثاني مدعياً أن سكوت رب العمل لم يكن إمضاء للبيع الأول، ويعدونه وسواسياً أو خارجاً عن الموازين العقلائية.

فلولا أن يكون للسكوت ظهور في الإمضاء لم يكن وجه لهذا الاحتجاج، وحيث إن الشرع لم يغاير طريقة العقلاء في فهم المعاني والظهورات يثبت اعتباره عند الشرع أيضاً.

الوجه الثالث: المركوز في أذهان المتشرعة.

فإنهم يحملون السكوت في مقام البيان على الإمضاء، وعلى هذ الأساس هلوا سكوت الباكر لدى عرض الزواج عليها رضاً منها ما لم تقم قرينة على الخلاف.

وحملوا سكوت المالك لدى إخباره بالبيع الفضولي إجازة منه، كما حملوا سكوت الوكيل والوصي في موارد العمل على أنه رضاً منهما وإن لم يصرحا بالقبول لفظاً.

والسر في ذلك هو أن اللفظ عندهم كاشف عقلائي عن الرضا، فاعتباره طريقي لا موضوعي، وعليه يسري حكمه لكل ما يمكن أن يشاركه في الأثر ولو كان سكوتاً، وهذا ما وردت به النصوص أيضاً.

منها: صحيحة معاوية بن وهب قال: جاء رجل إلى أبي عبد الله التيالية فقال: إني كنت مملوكاً لقوم، وإني تزوجت امرأة حرة بغير إذن موالي، ثم أعتقوني بعد ذلك، أفأجدد نكاحي إيّاها حين أعتقت؟ فقال له: ﴿أكانوا علموا أنك تزوجت امرأة وأنت مملوك لهم؟ ﴾ فقال: نعم، وسكتوا عني ولم يغير وا عليّ، قال: فقال: ﴿سكوتهم عنك بعد علمهم إقرار منهم. اثبت على نكاحك الأول ﴾ (١) وبهذا المضمون وردت صحيحة أخرى عنه عن أبي عبد الله المي عنه اليالية (١)، وقريب منها رواية زياد الطائي عنه اليالية (١).

ويمكن تعميم دلالتها لجميع موارد السكوت بواحدة من ثلاث قرائن:

الأولى: قوله المنافي تعليل إمضاء النكاح: ﴿ سكوتهم عنك بعد علمهم إقرار منهم ﴾ فإنه جملة خبرية في مقام الإنشاء فتفيد قاعدة عامة تنطبق في كل سكوت إلا ما خرج بدليل.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج٥، ص٤٧٨، ح٧٠٠١؛ التهذيب: ج٨، ص٤٠٢، ح١٩٧؛ الوسائل: ج١٦٦، الباب ٢٦ من أبواب نكاح العبيد والإماء، ص١١٧، ح٢٦٦٧١.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢١، الباب ٢٦ من أبواب نكاح العبيد والإماء، ص١١٧، ح٢٦٦٧٢.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٢١، الباب ٢٦ من أبواب نكاح العبيد والإماء، ص١١٨، ح٢٦٦٧٣.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ......

الثانية: وحدة الملاك مع السكوت في سائر الموارد مع عدم القول بالفصل، أو وحدته بتجريد الخصوصية.

الثالثة: الأولوية العقلية؛ لأهمية النكاح من غيره من العقود والمعاملات، فلو كشف السكوت فيه عن الرضا كشف في غيره كذلك بالأولوية.

والحاصل: أن سكوت من له البيان وهو في مقام البيان يكشف عن الإمضاء بالدلالة العقلية والعرفية والشرعية. نعم السكوت يدل على جواز العمل في مورد الفعل، فالوجوب يتوقف على القرينة، كما أن السكوت عن الترك يكشف عن عدم الوجوب، فالحرمة تفتقر إلى القرينة.



# المبحث الثاني

في حجية الظهور

(معناها وأدلتها .. مراتبها وشرائطها)

ويشتمل على مطالب:

المطلب الأول: في معنى حجية الظهور وأقسامها

المطلب الثاني: في أدلة حجية الظهور

المطلب الثالث: في مراتب الظهور (النص والظاهر والمجمل)

المطلب الرابع: في شروط حجية الظهور



## المطلب الأول: في معنى حجية الظهور وأقسامها

إذا انعقد للكلام ظهور كان حجة بلا اشكال، وكذا إذا انعقد للفعل أو التقرير، وهذا مما لا خلاف فيه بينهم، وإنها الخلاف في معنى حجية الظهور، فإن الحجة بالضم لها أكثر من معنى:

الأول: الحجة اللغوية وتطلق على معان:

منها: الغلبة.

ومنها: البرهان والدليل (١)، ويمكن رجوع الثاني إلى الأول باعتبار أن الغلبة لا تقع إلا بسبب وهو الدليل والبرهان، ومن هنا عرفها بعضهم بأنها الوجه الذي يكون به الظفر عند الخصومة (٢)، وعلى هذا يكون إطلاق الحجة عليه مجازياً من باب إطلاق لفظ السبب على المسبب، ومنه قوله تعالى: ﴿فَلِلّهِ الحُجّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاء لَمَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ (٣) وفي المفردات أرجع الحجة إلى القصد مشتقة من الحج بالفتح أي القصد (٤) وهو الصواب، وعلى هذا يكون إطلاقها على الدليل والبرهان حقيقياً؛ لأن كل طرف من المتخاصمين يقصد الدليل الذي يوجب الغلبة على خصمه.

<sup>(</sup>۱) انظر معجم مقاییس اللغة: ص۲۳۲، (حج)؛ لسان العرب: ج۲، ص۲۲۸، (حجج)؛ مجمع البحرین: ج۲، ص۲۸۸، (حجج).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ج٢، ص٢٢٨، (حجج).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: الآية ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) مفردات الراغب: ص١٨، (حج).

وعليه يكون إطلاق الحجة على الغلبة مجازياً بعلاقة السبب والمسبب؛ لوضوح أن الغلبة ناشئة من الدليل، وهذا المعنى يتطابق مع المفهوم العرفي، فإن المتبادر من الحجة عرفاً هو كل ما يصح الاحتجاج به سواء كان دليلاً لفظياً أو برهاناً عقلياً أو وجوداً خارجياً، وعلى هذا الأساس يطلق على الأنبياء والأئمة المنها لفظ حجج الله سبحانه كما يطلق على المعجزة.

ويقال احتج بالشيء أي اتخذه حجة، وإنها سميت حجة لأنها تحج أي تقصد في مقام إثبات الحق أو نفيه، وعلى هذا يتقوّم معناها بثلاثة شروط:

الأول: أن يكون المحتج في مقام المخاصمة والاحتجاج، وأما في غير هذا المقام فتسمى دليلاً أو برهاناً، وهذه نكتة هامة للتفريق بين الاصطلاحين.

الثاني: أن تكون لأجل إثبات المدعى أو نفي مدعى الغير.

الثالث: أن تكون الحجة مقبولة عند الطرفين لتكون حجة عليهما؛ بداهة أن الحجة المقبولة عند طرف واحد لا يمكن الاحتجاج بها على المنكر لها.

ومن هنا قالوا إن الحجة الإلزامية هي المركبة من المقدمات المسلّمة عند الخصم، والمقصود إلزام الخصم وإسكاته بها، وهي شائعة في الكتب والمحاورات العلمية والكلامية (١)، وهذا أحد الأسباب التي توجب أن تكون المناقشات بنائية بين الأعلام لا مبنائية؛ لأن الإشكال المبنائي لا يمكن الاحتجاج به عند غير القائل بالمبنى، وعلى هذا ينبغي أن يتحد المبنى عند الطرفين حتى يصح الاحتجاج بالبناء فتأمل.

<sup>(</sup>١) انظر كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١، ص٦٢٢.

الثاني: الحجة المنطقية، وتطلق في المصطلح المنطقي على ثلاثة معان (۱) عمدتها والذي يهم الأصولي هو الحد الأوسط الذي يكون طريقاً للكشف عن ثبوت الحد الأكبر للحد الأصغر في القياس، سواء كان علة لوجود الأكبر أو معلولاً أو ملازماً له؛ لكونها معلولين لعلة ثالثة، ولذا يكون الحد الأوسط مشتركاً بين صغرى القياس وكبراه، ويعبر عنه بالواسطة في الإثبات، باعتبار أنه طريق إثبات الأكبر للأصغر، واستخلاص الحكم في نتيجة القياس، ولولاه لتعذر ذلك.

والمثال المعروف بينهم هو قولهم: العالم متغير وكل متغير حادث فالعالم حادث، فإن لفظ (متغير) هو الحد الأوسط الذي صار سبباً لثبوت الحدوث للعالم، ونلاحظ أن النتيجة قضية حملية لها موضوع ثبت في الصغرى وحكم ثبت في الكبرى، إلا أن واسطة الثبوت كان هو التغير، ومن هنا يطلق المناطقة عليه لفظ الحجة؛ لأنه لولاه لم ينتج القياس نتيجته القاطعة التي يصح التمسك بها في مقام الإثبات أو المخاصمة، وهذه القاعدة هي التي يتخذها الأصولي أيضاً في استنتاج الأحكام الشرعية من أدلتها كما ستعرف.

الثالث: الحجة الأصولية، ولها إطلاقان:

أحدهما: كل دليل معتبر شرعاً أو عقلاً يكشف عن الحكم الشرعي، نظير خبر الواحد والبيّنة الشرعية في إثبات الأحكام أو الموضوعات،

<sup>(</sup>۱) ولها معنيان آخران: الأول: كل معلوم تصديقي يصلح لإثبات مجهول تصديقي. والثاني: تأليف قضايا ينتج عنها المطلوب، وهذا بوجه من الوجوه يشترك مع المعنى الثالث المذكور في المتن فتأمل.

وكاشفية الحجة هنا ليست على غرار كاشفيتها في القياس المنطقي؛ لأن ثبوت الحكم لموضوعه ناشئ من ملاك خاص في الموضوع يستدعي جعل الحكم له شرعاً، كالمصلحة أو المفسدة ونحوهما، وأثر الحجة هنا مجرد الكشف عن الحكم الواقعي لا تأسيسه، وأما في القياس المنطقي فإن الحجة ليست كاشفة فقط، بل هي سبب واقعي لثبوت الحكم لموضوعه؛ لما عرفت من أنها قد تكون علة حقيقية أو معلولاً أو ملازماً، ولذا يعبر عنها بالواسطة في الإثبات والثبوت. أما الحجة الأصولية فهي واسطة في الإثبات فقط.

ثانيهما: كل ما يوجب المنجزية والمعذرية بين العبد وربه، وهي بهذا المعنى تنطبق على الدليل كما تنطبق على الأصل العملي؛ لأن الأصل لا يكشف عن الحكم بل عن الوظيفة.

فالحجة بهذا المعنى أوسع من المعنى الأول؛ لأنها تشمل القطع والظن المعتبر والوظيفة عند الشك، كما تتوافق مع المعنى اللغوي والعرفي، وهنا ثلاث نتائج تترتب على هذا المعنى:

النتيجة الأولى: أن الحجة الشرعية لا تكون طريقاً للأحكام إلا إذا كانت معتبرة شرعاً؛ لأن الغاية منها هو إثبات الحكم الشرعي فلابد وأن يتدخل الشرع في تعيين هذا الطريق؛ إذ لا يصح الاحتجاج على الشارع بها لا يراه طريقاً، وعلى هذا الأساس يبطل الاحتجاج بالاستحسان والقياس والمصالح المرسلة ونحوها لإثبات الأحكام، بينها يصح الاحتجاج بالخبر الواحد والإجماع والسيرة؛ لأن الشرع أبطل طريقية تلك واعتبر طريقية هذه.

النتيجة الثانية: أن الطرق العقلائية التي يتبعها العقلاء في مقام الاحتجاج والتخاصم تتوقف على امضاء الشرع لها لتكون حجة في إثبات

الأحكام، وعلى هذا الأساس اشترطوا في حجية السيرة العقلائية وبناء العقلاء ونحوهما الإمضاء الشرعي؛ إذ لولاه لم يكن وجه للاحتجاج بها شرعاً؛ لأن إثبات حكم للشرع بواسطتها يتوقف على اعتبارها من قبل الشرع، وإلا بطلت أن تكون حجة له أو عليه.

ومن هذه الحجج العقلائية ظواهر الألفاظ؛ إذ لا شك في أنها من الطرق العقلائية في مقام التحاور والتفاهم والاحتجاج، فلا يصح الاحتجاج بها شرعاً ما لم نحرز إمضاء الشارع لها.

ومن هنا يتوقف القول بحجيتها على النظر في اعتبارها عند الشرعة النتيجة الثالثة: أن ظواهر الألفاظ يمكن أن تكون مثبتة للأحكام الشرعية فتكون كسائر الأمارات المعتبرة كاشفة عن الأحكام إذا وقعت كبرى كلية في قياس الاستنباط، وصارت واسطة في إثبات الأكبر إلى الأصغر، وبهذا المعنى تكون أمارة كسائر الأمارات الشرعية، كما أنها منجزة ومعذرة في مقام العمل إذا اعتمد عليها المكلف في مقام الامتثال وثبت إمضاؤها الشرعي.

فيتحصل من كل ما تقدم: أن مرادهم من حجية الظواهر أن ظواهر الأدلة مثبتة للأحكام الشرعية، وفي عين الحال يصح الاحتجاج بها في مقام التنجيز والإعذار، فيترتب عليها عنوان الطاعة والمعصية، ولكن السؤال ما الدليل على حجيتها؟ إذ لولاه تعذر الاحتجاج بها لأصالة عدم الحجية، والجواب عن ذلك يأتي في المطلب التالي.

## المطلب الثاني: في أدلة حجية الظهور

حتى يكون ظهور الألفاظ حجة لابد وأن يكون معتبراً شرعاً، ومن هنا ينبغي توخي الدليل الذي يثبت هذا الاعتبار، والظاهر أن أكثر الأصوليين لم يتعرضوا لذلك، ربها لاستغنائهم عنه؛ لأن اعتبار الظواهر من البديهيات التي تغني عن الدليل، ولعل من هنا حكي إجماع العلهاء وأهل اللسان على حجيتها(۱)، ونسب إلى المنكر بأنه منكر للبديهي ومزاحم للضروري(۲).

نعم اكتفى الشيخ والآخوند و الآخوند و التناقض العقلائي، وأوكلوا المسألة إلى الوجدان، ولكن قد يتوهم هنا وقوع التناقض في طريقتهم من جهة أنهم أسسوا أصلاً عاماً في طرق الأحكام، وهو أصالة حرمة العمل بالظن، وهذا الأصل ينطبق على الكثير من الأمارات الموصلة إلى الأحكام، والظواهر منها، ووجه التناقض هو أن الأصل المذكور شرعي لا عقلي أو عقلائي دلّت عليه النصوص الكثيرة، نظير قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴿ وَغِيرِ العلم ينطبق على الظن، كما ينطبق على الشك والوهم، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الظَنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الحُقِّ شَيْئاً ﴾ ونحو ذلك من آيات تدل بالمطابقة أو بالتضمن على حرمة العمل بالظن.

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ص ٨١٠؛ منهاج الأصول: ج١، ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الأصول: ص١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأسم اء: الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم: الآية ٢٨.

وهذا الأصل الشرعي حاكم أو وارد على الأصل العقلي أو العقلائي في الوجه في التحريم أولاً، ولا يخرج عنه إلاّ بدليل، فلذا استدعى البحث في الوجه الذي خصصه من هذا العموم واستثناه حكياً، ولولا ذلك لامتنع الاحتجاج به؛ لما عرفت من أن الطرق العقلائية تتوقف على الامضاء والاعتبار.

ويمكن الاستدلال لحجية الظواهر بوجوه كثيرة نكتفي بأربعة:

الوجه الأول: بناء العقلاء وسيرتهم الممضاة شرعاً. استدل به الأكثر، بل تسالموا عليه (١)، وهو مبنى على أمرين:

الأول: دعوى استقرار طريقة العقلاء على اتباع الظهورات، وهذا مشهور في الاعتماد على الظاهر في الدعاوى والأقارير والشهادات والوصايا والمكاتبات والعقود والمعاملات ونحوها.

والثاني: دعوى القطع بإمضاء هذه الطريقة العقلائية من قبل الشارع، ومنشأ هذا القطع مسايرة الشرع لهذه الطريقة في الكتاب والسنة وعدم اختراع طريقة جديدة تغايرها، وهذه المسايرة تكشف بالكشف الإني عن الإمضاء؛ لوجود المقتضي وانعدام المانع؛ إذ لو كانت للشرع طريقة خاصة في فهم مداليل الألفاظ لوصلت إلينا، أو وصل إلينا الردع لتوفر الدواعي على نقلها، فها من قبيل القضايا التي لو كانت لبانت، ولازم ذلك هو حجية هذه السيرة للقطع بوجودها صغروياً وتوفر شرط اعتبارها كبرويا، وبهذا الاعتبار تتخصص عمومات حرمة العمل بالظن.

<sup>(</sup>۱) انظر فوائد الأصول: ج۱، ص۱۲۳؛ كفاية الأصول: ج۲، ص۲۹؛ أجود التقريرات: ج۳، ص۲۰؛ الأصول: ج۰، ص۲۰٪ الأضول: ج۰، ص۲۰٪؛ الأصول: ج۰، ص۲۰٪؛ المتوريرات:

وربها يقال إن هذا الدليل لا يصلح لإثبات حجية الظواهر مطلقاً؛ لأنه لبي يؤخذ بالقدر المتيقن منه، وهو ما علمنا بإمضاء الشرع له، فتختص حجيته بظواهر ألفاظ الكتاب والسنة مع أن البحث في الأعم، فالدليل أخص.

#### وفيه:

أولاً: أن ما يهمنا هنا هو إحراز حجية ظواهر ألفاظ الشرع، وهذا ما أكده المفترض.

وثانياً: أنه لا ينتهي إلى محصل جديد؛ لأن حجية ظواهر الألفاظ عند العقلاء مسلمة، وأنها الإشكال في حجية ظواهر ألفاظ الشرع؛ لتوقفها على إمضاء الشرع، فإذا أحرزنا إمضاءها كانت حجة، وأما سائر الألفاظ فيكفى فيها البناء العقلائي.

نعم يتم الإشكال لو ادعي أن الامضاء مختص ببعض ألفاظ الشرع لا جميعها كألفاظ السنة مثلاً، فتختص حجية الظواهر بألفاظ السنة دون الكتاب كما ادعاه جماعة من الأخباريين، ولكن هذا مدعى لم يقم عليه شاهد؛ إذ يكفي عدم وجود ما يردع لإحراز الإمضاء العام لها(۱).

الوجه الثاني: حكم العقل.

ويمكن بيانه بتقريرين:

الأول: أن الألفاظ وضعت لأجل تبادل الحوار والمفاهمة، ولا توجد غاية أخرى لها، قامت على ذلك طريقة العقلاء وأنظمتهم.

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص٤٥١؛ فوائد الأصول: ج٣، ص١٣٥.

والأحكام الشرعية الواردة في الكتاب والسنة مستندة إلى الدلالة اللفظية، وهذ يكشف بالكشف الإني عن حجيتها واعتبارها شرعاً؛ إذ لو لم يكن كذلك لزم مخالفة الحكمة من جهتين: اللغوية ونقض الغرض، بل تعطلت الأحكام بسب عدم أمكان المفاهمة، والتالي باطل فالمقدم مثله.

والثاني: أن أدلة حرمة العمل بالظن لا تشمل ظواهر الألفاظ؛ لوجود المانع؛ لأن الحرمة مستندة إلى ظاهر النهي في الآيات والروايات، فالاستناد إلى الظاهر لإبطال حجية الظاهر دور صريح.

والخلاصة: أن العقل يقضي بلزوم اعتبار ظواهر الألفاظ والاحتجاج بها إما من جهة الخروج الموضوعي عن الأدلة الناهية عن العمل بالظن أو من جهة وجود المانع، ولازمه تطابق طريقة الشرع مع الطريقة العقلائية وإمضائها.

نعم إذا قيل بأن الأدلة المانعة من العمل بالظهور عبارة عن نصوص لا ظواهر فإنها تصلح للمنع؛ لأن النص مقدم على الظاهر بلا إشكال، لكنها دعوى تفتقر إلى الدليل.

الوجه الثالث: الآيات الشريفة، فإنها وصفت القرآن بأنه بيان للناس وأنه عربي مبين وأن لسانه هو لسان القوم لا يشط عنه ولا يختلف، وهذا الوصف نص في حجية معانيه الظاهرة من ألفاظه، والبيّن هو الواضح، وقوله تعالى: (بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ) (١) أي واضح، وتبيّن الشيء أي ظهر وتجلّى، ومبين اسم فاعل وهو المظهر للشيء والموضح له، والبيان إظهار المعنى

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: الآية ١٠

للنفس (۱) سمي الكلام بياناً لكشفه عن المعنى المقصود إظهاره (۲) وإليه يشير قوله تعالى: (هَذَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ) (الله فإن القرآن مظهر للمعاني الربانية للغير، وموعظة الكتاب لا تتحقق إلا بالبيان بحسب المعاني الظاهرة منه، فالآية في مجملها تدل على حجية الظواهر بالنص والدلالة المطابقية.

وهذا ما أكدت مضمونه عشرات الآيات التي وصفت الكتاب والسنة بالبيان، منها قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ) (٤) ومنها: ﴿فَإِنهَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ اللَّبِينُ ﴾ (٥) ولا يمكن أن يكون البلاغ مبينا إلا إذا كان بلسان يفهمه الناس ويدركون مضامينه، وهو ما يتطابق مع قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ (١) فإذا كانت غاية الإرسال البيان وتعليم الناس لابد وأن يكون كلام المرسل والمرسل به واضحاً ظاهراً في معانيه، وحجة عليهم (١).

وفي آيات أخرى وصف القرآن بالعربي، والغاية منه أن يعقله الناس ويتفهمونه كما في قوله تعالى: ﴿وَالْكِتَابِ الْمِينِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ

<sup>(</sup>١) انظر معجم مقاييس اللغة: ص١٤٧، (بين)؛ مجمع البحرين: ج٦، ص٢١٨، (بين).

<sup>(</sup>٢) انظر مفردات الراغب: ص١٥٨، (بان).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٥) سورة التغابن: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم: الآية ٤.

<sup>(</sup>٧) انظر ما رواه ابن الأثير في هذا المجال في النهاية: ج١، ص٤؛ ومنهاج الأصول: ج١، ص٣٦٢.

تَعْقِلُونَ اللّٰ أي جعله بلسان العرب وعلى طريقتهم في الحوار والتخاطب لكي يعقلوا مضامينه وأحكامه وهذا ما لا يمكن أن يتحقق لولا أن تكون ظواهره حجة عليهم ولهم، وحينها اعترض المشركون والمنافقون عليه واتهموه بأنه من صنع بعض البشر وليس منزّلاً من السهاء اجابهم الباري عزّ وجلّ بقوله تعالى: (السّانُ اللّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ وَالْعَجِمِي أَي الذي لا يفصح وإن كان عربياً، والعربي هو الظاهر البيِّن الذي لا يشكك ".

وتتحصل من هذه الشواهد أكثر من نتيجة:

الأولى: أن لسان القرآن ولسان الرسول المسلطة هي العربية المبينة الظاهرة في نفسها والتي لا تفتقر إلى تفسير وتوضيح.

الثانية: أن هذا اللسان هو لسان من خاطبهم القرآن والسنّة، وبهذا تتم أركان الحجية فيه؛ لما عرفت من أن شرط حجية الشيء أن يكون مفهوماً ومقبولاً عند الطرفين، وهذا ما تقضي به الضرورة والعقل؛ إذ لو لم يكن ظاهر القرآن والسنّة حجة على الناس لتعذرت الهداية، وانتقض الغرض من الإنزال والبعثة، وللزم لغويتها.

الثالثة: أن ظواهر القرآن حجة على سائر الناس كما أن ظواهر السنة كذلك إلا ما خرج بالدليل أو القرينة القطعية.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: الآيتان ٢-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) انظر مجمع البيان: ج٦، ص٠٠٠-٢٠١ تفسير الآية المزبورة.

الرابعة: أن حجية ظواهر القرآن دل عليها النص لا الظهور؛ لما عرفت من أن لفظ البيان والمبين والبيّن نص في الوضوح والظهور وبه يرتفع محذور الدور، كما أنه يصلح شاهداً على أمضاء السيرة العقلائية القائمة على حجية الظواهر، وبه تكون الظواهر مخصصة لعمومات حرمة العمل بالظن.

الوجه الرابع: الروايات المباركة.

فإن المتتبع للأخبار المعتبرة يجد أن الائمة المهم المهم المهم الألفاظ في بيان الأحكام في الموارد المختلفة، ودعوا إلى التمسك بها، وهذا يدل على أمرين:

الأول: أن المركوز عند الشرع حجية ظواهر الألفاظ مطلقاً سواء كانت ألفاظ الكتاب أو ألفاظ السنّة.

الثاني: أن هذه الحجية ضابطة عامة تنطبق في كل الموارد بلا خصوصية لمورد دون آخر، ويمكن التمثيل له ببعض الروايات:

الرواية الأولى: ما رواه الشيخ في التهذيب بسنده عن عبد الأعلى مولى آل سام قال: قلت لابي عبد الله التيلان عثرت فإنقطع ظفري فجعلت على إصبعي مرارة كيف أصنع بالوضوء؟ قال: ﴿يعرف هذا وأشباهه من كتاب الله عز وجل. قال الله: ﴿مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَج﴾ (١) امسح عليه ﴾(١).

وهي صريحة في أن الإمام التيلا تمسك في الحكم بدلالة الآية وأشار للسائل بأن مثل هذا الحكم يعرف من ذات الآية من دون النظر إلى القرائن الأخرى.

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام: ج٣، ص٣٣، ح٤؛ وانظر تفسير نور الثقلين: ج٥، ص٦٦، ٢٣٥.

الرواية الثانية: ما في تفسير القمي بسنده عن الحسين بن أبي العلا عن أبي عبد الله الماليّ في معنى قوله تعالى: ﴿وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا﴾(١) قال: ﴿أما تسمع الرجل يقول: وردنا بني فلان، فهو الورد ولم يدخله ﴾(٢).

وفي الأخبار أن الزبير كان متذبذباً، فتارة يدعي أنه أكره على البيعة، وتارة يدعي أنه ورى فيها تورية (٢)، ومفاد الكلام أن البيعة كانت منه

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآية ٧١.

 <sup>(</sup>۲) تفسیر القمي: ج۲، ص۵۲؛ تفسیر نور الثقلین: ج۳، ص۳۵۳، ح۱۳۰؛ المیزان: ج۶، ص۹۳، ح۱۳۰؛ المیزان: ج۶، ص۹۳.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ج١، ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ج٢، ص٠٠٤، (ولج)؛ وانظر البحار: ج٣٢، ص٥٢، ح٣٦.

<sup>(</sup>٥) مفردات الراغب: ص٨٨٣، (ولج)؛ مجمع البحرين: ج٢، ص٣٣٤، (ولج).

<sup>(</sup>٦) انظر البحار: ج٣٦، ص٥٢، ح٣٦.

ظاهرة، وهي تحمل على ظاهرها، فادعاء أنها لم تكن بيعة حقيقية يستدعي إثبات ذلك بأمر يعرف أي ظاهر، وإلا فهو داخل فيها، وملزم بها، وهذا المضمون يدل على أمور ثلاثة:

الأول: أن ظهور العمل كظهور القول في الحجية والاعتبار.

والثاني: أن رفع اليد عما هو ظاهر لا يصح إلاّ بما هو ظاهر أو أظهر منه.

والثالث: أن كل ظاهر في شيء يحمل على ظاهره ولا يعتنى باحتمال الخلاف فيه.

الرواية الثالثة: ما رواه الشيخ الصدوق النه في الفقيه عن زرارة ومحمد بن مسلم أنها قالا: قلنا لأبي جعفر النه في الصلاة في السفر كيف هي وكم هي فقال: ﴿إن الله عز وجل يقول: ﴿وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُواْ مِنَ الصَّلاَةِ فَصار التقصير في السفر واجباً كوجوب التمام في الحضر ﴿ قالا: قلنا إنها قال الله عز وجلّ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾ (١) ولم يقل افعلوا فكيف أوجب ذلك كها أوجب التهام في الحضر ؟ فقال النه عز وجلّ في الصفا والمروة: ﴿ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوّفَ بِهَا ﴾ [لا ترون أن الطواف بهما واجب مفروض؟ فلأ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوّفَ بِهَا ﴾ [لا ترون أن الطواف بهما واجب مفروض؟ لأن الله عز وجلّ في كتابه وصنعه نبيه النه عز وجلّ في كتابه في كتابه في كتابه ﴿ وَكَذَاكُ التقصير في السفر شيء صنعه النبي عَيْلَهُ ، وذكره الله تعالى ذكره في كتابه ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٠١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الفقيه: ج١، ص٤٣٤، ح١٢٦٥؛ وانظر تفسير نور الثقلين: ج٢، ص١٣٦، ح٢٧٥.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة .....

وهي دالة على ثلاثة أمور:

الأول: أن حكم التقصير في السفر استفيد من ظاهر الآية المباركة.

الثاني: أن زرارة ومحمد بن مسلم استندا إلى ظاهر قوله: (فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ) وفهما الجواز لا الوجوب، وعللا ذلك بأن الوجوب يستفاد من صيغة الأمر؛ إذ قالا: ((ولم يقل افعلوا)) وهذا يكشف عن أن الظهور عندهما هو الحجة، وقد أقر الإمام النيلا هذا الفهم لكنه علل فهم الوجوب بالقرينة الخارجية، وهي فعل النبي عَلَيْلاً لا ذات اللفظ؛ إذ لولا فعل النبي عَلَيْلاً الدال على الوجوب لكان مقتضى الحال فهم الجواز لا الوجوب.

الثالث: أن ما يذكر في الكتاب يكون حجة ويجب التمسك به، إلا إذا قامت قرينة خاصة على الخلاف ولو بمثل الظهور الفعلى.

الرواية الرابعة: ما رواه الكليني ألي في الكافي عن محمد بن إسهاعيل بن بزيع قال: سألت أبا الحسن الميل عن امرأة أحلّت لي جاريتها، فقال: ﴿ ذَاكَ لَكَ ﴾ قلت: فإن كانت تمزح؟ قال: ﴿ وكيف لك بها في قلبها، فإن علمت أنها تمزح فلا ﴾ (() وقريب منها رواها الصدوق الميلي في الفقيه ()).

وهي دالة بالنص على ثلاثة أمور:

الأول: أن العمل بالظاهر حجة، والدلالة على هذه النتيجة بالنص؛ لكونها صريحة في الدلالة بها لا يبقى معها احتمال الخلاف.

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٥، ص٤٦٩، ح٨.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ج٣، ص٥٥٥، ح٥٧٥.

الثاني: أن لا يعتنى باحتمال إرادة ما يخالف الظهور، فحمل المعنى الظاهر على خلاف ظهوره يتوقف على العلم.

الثالث: أصالة تطابق الدلالة الظهورية والجدية، فلا يعتنى باحتمال الهزل ونحوه.

والحاصل من كل ذلك: أن ظواهر الألفاظ حجة عند الشرع سواء كانت ألفاظ الكتاب والسنة أو سائر الألفاظ العرفية، كما يشهد به استدلال الباقر والصادق المنه والأمر بالرجوع إليه، وبذلك يظهر أن الروايات تشير إلى أكثر من نتيجة:

الأولى: أن ظواهر ألفاظ الكتاب كسائر ظواهر الألفاظ حجة في مقام التنجيز والاعذار.

الثانية: أن هذه الأدلة تخصص عمومات حرمة العمل بالظن؛ لأن دلالتها أقوى ظهوراً من دلالة تلك العمومات.

والثالثة: أنها تمضى السيرة العقلائية.

والرابعة: أنها أدلة لفظية، فإطلاقها يفيد حجية ظواهر الألفاظ مطلقاً بلا تخصيص أو تقييد.

والإشكال على بعض هذه الوجوه لا يضر بأصل النتيجة؛ لأن في مجموع الأدلة من حيث المجموع ما يفيد الوثوق والاطمئنان بحجية ظواهر الألفاظ شرعاً، فتدخل في مراتب العلم، وبه يرتفع محذور الدور المبني على الاستدلال بالظهور على الظهور. هذا وقد استند بعض الأعلام كما في تقريراته إلى السيرة المتشرعية في إثبات حجية الظهور، ووصف هذا الدليل

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ................. ١٨٥

بأنه أتقن دليل وأحسنه (۱)، والحق أن هذه السيرة لم تنشأ من نفسها، بل هي إما سيرة عقلائية ممضاة أو مستندة إلى النصوص المتقدمة، ومثل ذلك يقال في دعوى الإجماع على الحجية (٢).

<sup>(</sup>١) انظر مباحث الأصول: ج٢، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) أنيس المجتهدين: ج١، ص٤٣.

## المطلب الثالث: في مراتب الظهور (النص والظاهر والمجمل)

ظهور الألفاظ في المعاني يقع على مراتب أصولها ثلاثة:

الأول: النص، والثاني: الظاهر، والثالث: الإجمال.

ولكل مرتبة منها مراتب؛ لأن الظهور من الحقائق التشكيكية التي تختلف من حال لآخر، كما أنها من الحقائق النسبية التي قد تكون ظاهرة من جهة ومجملة من جهة أخرى، وهذه من الجهات المشتركة بين هذه المراتب، وتمتاز كل مرتبة عن غيرها بمزايا وخصوصيات تختص بها، والملحوظ أن الأدلة اللفظية شرعية كانت أو عقلائية وردت بهذه المراتب الثلاث، فوجب البحث في خصوصيات كل واحدة منها.

### الأول: النص

النص في اللغة يطلق على معنيين:

أحدهما: الارتفاع (۱). يقال أقعد فلاناً على المنصة أي رفعه، والمنصّة كرسي مرتفع أو سرير يعد للخطيب ليخطب، أو للعروس لتجلى (۲)، ومنه يقال لزعيم القوم ناصية قومه أي رأسهم وعينهم (۳).

وثانيهما: الظهور. يقال نص الشيء أظهره، وكل ما أظهر فقد نص (،)،

<sup>(</sup>١) انظر معجم مقاييس اللغة: ص٩٦٢، (نص).

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط: ج٢، ص ٩٢٦، (نصّ)

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب: ص٠٨١، (نص).

<sup>(</sup>٤) انظر تاج العروس: ج٤، ص٠٤٤، (نص)؛ كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج٢، ص١٦٩٦.

وبين المعنيين ملازمة؛ إذ لا ظهور من غير ارتفاع، ووجه إطلاق لفظ النص على المعنى لكونه مرتفع وظاهر من اللفظ بحيث لا يحتمل غيره.

وفيه جاء عن النبي والأئمة المهم أن تفسير القرآن لا يجوز إلا بالأثر الصحيح والنص الصريح (١) والأثر يشمل القول والفعل فهو أعم من الخبر، والنص في المصطلح: هو اللفظ الدال على معنى لا يحتمل غيره في اللغة التي وقع التخاطب بها (٢) ، وبهذا يتضح أن خصوصيات النص ثلاث:

الأولى: أن ظهور المعنى فيه قوي بحيث لا يحتمل الخلاف عند العالمين باللغة.

الثانية: أنه يفيد العلم بالدلالة، ولذا لا يفتقر إلى دليل يثبت حجيته؛ لأن حجية العلم ذاتية.

والثالثة: أنه لا يقبل التأويل بالحمل على خلاف معناه، ولذا لا يقع طرفاً في التعارض، ومن هنا قالوا بأن النص يقدم على الظاهر، وخصصوا التأويل بالظهور، وقالوا لا اجتهاد مقابل النص.

ويمكن التمثيل له بقوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ (أ) فإن التحليل والتحريم نص في الجواز والمنع، ولذا يفيد الجزم بالدلالة ولا يحتمل له معنى مخالف، وقولهم المِيَلِانُ : ﴿كُلّ شِيءَ لَكَ حَلّال حَتَى تَعْرَفَ أَنهُ

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين: ج٤، ص١٨٥، (نصص).

<sup>(</sup>٢) تاج العروس: ج٤، ص٠٤٤، (نص)؛ مفاتيح الأصول: ص٦؛ وانظر القوانين: ج١، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٧٥.

حرام الله الله العرفي لهذا الحديث يوجب العلم بحلية كل شيء إلا ما علم بحرمته، ولذا صار أصلاً عاماً في الحلية في موارد الشك.

والضابطة في فهم ذلك العرف، والشاهد عليه الوجدان، فكل لفظ لم يظهر منه غير معناه عرفاً كان نصاً. هذا من حيث أصل المعنى، وقد يطلق الأصوليون والفقهاء لفظ النص على ألفاظ الكتاب والسنة، وهو بهذا يقابل كل دليل لبي من إجماع أو عقل أو سيرة، وهو شائع الاستعمال في كلماتهم، وهذا المعنى يشمل الظاهر والمجمل أيضاً، ووجه إطلاق النص عليه يعود لإحتمالين: هما ارتفاع المضمون بسبب الجهة المولوية الإلهية، أو تقييد المعنى بالألفاظ باعتبار أن الألفاظ قوالب للمعاني فتكون مرتفعة ظاهرة فيها، بخلاف الدليل اللبي فإنه لا قالب له يقيده ويضيق منه، ولذا يقولون نص العبارة كذا، ونص الفقرة كذا، باعتبار أن المعنى ظاهر ومقيد بالدلالة اللفظية فلا يزيد و لا ينقص.

ويطلق أهل الأدب لفظ النص على الكلام الذي ورد عن المؤلف بلا تغيير أو تبديل، إلا أن المعنى الأشهر والذي يدور عليه البحث في حجية الظواهر هو المعنى الذي لا يتطرق إليه احتمال الخلاف.

## الثاني: الظهور

وهو أقرب المراتب إلى النص، وقد مر تعريفه فيها تقدم، ونكتفي هنا بالإشارة إلى خصوصياته وهي ثلاث:

<sup>(</sup>۱) تقريرات المجدد: ج٤، ص٢٠١؛ بداية الوصول: ج٦، ص٣٢٢؛ ج٧، ص٦٦؛ عناية الأصول: ج٣، ص٣.

الأولى: أن المعنى الظاهر، ما كان ظهوره غالباً على غيره عند العالمين باللغة، ولكن لا ينفي احتمال الخلاف، كما في قوله تعالى: ﴿فَأَقِيمُوا الصَّلَاةُ ﴾ (١) فإن صيغة الأمر ليست نصاً في الوجوب بل ظاهرة فيه ظهوراً قوياً أو غالباً، ولذا يقترن هذا المعنى باحتمال أن يكون المراد منه الاستحباب أو الإباحة مثلاً، ومن الواضح أن احتمال الخلاف هنا عقلي؛ لأن العقل يحتمل دائماً أن يكون المعنى الظاهر غير مراد، إلا أن المدار في حجية الظواهر على الأسلوب العقلائي لا العقلي، والعقلاء لا يعتنون باحتمال الخلاف وإن افترضه العقل؛ لأن طريقتهم قائمة على الأخذ بالمعنى الظاهر والإعراض عن المعنى المحتمل، وهذه نكتة مهمة في تعيين حقيقة الظهور ومنشأ اعتباره.

الثانية: أنه يفيد الظن القوي بالدلالة، ولذا لا يكون حجة في نفسه إلا إذا استند إلى دليل، ومن هنا استدلوا على حجيته بالسيرة العقلائية أو بغيرها من الوجوه على ما عرفت؛ لأن حجية الظن ليست ذاتية، بل تابعة للجعل والاعتبار على المشهور.

الثالثة: أنه يقع طرفاً في التعارض بين الأدلة، فإذا قابله دليل أقوى في الظهور يؤول بحسب مفاد الدليل الأقوى كما حقق في مباحث الجمع الدلالي. كما في قوله عليها في قوله عليها في قوله عليها في قوله عليها في الرجل والنار ... بين يديه (٢) المعارض بقوله عليها في الرجل وفي المعارض بقوله عليها في الرجل وفي المعارض بالمعارض المعارض الم

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>۲) الفقیه: ج۱، ص۲۰۱، ح۷۲۰؛ الاستبصار: ج۱، ص۳۹۹، ح۱۰۱؛ التهذیب: ج۲، ص۲۲، ح۲۰۱؛ الوسائل: ج۰، الباب ۳۰ من أبواب مكان المصلي، ص۷۲۱، ح٤.

قبلته نار (() فإن مدلولي الحديثين بحسب ظاهر الأمر متعارضان لأن الأول يجيز والثاني يمنع، إلا أن أحدهما أقوى ظهوراً من الآخر، فلذا يتصرف في دلالته.

ومن الواضح أن قوله (لا بأس) نص في الجواز، بينها (لا يصلي) صيغة نهي وهي ظاهرة في التحريم، والنص يتقدم على الظهور، ويوجب حمل ما ظاهره التحريم على خلاف ظهوره فيحمله على الكراهة، ونلاحظ أن منشأ هذا الجمع الدلالي هو قوة الظهور وتقديم الأقوى على الأضعف.

وبهذا يتضح أن الظهور لا يخضع لحالة واحدة، بل يختلف في الشدة والضعف، فقد يكون اللفظ ظاهراً في معنى وقد يكون أقوى ظهوراً، ولذا عبروا عنه بالظاهر والأظهر، ومنشأ كل ذلك هو الأنس الذهني أو وجود المناسبات المحتفة بالكلام.

فمثلاً: إذا حلف على أن لا يأكل اللحم فإن المنصر ف أو لا إلى الاذهان هو لحم الأنعام لا لحم الطير، وإذا حلف أن لا يأكل البيض فإنه يفهم منه بيض الدجاج لا بيض الأسماك، أو حلف أن لا يأكل الرؤوس فإنه لا يفهم منه رؤوس الدجاج والأسماك وإنما رؤوس الأغنام.

ولذا قالوا بعدم الحنث فيها إذا أكل الطير وبيض السمك ورؤوس الدجاج، والسبب في ذلك هو قوة الظهور، فإن اللحم بحسب المدلول

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج٣، ص٣٩١، ح١٥؛ الاستبصار: ج١، ص٣٩٦، ح١٥١؛ التهذيب: ج٢، ص٢٢٥، ح٨٨٠؛ الوسائل: ج٥، الباب ٣٠ من أبواب مكان المصلي، ص٦٦٦، ح٨٢٨.

اللغوي والعرفي وإن كان يشمل لحوم الطير إلا أنه ظاهر في اللحوم الحمراء ونحوها كلحم الدجاج؛ للأنس الذهني الواقع بين هذا اللفظ والمعنى، كما أن المناسبات المحتفة أوجبت ظهور لفظ البيض ببيض الدجاج ولو لكثرة وجوده أو فائدة أكله ونحو ذلك، وكثرة الاستعمال في رؤوس الأغنام أوجب الانصراف إليها بحيث يكون ظهور اللفظ فيها أقوى.

والحاصل: أن الظاهر هو الحجة في مقام التنجيز والإعذار، فإذا انعقد للفظ ظهور أخذ به وننفي احتمال الخلاف بالبناء العقلائي لا بالحكم العقلي؛ لوضوح أن العقل يحتمل الخلاف في كل ظهور، إلا أن العقلاء لا يعتنون به.

وإذا وقع تعارض بين ظهورين قدم الأقوى ظهوراً.

### الثالث: المجمل

وهو الموجز من الكلام. يقال له ذلك؛ لأنه يجمع الكلام عن تفرق فيتضمن أكثر من معنى ولا يعلم المراد منه في مقابل المفصّل والمبيّن والجملة هي جماعة كل شيء، ومنها: قولهم باع الشيء جملة أي متجمعاً لا متفرقاً "، وقوله تعالى: ﴿وقَالَ اللّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً (") أي مجتمعاً لا كما أنزل نجوماً مفترقة "، وفي المصطلح الأصولي يطلق المجمل على كل ما ليس بنص ولا ظاهر كالمشترك والمؤول، وهو على نحوين:

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة: ص۲۰۸، (جمل)؛ مجمع البحرين: ج٥، ص٤٤٣، (جمل)؛ المعجم الوسيط: ج١، ص١٣٦، (جمل).

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب: ص٢٠٣، (جمل)

إجمال حقيقي ينشأ من عدم ظهور المعنى من اللفظ كالقرء في آية المطلقات، فإن الاشتراك اللفظي مثلاً أوجب عدم الظهور.

وإجمال حكمي وينشأ من عدم معلومية المراد الجدي منه وإن كان له معنى ظاهر كما في قوله تعالى: ﴿وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ ﴾ فإن ما ظهر معلوم من حيث المعنى، ولكن لا يعلم بأن الاستثناء وقع لمواضع الزينة من البدن كالوجه والكفين والحنك، أو لأدوات الزينة كالكحل والخاتم ونحوهما، وتفاصيل البحث عن المجمل من حيث معناه وشروطه ومناشئه ترد في بحث المجمل والمبين فلا نطيل هنا.

ونكتفي بذكر خصوصياته وهي ثلاث:

الأولى: أن يحتمل للفظ أكثر من معنى لا يترجح أحدهما على الآخر ترجيحاً معذراً، وعلى هذا يقع التهانع بين المعاني المحتملة للفظ، ويصبح العمل به متعذراً ما لم يتضح المعنى المراد.

الثانية: أنه يفيد الشك في الدلالة، ولذا يتوقف فيه حتى يرتفع الإجمال بالتبيين، أو يؤخذ فيه بالقدر المتيقن إن كان، وإلا فالأصول اللفظية العامة أو العملية.

الثالثة: أنه محكوم بالأقوى منه دائماً نصاً كان أو ظاهراً؛ لأنهما يفسران المعنى، ويبينان المراد.

وبذلك يتضح أن الاجمال الحقيقي يختص بالعالمين باللغة، فإن الكلام عند الجاهل باللغة مجهولاً وليس مجملاً؛ لأنه لا يعرف المعنى فلا يشك في المراد.

<sup>(</sup>١) سورة النور: الآية ٣١.

كما أن المصطلحات التي تستعمل في الأعراف الخاصة كأعراف الأطباء والصيادلة والمهندسين والفقهاء ونحوهم لا تعتبر مجملات عند الجاهلين بهذا العرف.

كما يتضح بأن الإجمال من الحقائق الإضافية، فيختلف من شخص لآخر، فرب لفظ مجمل عند شخص هو ظاهر عند آخر، ومرجع ذلك إلى معرفة القرائن والجهل بها، وللبحث تفاصيل نوكلها إلى محلها، وهنا ملاحظة لا ينبغي الغفلة عنها وهي:

أن هذه المراتب الثلاث للظهور لها اصطلاحات أخرى مشتركة بين الأصوليين والمختصين بعلوم القرآن، عهد استعالها عند المتقدمين من الأصوليين وهي اليوم قليلة التداول، ولعلها أخذت من علوم القرآن، وهي: المحكم والمؤول والمتشابه، والمحكم يطلق على كل نص وظاهر، والمؤول يطلق على كل نص وظاهر، والمؤول يطلق على كل ظاهر ابتلي بالمانع فحمل على خلاف ظاهره، والمتشابه يطلق على كل مؤول أو مجمل من حيث دلالته (أ) والظاهر أن هذه الاصطلاحات الثلاثة مأخوذة من النص، فالأول والثالث أخذ من مثل قوله تعالى: (همو اللهوية وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ وَالْبَعْ عَلَمْ وَلَوْ الله اللهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ وَالْ اللهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ عَنْ الْمِنْ وَاللهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ عَبْ اللهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ عَلْمَ مَنْ اللهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ عَلْ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ اللهُ فَالرَّاسِ فَي ثلاث:

<sup>(</sup>١) انظر أنيس المجتهدين: ج١، ص٥٩٨؛ القوانين: ج١، ص٩٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٧.

الأولى: محكمة ووصفتها أماً للكتاب، ولازم معنى الأمومة أن تكون المرجع عند الحاجة، وهذا يتضمن حجيتها، ومن هنا عرفوا المحكم بها علم المراد بظاهره من غير قرينة تقترن إليه، ولا دلالة تدل على المراد به لوضوحه (۱)، وهو ينطبق على النص والظهور القوي.

الثانية: متشابهة، وهي التي يشتبه معناها فتغمض دلالتها، وقد حذر الباري عزّ وجلّ من اعتهادها، ووصف من يعمل بها بزيغ القلب أي انحرافه، ولازم ذلك أن لا تكون حجة إلاّ بعد الإرجاع إلى أم الكتاب ورفع الغموض، وعلى هذا جاء تعريفهم للمتشابه بها لا يعلم المراد بظاهره حتى يقترن به ما يدل على المراد منه لالتباسه (٢)، نحو قوله تعالى: (وَأَضَلّهُ اللهُ عَلَى عِلْم) (٣) فإن الإضلال يحتمل الفتنة ويحتمل الاختبار.

الثالثة: مؤولة، وهي الآيات التي لا يفسر المراد منها إلا بالرجوع إلى المحكم مأخوذة من التأويل أي الرجوع إلى الأصل، والمراد هنا الرجوع إلى التفسير.

ومن هنا عرف التأويل بإرجاع الكلام وصرفه عن معناه الظاهر إلى معنى أخفى منه (٤)؛ لوجود سبب مانع من المعنى الظاهر.

وكيف كان، فإن معنى المحكم ينطبق على النص والظهور، والمتشابه ينطبق على المجمل، والمؤول ينطبق على المبيَّن.

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البيان: ج٢، ص٢٣٩، تفسير الآية المزبورة.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين: ج٥، ص٢١٣، (أول)؛ وانظر مفردات الراغب: ص٩٩، (أول).

ولأن هذه مصطلحات قررها الكتاب العزيز اختصت بالتفسير وعلوم القرآن أكثر، ومن هنا اكتفى الأصوليون في مراتب الظهور بالنص والظهور والمجمل.

نعم قد يقال بأن المجمل أعم من المتشابه لأنه يشمل ما كان المتكلم فيه في مقام الإهمال، وأن كلامه وارد لبيان أصل الحكم لا تفاصيله، فإنه يقال له مجمل لا متشابه، والخطاب وإن كان له ظهور في معنى ولكن السامع يعلم عبر القرائن بوجود تفاصيل له سيتم بيانها فيها بعد، فتدبر.

١٩٦ .....المعتمد في الأصول

## المطلب الرابع: في شروط حجية الظهور

حتى يكون الظهور حجة لابد من توفر شروط:

الشرط الأول: إحراز الظهور، وهو يتم عبر معرفة الوضع اللغوي أو الاستعمال، والأصل في إحراز الظهور هو الوضع، ويتوصل إليه عبر التبادر العرفي أو مراجعة اللغة أو بعض القرائن.

وموارد الاستعمال تعرف بالتداول والمعايشة مع أهل اللغة؛ لأن الظهور لا يتحقق موضوعاً إلا عند العالمين باللغة، فالجاهل بها أو بموارد الاستعمال لا يتحقق عنده ظهور، ولو تحقق لا يكون حجة؛ لأن مدار الحجية على تطابق الإرادة الاستعمالية والجدية، وهو لا يحصل عند غير العالمين باللغة وبموارد استعمالها(۱)، ومن هنا يتعين إحراز المعنى الحقيقي للفظ أولاً؛ لأن هذا هو الأصل في الاستعمالات والذي تدور عليه الاستعمالات العرفية، فإذا شك في معنى ظاهر من لفظ أنه حقيقي أو مجازي فإنه يحمل على الحقيقة؛ لأصالة الحقيقة في الاستعمالات العقلائية.

وأما المعنى المجازي فلا يحمل عليه اللفظ إلا بواسطة القرينة، فكل معنى ظاهر من اللفظ لم تنصب قرينة على مجازيته يحمل على الحقيقة، ويكون حجة فيه.

<sup>(</sup>۱) انظر هداية المسترشدين: ج٣، ص٣١٩؛ وقاية الأذهان: ص١٥-٥١٥؛ منهاج الأصول: ج١، ص٣٤٧.

الشرط الثاني: أن يكون الظهور المحرز حاصلاً في زمان صدور الخطاب، وتظهر أهمية هذا الشرط في فهم ألفاظ الكتاب والسنة، فإن الظهور الذي ينبغي أن يحرز منها هو ما كان حاصلاً في زمان نزول الآية وصدور الرواية لا ما كان في الأزمنة المتأخرة عنها؛ لأن ذلك العرف هو الذي خوطب بالكلام، وعني بالأحكام أولاً، فالتطابق بين الإرادة الاستعالية والجدية فيه محرز، بخلاف الظهور الحاصل في الأزمنة المتأخرة فإنه وإن كان له ظهور ولكن لا يعلم بإرادة الشرع له جداً حتى يحمل كلامه عليه، فالظهور المتأخر عن زمان التشريع لا اعتبار له؛ لعدم وجود المقتضي للحجية فيه، بل ولوجود المانع؛ إذ لو اعتبر الظهور المتأخر برمس تغير الأحكام وعدم ثباتها؛ لأن الظهور قد يتبدل من عصر لآخر بحسب تبدلات تغير العرف، وهو خلاف الضرورتين العقلية والشرعية.

### وتترتب على ذلك نتيجتان:

النتيجة الأولى: وجوب الفحص عن ظهور ألفاظ الكتاب والسنة في زمان التشريع لا في زمان الاستنباط؛ لأن حجية الظهور مختصة به، وطرق الفحص عن ذلك عديدة عمدتها كتب اللغة أو القرائن الداخلية والخارجية في الآيات والروايات.

فإذا أحرزنا الظهور في ذلك الزمان وجب الأخذ به والعمل بمقتضاه، وإذا لم نحرز ذلك وجب الفحص عنه، فإذا عثرنا على ما يعين ذلك أخذنا به، ويمكن توضيحه بمثالين:

الأول: قوله تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللهُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللهُ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ﴾ (() وهي ذو القعدة وذو الحجة ومحرم ورجب، ومعنى حرم: أنه يعظم انتهاك المحارم فيها أكثر مما يعظم في غيرها، ولاسيها الحرب والقتال، وكانت العرب تعظمها بالقعود عن الحرب حتى لو أن رجلاً لقي قاتل أبيه فيها لم يهجه لحرمتها (٢) وتحديد الأشهر الحرم بالأربعة المذكورة دون غيرها وتحديد المقصود من الحرم لم يؤخذ بمقتضى عرفنا، بل عرف ذلك الزمان، فلو افترضنا أن العرف السابق تبدل أو تغيرت الأشهر الحرم أو نقص منه فإنه لا اعتبار به، بل وجمادى حمثلاً – أو أضيف لمعنى الحرم أو نقص منه فإنه لا اعتبار به، بل الاعتبار بعرف زمان صدور الخطاب لأنه معلوم المراد، فإذا علمنا بالظهور أخذنا به، وإلاّ رجعنا إلى كتب اللغة أو القرائن الأخرى لمعرفة ذلك.

والثاني: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أُوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهَا﴾ (٣).

وتوضيحه: أن الصفا في الأصل مأخوذ من الحجر الأملس، فالصفا كل حجر لا يخلطه غيره من طين أو تراب، والمروة بخلافه وهي الحجارة الصلبة اللينة، ولكنها صارا اسمين لجبلين معروفين بمكة (أ)، وبحسب هذه المعروفية عند الناس يفهم مدلول الآية لا بحسب المعنى اللغوي.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البيان: ج٥، ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر مجمع البيان: ج١، ص٤٤٣.

كما أن قوله: ﴿لاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَ الْهِ فِي الجواز والترخيص عندنا، إلا أن العرف السابق فهم منها الوجوب؛ لوجود قرائن محتفة أوجبت حمله على ذلك، فقد ورد عن الصادق السيلا: ﴿أن المسلمين كانوا يرون أن الصفا والمروة مما ابتدع أهل الجاهلية فأنزل الله هذه الآية لرد هذا التوهم ﴿(١)، بناء على بقاء الأمر على ظهوره في الوجوب حتى لدى توهم الحظر.

ومن الواضح أن الصفا والمروة لهما معالم خاصة ومحددة في الموقع والمساحة، فلو افترضنا أن الموقع الذي كان عليه قد تغير أو أضيفت إليه مساحات جديدة في هذه الأزمنة بحيث تسلب عنه صدق الطواف بهما فإنه لا يؤخذ بها، بل يكتفى بها كان معهوداً في ذلك الزمان، وقد عرفنا ذلك من اللغة والأخبار ونحوهما.

ونلاحظ من المثالين المذكورين: أن تحديد الموضوع والحكم وفهم حدود الحكم في الآيتين تم بحسب الظهور الحاصل في زمان الآية لا في زماننا، فلو تبدل العرف أو تغير فإنه لا اعتبار بهذا التبدل أو التغير.

والنتيجة الثانية: إذا أحرزنا الظهور في عرفنا من دون أن نحرز الظهور في زمان لخطاب فإنه لا يمكن العمل بمقتضى هذا الظهور إلا إذا أحرزنا وحدته، وأن ما هو ظاهر عندنا هو نفسه الظاهر في ذلك الزمان، ويمكن إحراز ذلك عبر ثلاثة طرق:

الأول: التمسك بأصالة عدم النقل؛ لأننا بعد أن أحرزنا الظهور عندنا نشك في أنه عين الظهور في ذاك الزمان أم هو ظهور منقول بسبب تبدل

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ج١، ص٥٤٥.

العرف أو تغيره، وفي مثله يمكن التمسك بأصالة عدم النقل للحكم بوحدة الظهور، وهذه الأصالة من الأصول العقلائية التي يعمل بها العقلاء لدى الشك في تبدل الشيء أو تغيره.

والثاني: وحدة الطريقة العقلائية في فهم مداليل الألفاظ.

وتقريرها: أن إجماع العلماء وأهل اللسان قائم على حجية الظاهر مطلقاً، فإذا نظروا إلى كلام صدر من متكلم إلى مخاطب يحكمون بإرادة هذا الظاهر ما لم يجدوا قرينة صارفة تمنع من العمل به، ولا يفحصون عن هذه القرينة إلا إذا احتملوا وجودها احتمالاً معتداً به، فإذ احتملوا ذلك وفحصوا ولم يعثروا على ما يوجب مخالفة الظاهر فإنهم يعملون به، وهذا الطريق يتفق مع أصالة عدم النقل من حيث النتيجة، ولكنه يفترق عنه في أمرين:

أحدهما: في المنشأ، فإن هذا الأصل وجودي يعتمد على ظاهر الحال من دون ملاحظة حالة الشك، ولذا قد يعبّر عنه بأصالة الثبات في اللغة، بخلاف أصالة عدم النقل فإنها مبنية على احتمال التبدل والتغير ونفيه بالأصل المذكور فتأمل.

وثانيهما: في سعة المدلول، فإن أصالة عدم النقل تجري في صورة إحراز الظهور في هذا الزمان والشك في تبدله عن الزمان السابق، وعليه فهي تقوم في الموارد التي نحتمل وجودها في الزمان السابق، وأما الموارد التي نعلم بعدم وجودها في تلك الأزمنة فلا تجري فيها، وتجري فيها أصالة وحدة الطريقة العقلائية؛ لأن ما يستظهره العرف في هذا الزمان هو عين ما يستظهره العرف في ذاك الزمان؛ لعدم اختلاف الأسلوب العقلائي في يستظهره العرف في ذاك الزمان؛ لعدم اختلاف الأسلوب العقلائي في

الحوار بين الماضي والحاضر والمستقبل؛ للاشتراك في العلة والغرض، نظير وحدة الطريقة العقلائية في وضع نظام السير والمرور، ووضع نظام البيع والشراء والنكاح والتعليم والحكم والدولة ونحو ذلك من أساليب يقتضيها الطبع العقلائي، فإنها تشترك من حيث أصل النظام والحاجة إليه، فلذا لا يختلف حالها بين الماضي والحاضر والمستقبل وإن كان ربها تختلف في بعض التفاصيل التي لا تغير المضمون.

ومن هنا نقول: إن هذه الطريقة هي الأساس في تطبيق العناوين العامة أو المطلقة على مصاديقها الجديدة، فإن قوله: ﴿أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾ (١) ينطبق على جميع العقود الحادثة في هذه الأزمنة، ولذا يستند إلى عموم الآية، ويحكم بوجوب الوفاء بها إلا ما علم بطلانه.

ولا تختص دلالة الآية بالعقود التي كانت في زمان التشريع فقط، والسر في ذلك هو أن العرف العقلائي يستظهر وحدة العرفين، وأن دلالة الآية على العقود الموجودة في ذلك الزمان من باب الانطباق المصداقي لا الحصري، فلذا يعممون الدلالة لكل عقد مستوف لشروطه، والضابطة هو الظهور، والعرف يستظهر سعة المدلول بحيث لا تتحدد بالمصاديق الموجودة في زمان النزول.

ونلاحظ أن هذه السعة في التطبيق ناشئة من وحدة الطريقة العقلائية في فهم الألفاظ وظهورها، وهذه الطريقة أوسع من أصالة عدم النقل.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١.

والثالث: الاستصحاب القهقري، بناء على حجيته، بدعوى أن الاستصحاب يجري في كل يقين لحقه شك بغض النظر عن زمان المتيقن والمشكوك، وفيها نحن فيه لو علمنا بأن لفظ الصفا والمروة ظاهر في الجبلين وشككنا في ظهوره في زمان نزول الآية فنحكم ببقائه إلى ذلك الزمان؛ لأنه متيقن الحدوث مشكوك الارتفاع فتأمل.

والحاصل: أن حجية الظهور مختصة بها كان في زمان صدور الخطاب، فإذا علمنا به تعين الأخذ به وإلا وجب إحرازه عبر الظهور عندنا بواسطة واحدة من الطرق الثلاثة المتقدمة.

الشرط الثالث: أن يكون الظهور المحرز نوعياً لا شخصياً، أي أن المعنى يكون ظاهراً عند عموم أهل اللغة وليس عند شخص لوجود قرينة خاصة به، والسر في ذلك يعود لوجوه:

أحدها: أن حجية الظهور ناشئة من سيرة العقلاء وبنائهم على العمل بالظواهر وترتيب الأثر عليها في مقام التنجيز والإعذار على ما هو المشهور، وهذه السيرة نوعية لا شخصية.

وثانيها: أن مفاد الحجية هو أن يكون المعنى ظاهراً عند طرفي المحاججة حتى يصح الاحتجاج والتخاصم، ولولا ذلك لم يكن وجه لهما، ولازم ذلك أن تكون حجية الظهور عامة فتشمل الظهورات التي يفهمها عموم العقلاء، ويحتجون بها، لا الظهورات الخاصة عند بعض الأفراد.

وثالثها: أن الظهور النوعي مستقر عند عموم أهل اللغة، بخلاف الظهور الشخصي فإنه يتبع حالة الأشخاص ومستوياتهم والقرائن المتوفرة

لديهم، ومن هنا قيدنا مراتب الظهور الثلاثة -أي النص والظهور والإجمال بالعالمين باللغة، فلو دارت الحجية على الظهور الشخصي لزم منه الخلف ونقض الغرض؛ لعدم إمكان التفاهم أو الاحتجاج في شيء بسبب اختلاف حالة المخاطِب والمخاطَب وانتفاء الضابطة العامة التي يحتكم إليها الجميع.

ولأمكن للعبد أن يتخلف عن امتثال أوامر المولى بحجة عدم استظهار ما أراده المولى، ولو فتح هذا الباب لتعذر ثبوت الشريعة والاحتجاج بها على أحد، وصارت مفاهيم الدين وقوانين الشريعة بيد الأفراد يفسر ونها كها يشاؤون، ويصبح طريق العمل بالرأي مشرعاً ومثله يقال في التعاليم والقوانين العقلائية، وهو مما يقطع ببطلانه، وبهذا يتضح أن دعوى بعض الباحثين عدم ثبات الشريعة وتغيرها بحسب الزمان والمكان ونحو ذلك قد يرجع إلى عدم فهم الضابطة الصحيحة في حجية ظهور ألفاظها وإرجاعها إلى الظهورات الشخصية، والحال أن الضابطة هي الظهور النوعي، فهو الذي يحقق موضوع الظهور، ويصح الاحتجاج به على عامة المكلفين من أهل اللغة. نعم قد يتخذ الظهور الشخصي طريقاً لإحراز الظهور النوعي بلحاظ وحدة الطريقة العقلائية المتقدمة، فيكون حجة لا من باب أنه ظهور الغربي، بل نوعي، ويمكن توضيحه بمثل قوله المالية في النبي عن الغربي، فإن الغرر عند السامع ظاهر في التدليس والخديعة في المعاملة الغرر في النبي من الملاً وهو لا يرى الظهور عنده شخصياً بل نوعياً ناشئاً من كونه من أهل

<sup>(</sup>١) المكاسب والبيع: ج٢، ص٤٦٤؛ مستدرك العروة: ج١١، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر عوائد الأيام: ص٨٣، عائدة (٨).

اللغة، ويفهم مداليل ألفاظها، ففهمه لمعنى الغرر يشترك فيه الجميع، فلذا يرتب الأثر عليه في التنجيز والإعذار.

ولو شك بأن الظهور النوعي الحاصل لديه كان موجوداً في زمان صدور الرواية أم لا؟ فإنه يحكم بوحدته استناداً لوحدة الطريقة العقلائية أو أصالة عدم النقل ونحوهما.

والخلاصة: أن الظهور الشخصي حجة على صاحبه فقط، وأما الظهور الذي عليه مدار البحث في فهم مداليل الألفاظ هو الظهور النوعي الذي يفهمه عموم أهل اللغة، ويكون حجة عليهم أجمعين. نعم قد يقع اختلاف بين أهل اللغة في وجود الظهور، نظير صيغة (الأمر) فإنه قد يستظهر منها بعض أهل اللغة الوجوب، وبعضهم يستظهر مطلق الطلب، وحيئذ يكون الظهور حجة على مدعيه، وهذا الاختلاف ليس من باب الاختلاف في الظهور الشخصي، بل إن كل واحد من المختلفين يدعي الظهور النوعى كذلك.

فالظهور النوعي لا يستلزم الإجماع على الظهور، بل قد يقع الاختلاف فيه؛ لأن منشأه الوجدان بها أنه مرآة تعكس الفهم العام، ومن هنا ينقطع النزاع بين أطراف الدعوى، ويأخذ كل طرف بها هو ظاهر عنده، وتكون عهدة الظهور على مدعيه. هذا في مقام الإثبات والتنجيز والإعذار.

وأما في مقام الثبوت فإنه قد يكون أحد الطرفين مخطئاً أو كلاهما، ولكن خطأهم لا يضر بحجية الظهور.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ......

ويتحصل من كل ما تقدم عدة نتائج:

الأولى: أن مدار البحث عن حجية الظهور بعد إحرازه بواسطة العرف واللغة. على الظهور النوعى لا الشخصى.

والثانية: أن الظهور الشخصي يمكن أن يكون طريقاً لإحراز الظهور النوعي.

والثالثة: أن الاختلاف في الظهور يعود إلى الظهور النوعي، فلذا يكون حجة على مدعيه، وهو أحد أسباب الاختلاف في الفتوى والاجتهاد.

الرابعة: أن المقصود بالظهور النوعي هو ما كان كذلك في زمان صدور الخطاب، وإذا شك فيه يجرز بواحدة من الطرق المذكورة.



# المبحث الثالث في حدود حجية الظهور واختلاف الأقوال فيها

وفيه تمهيد ومطالب:

المطلب الأول: في حجية الظهور مطلقاً

المطلب الثاني: تفصيل الميرزا القمي المُنِيُّ في حجية الظهور المطلب الثالث: قول الأخباريين في حجية الظهور ومناقشته

المطلب الرابع: في إنكار ثمرة ظواهر الكتاب ومناقشته



## تمهيد: في ملامح البحث

اتفق الأصوليون تبعاً لاتفاق العقلاء على حجية الظهور، ولا يوجد من أنكر ذلك، وإنها اختلفوا في حدود حجيته على أقوال عديدة، فذهب بعضهم إلى إطلاق الحجية بلا قيد أو شرط، وذهب بعضهم إلى أن اشتراطها بعدم حصول ظن على خلافه، وثالث اشترط حصول ظن على وفاقه، وقد حكى الشيخ الأعظم و هذين القولين عن بعض معاصريه (۱) وفاقه، وقد حكى الشيخ الأعظم و المناهل أخرى لا يهم التعرض إليها (۱) ومقصودهم من اشتراط حصول الظن بالوفاق أن يظن السامع بأن المتكلم ومقصودهم من اشتراط حصول الظن بالوفاق أن يظن السامع بأن المتكلم أراد ظاهر الكلام واقعاً، فلو ظن غير ذلك أو لم يحصل ظن له فإنهم لا يعدون الظهور حجة، وأما اشتراط عدم الظن بالخلاف فالمقصود به أن السامع إنها يعتبر الظهور حجة عليه فيها إذا لم يظن بأن المتكلم أراد خلافه؛ لأن حصول هذا الظن عنده يمنع من حجيته، وهذا الشرط أوسع دلالة من الشرط الثاني فتأمل.

وذهب الأخباريون منا إلى أن حجية الظهور شرعاً مختصة بألفاظ السنة، وأما ألفاظ الكتاب فلا، بل حكي عن الأمين الاسترابادي أنه أضاف إلى ظواهر الكتاب ظواهر السنن النبوية، ومنع من استنباط الأحكام من

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص٠١٧؛ منتهى الدراية: ج٤، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) انظر عناية الأصول: ج٣، ص١١٥؛ منهاج الأصول: ج١، ص٢٥٤؛ أنوار الأصول: ج٢، ص٣٦٦–٣٢٧.

ظواهرهما ما لم يرجع فيهما إلى أهل الذكر المهلك (١) وعليه تختص حجية الظواهر بألفاظ الأئمة والصديقة الطاهرة الهلك لاغير.

هذا وذهب بعض الأصوليين كالميرزا القمي التي على ما نسب إليه إلى أن حجية الظهور مختصة بمن قصد إفهامه، وهو في الغالب المشافه بالتخاطب، وعلى هذا الأساس ضيق من دائرة حجية ظواهر ألفاظ الكتاب والسنة، وخصصها بالمشافهين، لأنهم المقصودين بالإفهام (أ) ولأجل تمحيص الحق في المسألة لابد من استعراض هذه الأقوال وأدلتها والنظر في آثارها ولوازمها في ضمن مطالب:

<sup>(</sup>۱) أوثق الوسائل: ص٧٦؛ وانظر الوسائل: ج٢٧، الباب ١٤من أبواب صفات القاضي، ص٢٠؟ الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) الأصول: ج٥، ص١٤٨.

# المطلب الأول: في حجية الظهور مطلقاً

والبحث فيه يقع في أمور:

## الأمر الأول: في استعراض القول وأدلته

اختار جماعة منهم الشيخ (۱) والآخوند (۲) يُولِي الله المشهور (۳) القول بحجية الظهور مطلقاً، ولازمه وجوب العمل بمقتضى ظاهر اللفظ والاحتجاج به سواء نشأ الظهور من الوضع أو من القرائن المحتفة، وسواء كان الظهور في ألفاظ الكتاب أو السنة أو سائر الاستعالات العقلائية، ومرادهم من إطلاق الحجية عدم الاعتناء بالظنون الشخصية أو النوعية التي تقع في مقابله فتوجب الظن بإرادة المتكلم له، أو الظن بعدم ذلك، فكل ظهور يحصل من الكلام هو حجة ويجب العمل بمقتضاه. نعم تستثنى منه صورتان وهما: العلم بعدم إرادة الظاهر أو العلم بإرادة خلافه.

وهذا الاستثناء تارة يكون موضوعياً كما في قولهم: ﴿العلماء ورثة الأنبياء﴾ (٤) فإن لفظ الوراثة يقتضي أن يكون الأقرب منزلة إلى الأنبياء من العلماء هم ورثتهم، وليسوا إلا العلماء الربانيين، وهم علماء الشريعة، نظير الفقهاء العدول، لا علماء الطب أو النحو أو المنطق ونحوها، ولفظ العلماء

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول: ج١، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٩٤١.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ج١، ص٣٢، ح٢؛ أمالي الصدوق: ص١١٦، ح٩٩.

وإن كان جمعاً محلى باللام يفيد العموم، إلا أنه لم يرد منه ذلك، بل الخصوص، وهم العلماء الفقهاء فقط، ونلاحظ أن العلم بعدم إرادة العموم من اللفظ العام منع من انعقاد الظهور في العموم، بل أوجب انصرافه إلى معنى خاص، فلذا يكون حجة فيه.

ونلاحظ هنا أن العلم بعدم إرادة العموم أفاد قرينة متصلة تمنع من انعقاد الظهور، ولذا أسميناه بالاستثناء الموضوعي، ويكون حجة فيها علمنا بأنه مراد.

وتارة يكون الاستثناء حكمياً؛ لوجود قرائن منفصلة توجب حمل اللفظ الظاهر في العموم على خلاف ظاهره، كما في قوله: ﴿أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأُولِي الأمر مِنكُمْ ﴾(١) فإن المراد من أولي الأمر هم الأئمة المعصومون المنظمية على المعصومون المنظم المناداً إلى الأمر.

وهذا العلم نشأ من قرينة إطلاق الأمر بالطاعة التي تقتضي أن يكون المطاع معصوماً، والروايات العديدة التي فسرتهم بذلك، ومع وجود العلم بالمراد يحمل لفظ (أولي الأمر) عليهم المهم المهم المناه فلذا يختص وجوب الطاعة المطلقة بهم وإن كان اللفظ من ألفاظ العموم الذي يمكن أن ينطبق على الأمراء والعلماء وأهل الحل والعقد كما يقوله الجمهور (٢).

ونلاحظ أن العلم بالمراد منع من حجية الظهور في العموم، وخصصه بالخاص، فهو من قبيل اللفظ العام الذي يراد به الخاص، وربما يكون من

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الواحدي: ج١، ص٢٧١؛ تفسير السمعاني: ج١، ص٤٤؛ تفسير البغوي: ج١، ص٤٤٤.

اللفظ الخاص الذي يراد به العام كما في الخطابات الموجهة أولاً لرسول الله عَيْدًا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ (٢) وَ (إِنَّا أَيُّمَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنافِقِينَ (٢) إلى غير ذلك، فإن الأمر وإن كان موجها لرسول الله عَيْدَا إلا أنه نشأ من جهة كونه الزعيم للأمة، أو من جهة أنه المبلغ والهادي، وليس لأجل حصر التكليف به، فلذا يحمل الأمر الموجه إليه عَيْدًا على أنه أمر للأمة أيضاً.

والحاصل: أن معنى حجية الظهور مطلقاً هو الأخذ بها هو ظاهر الكلام بغض النظر عن الموانع المحتملة، سواء كانت مظنونة أو محتملة.

ويستدل لهذا القول بوجوه:

الوجه الأول: قيام السيرة العقلائية على الاعتباد على ظواهر الألفاظ مطلقاً في مقام التنجيز والإعذار وعدم الاعتناء بالاحتبالات المخالفة، وهي متصلة بزمان المعصوم التيلام، وقد أحرز إمضاؤها بواسطة عدم وصول ما يدل على مغايرة الشرع لهذه الطريقة، أو ما يدل على الردع عنها؛ لكونها من قبيل ما لو كان لبان؛ إذ لو كان مخالفاً لها ولم يردع عنها كان ناقضاً لغرضه، ومخالفاً للحكمة.

الوجه الثاني: حكم العقلاء بحسن العمل بالظواهر وقبح مخالفتها وإن كانت هناك ظنون أو احتمالات تنافيها، ولذا لا يجدون للعبد عذراً فيما إذا أمره المولى بالصلاة إذا لم يمتثل مدعياً بأنه ظن أن المولى لا يريد الصلاة بل الدعاء والاستغفار مثلاً، كما لا يجدون للمولى عذراً إذا حاسب العبد على

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية ٧٣.

امتثاله للصلاة محتجاً عليه بأني ما أردت الصلاة بل الدعاء، وما ذلك إلا لأنهم يجدون بأن ظواهر الألفاظ حجة مطلقاً بغض النظر عن الظنون الشخصية أو النوعية بالخلاف أو الوفاق.

ولو كانت الحجية مشروطة بها ذكر لانسد باب الاحتجاج، وتعذرت الحجج.

وربها يشكل عليه بأنه أخص؛ لأن العقلاء إنها يعملون بمقتضى الظهور مطلقاً في الأوامر الصادرة من الموالي، وأما في الأمور الراجعة إلى معاملاتهم الخاصة فيعملون بالظواهر بشرط الوثوق بها وحصول الظن بإرادة المتكلم لها، كها يلحظ هذا في وصاياهم وأقاريرهم ورسائلهم، فإن الأب إذا أرسل ولده إلى السوق وأمره أن يشتري اللحم وظن الولد بأنه لا يريد اللحم الأحمر فإنه يتوقف عن شرائه، ويسأل الوالد عن مراده، أو يشتري له اللحم الأبيض، ومعنى ذلك أنه لم يعمل بها هو ظاهر اللفظ، بل يعمل بمقتضى ظنه، بخلاف الأمر فإنهم يأخذون بمقتضى ظاهر اللفظ، ولا يعتنون بالظنون المخالفة.

#### وفيه:

أولاً: أنه لا يستند إلى وجه وجيه؛ لعدم وجود فرق فارق بين ظهور الأوامر وسائر الخطابات للاشتراك في العلة والاعتبار.

وثانياً: أن الملحوظ في السيرة العقلائية هو الاعتماد على الظواهر مطلقاً، فالقول بالتفصيل المذكور يفتقر إلى دليل.

الوجه الثالث: النصوص، نظير قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ (() وقوله النَّلِ : ﴿إنا -معاشر الأنبياء - أمرنا أن نكلّم الناس على قدر عقولهم ﴾ (() فإن الآية نصت على أن كلام الرسول يطابق لسان القوم ولا يخرج عنه، والرواية تنص على أن الأنبياء مأمورون على أن يكلموا الناس على قدر عقولهم لا ما كان فوق عقولهم؛ لاستلزامه نقض الغرض منه، ولا ما يكون أقل من عقولهم؛ لاستلزامه اللغوية ونقض الغرض من جهة أخرى، فيتعين أن يكون الكلام بحسب ما يفهمونه ويدركونه، وليس ذلك إلا الظهور.

والملحوظ أن الشرع في مثل هذه النصوص لم يعلق حجية الظهور على شرط أو قيد كالظن بالوفاق أو عدم الظن بالخلاف، بل أطلق الاعتبار، فيكشف عن الإطلاق في الحجية وصحة اعتباده في مقام التنجيز والإعذار.

ونستخلص من الوجوه المذكورة نتيجتين:

الأولى: أن حجية ظواهر الألفاظ معتبرة شرعاً بنحو مطلق بلا فرق بين ظواهر ألفاظ الشرع من الآيات والروايات وبين غيرها.

والثانية: أن هذه الحجية تعبدية ناشئة من الأدلة الخاصة التي استثنت ظواهر الألفاظ من عموم أدلة حرمة العمل بالظن بنحو التخصيص والخروج الحكمي.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١، ص٢٣، ح١٩ أمالي الصدوق: ص٤٠٥، ح٦٩٣.

ولكن ربها يقال بأن حجيتها عقلية من باب العلم واليقين، فتخرج موضوعاً عن أدلة حرمة العمل بالظن، ولا يبقى مجال للإخلال بإطلاق الحجية بدعوى اشتراطها بالظن بعدم الخلاف أو بالظن بالوفاق، ومرادهم من العلم هو الوثوق والاطمئنان العقلائي الذي يعد عرفاً من مراتب العلم على ما تقتضيه مناسبة الحكم والموضوع؛ لوضوح أن فهم مداليل الألفاظ يدور على الوثوق العقلائي لا الدقة العقلية.

ويمكن تقرير هذه الدعوى بتقريرين:

التقرير الأول: أن حكمة الحكيم تقتضي أن يحمل كلامه على مقتضى ظهوره، وأنه مراد جداً له ما لم ينصب قرينة على خلافه؛ إذ يقبح عليه أن يوجه خطاباً له ظهور في معنى ويريد خلافه من غير أن ينصب قرينة على مراده، وعليه فإن الظهور وإن كان يفيد الظن بالمراد ولكن إذا انضمت إليه هذه القرينة الحالية فإنها توجب الجزم واليقين به، فتكون حجة من باب العلم، وعلى هذا ينتفي الظن بعدم الخلاف أو الظن بالوفاق موضوعاً؛ إذ لا يجتمع العلم بالمراد مع الظن بعدم إرادة ما يخالف الظاهر؛ لأنه خلف، أو الظن بإرادة الظاهر؛ لأنه تحصيل للحاصل.

وتظهر ثمرة القول في ألفاظ الكتاب والسنّة، فإنه ما دام لم ينصب الشرع قرائن توجب حملها على خلاف ظهورها فإن ظواهرها تكون حجة، وتبطل سائر الأقوال المذكورة، ولكن يرد عليه إشكالان:

الأول: أنه أخص؛ لأن البحث في حجية ظواهر الألفاظ مطلقاً لا ما يخص الكتاب والسنّة فقط.

والثاني: أنه إن تم يستلزم أن تكون حجية الظواهر مختصة بالمشافهين الحاضرين في مجلس الخطاب، ولا يعم غيرهم؛ لأن العلم بعدم نصب القرينة على الخلاف مختص بهم، وأما الغائبون فيحتملون وجود القرينة على الخلاف، ولكنها لم تصل إليهم، وحينئذ لابد وأن يضموا إلى الظهور أصالة عدم القرينة ونحوها من الأصول لكي يحرزوا المراد، وهي من الأصول الظنية.

نعم إذا خصصنا البحث بها يهم الفقيه والأصولي وهو فهم دلالة الكتاب والسنّة فإن التقرير يجدي في إثبات الحجية المطلقة، واختصاص الحجية بالمشافهين لا يضر في مقام العمل؛ لإمكان تعميم الحجية إلى غيرهم يتم بواسطة قاعدة الاشتراك ونحوها على ما ذهب إليه المشهور (١).

التقرير الثاني: ذكره بعض الأعلام والتزم به (۱) ، ويبتني على تصنيف الكلام. وخلاصته (بتوضيح وإضافة): أن الكلام الصادر من المتكلم له صور ثلاث:

الأولى: أن لا يقصد به الحكاية عن معنى، ولا تفهيم معنى أصلاً، كالكلام الصادر من النائم، أو كلام من أراد أن يعرف نبرة صوته.

والثانية: أن يقصد به تفهيم معنى وإيجاده في ذهن السامع ولكن لا يريده جداً، نظير كلام الهازل أو المعلم إذا ضرب مثالاً للمتعلمين ونحو ذلك، فإنه يريد إيصال المعنى إلى الذهن بالإرادة الاستعمالية التفيهيمة ولا يريده بالإرادة الجدية.

<sup>(</sup>١) انظر مفاتيح الأصول: ص٩.

<sup>(</sup>٢) انظر منتقى الأصول: ج٤، ص٩٠١-٢١٠.

والثالثة: أن يقصد المعنى الظاهر ويريده بالإرادة الجدية الواقعية، فيريد الحكاية عن الواقع في الكلام الجدي، ويريد الإنشاء في الكلام الإنشائي، وقد تقدم بعض الكلام عن أقسام هذه الدلالات الثلاث، وأما من حيث الحجية والاعتبار فالدلالة الأولى خارجة عن موضوع البحث؛ للجزم بإن المتكلم لا يريد المعنى ولم يقصده فلا ريب في عدم حجيته.

وأما الثانية فلا شك في حجيتها؛ لوجود قرينة حالية تفيد الجزم بإرادة ظهور الكلام دفعاً لمحذور الخلف.

وتوضيح ذلك: أن المتكلم إذا أطلق الكلام وأراد تفهيم السامع وإيجاد المعنى في ذهنه فإن العقل والعقلاء يحملون كلامه على ظهوره، ويعملون بمقتضاه ما دام لم ينصب قرينة على عدم إرادته لذلك؛ إذ إن إرادة غير المعنى الظاهر مع عدم نصب ما يدل عليه ينقض كونه في مقام التفهيم.

فظهور المعنى من اللفظ مع عدم وجود ما يدل على عدم إرادته يوجب القطع بإرادته عقلائياً، وإلا كان المتكلم خارجاً عن الأسلوب العقلائي، وناقضاً لغرضه، وبذلك يتضح الحكم في الصورة الثالثة؛ بداهة أن إطلاق المتكلم الكلام الذي له ظهور في معنى بقصد تفهيم المعنى وإرادته جداً مع عدم نصب قرينة على الخلاف يوجب القطع بأن المدلول الاستعمالي للكلام هو المدلول الجدي.

وعلى هذا الأساس قالوا بأصالة التطابق بين الإرادة الاستعمالية والجدية ما دام لا يوجد ما يدل على العدم.

والحاصل: أن حجية ظواهر الألفاظ تستند إلى تطابق الدلالتين، وهو يفيد الجزم بالدلالة لا الظن، ولازمه أن تكون حجية الظواهر ذاتية لا جعلية اعتبارية، وعقلية لا تعبدية، كما أنها تفيد العلم بالمراد، وعليه لا يبقى معنى لاعتبار الظن بالوفاق أو عدم الظن بالخلاف.

وهذا التقرير يمتاز عن التقرير الأول بأنه يفيد حجية ظواهر الألفاظ مطلقاً، ولا يخصها بظواهر ألفاظ الشرع ولا بالمشافهين منهم، ولكن قد يرد عليه بأنه أخص من المدعى؛ لأنه لا ينطبق في موارد احتمال التقية أو احتمال الغفلة عن نصب القرينة.

**وبيان ذلك**: أن دعوى القطع بالمراد الجدي مبنية على ثلاثة أركان: الأول: وجود ظهور للكلام.

الثاني: كون المتكلم في مقام التفهيم للمعنى الظاهر.

الثالث: عدم نصب قرينة على خلاف هذا الظهور.

والأول يمكن إحرازه بالوجدان، إلا أن الآخرين لا يمكن إحرازهما بالقطع دائماً، بل أحياناً، وعليه يكون التقرير المذكور مفيداً للقطع بالمراد في بعض الصور لا جميعها؛ إذ هناك حالتان لا يمكن إحراز الظهور فيهما بالقطع، بل بالظن.

الحالة الأولى: إذا شك في أن المتكلم في مقام بيان المراد الواقعي أم في مقام التقية.

والحالة الثانية: إذا شك في أن المتكلم لم ينصب قرينة على الخلاف بسبب غفلته عن ذلك.

ومع هذين الاحتمالين لا يمكن الجزم بالمراد الجدي، بل نتمسك بحجية الظهور بأصلين ظنيين هما: أصالة عدم التقية وأصالة عدم الغفلة، وهما من الأصول العقلائية لا استصحاب العدم الأزلى.

وبيان الأول: أن العقلاء إذا لاحظوا أن المتكلم في مقام بيان مراده الواقعي واحتملوا أنه لا يريد ذلك لا يعتنون بهذا الاحتمال، ويحملون كلامه على بيان الواقع، فإذا ادعى بأنه كان خائفاً أو هازلاً ونحو ذلك لا يقبلون ذلك منه إلا بقرينة، وهذا الأصل قد يعبر عنه بأصالة الجهة، باعتبار أن الدليل اللفظي يتضمن ثلاثة عناصر هي: السند والجهة والدلالة أي الظهور، فإذا أحرزوا اعتبار السند والظهور وترددوا في أن الظهور ورد لبيان الواقع أم لدواع أخرى كالتقية ولا توجد قرائن تثبت ذلك فإنهم يتمسكون بأصالة الجهة الواقعية لا غيرها، وبهذا البيان يتضح معنى أصالة عدم الغفلة.

وتقريره: أن العقلاء يكتفون في مقام التنجيز والإعذار بظاهر الكلام، ولا يعتنون باحتمال وجود القرينة إلا إذا علموا بوجودها؛ لأن الأصل عندهم أن المتكلم الحكيم لا يغفل عن بيان مراده، كما لا ينسى ما يريد.

ونلاحظ من هذين البيانين أن العلم بالمراد الجدي للمتكلم لم ينشأ من ظاهر الكلام، بل من انضهام أصالة الجهة وأصالة عدم الغفلة، وهما من الأصول الظنية باتفاق الكلمة، ولازمه أن تكون الدلالة الظهورية كذلك؛ لأن النتيجة تتبع أخس المقدمات.

وبذلك يتضح أن دلالة الظاهر على المراد الجدي ليست قطعية، بل ظنية؛ لكونها مستندة إلى مقدمات ظنية.

وفيه: أن هذا الإشكال يرد على مسلك الشيخ النين ومن تبعه الذين التزموا بأن أصالة الظهور ترجع إلى الأصول العدمية، كأصالة عدم القرينة وعدم الغفلة وعدم التخصيص والتقييد ونحوها أم وأما على مسلك الآخوند التخويد التخويد أصل أصيل في الكلام ويستند إلى الفهم العرفي لا الأصول العدمية والمختمية فيكفي في إحراز الظهور والجزم بالمراد منه حصول الظهور، والعقلاء يتبعون هذا الظهور ما لم ينصب المتكلم قرينة معلومة على الخلاف. هذا وقد مر تفصيل هذا الخلاف مع الحلول التي ذكرت للجمع بين القولين فراجع.

والحاصل: أن الدلالة الظهورية على المراد الواقعي للمتكلم سواء كانت ظنية أو قطعية فإنها تفيد حجية الظهور مطلقاً، سواء كان في ألفاظ الكتاب والسنة أم في غيرهما؛ لأن العقلاء يرتبون الأثر على الظهور وإن ظنوا بأن المتكلم لا يريده، كما لم يشترطوا في حجية الظهور حصول الظن بإرادة المتكلم له؛ لأن الظهور في نفسه حجة عندهم وعلى هذا النهج قامت أنظمتهم ومحاججاتهم.

## الأمر الثاني: في مناقشة القول بالإطلاق

خالف المفصّلون في حجية الظهور القول بإطلاق الحجية وضعّفوه، وأقوالهم عديدة عمدتها ما أفاده الميرزا النائيني المُنْ كما في تقريراته، وتبعه جمع من الأعلام.

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٧.

وخلاصته: التفصيل بين الظهورات الصادرة عن الموالي إلى العبيد، بحيث يكون المقام مقام الاحتجاج من المولى على العبد أو العكس، فتكون حجة مطلقاً، وبين الظهورات التي لا يكون لها ارتباط بمقام الاحتجاج، بل غرضها كشف المرادات الواقعية وترتيب الأثر عليها، وحجيتها مشروطة بحصول الظن بالوفاق، بل بأعلى مراتب الظن، وهي مرتبة الاطمئنان، وبمجرد احتال إرادة خلاف الظاهر احتالاً عقلائياً تسقط تلك الظهورات عن الكاشفية فضلاً عن وجود الظن بالخلاف (۱)، وقد مثلوا له بمثالين:

المثال الأول: إذا وقع كتاب موجه من تاجر إلى تاجر بيد تاجر ثالث يتضمن بيان أسعار البضائع والسلع، وأراد الثالث كشف ما فيه من تعيين الأسعار، فإنه إذا احتمل عدم إرادة الكاتب ظواهر مكتوباته لا يرتب عليه الأثر يقيناً، وإنها يرتب الأثر فيها إذا ظن بإرادة ذلك جداً (٢).

والمثال الثاني: وصفة الطبيب، فإنه إذا أطلق وصف الدواء وظن المريض أنه لا يريد الإطلاق بل يريد استعمال الدواء في وقت خاص وكيفية مخصوصة فإنه لا يتمسك بالإطلاق، بل يتوقف حتى ينتظر البيان، ومعنى ذلك أن الظن بالخلاف أو بالوفاق شرط في الاعتماد على الظهور (٣)، وفي

<sup>(</sup>۱) انظر أجود التقريرات: ج٣، ص١٦١؛ مصباح الأصول: ج٢، ص١٣٧-١٣٨؛ عناية الأصول: ج١، ص٢٥٤؛ المباحث عناية الأصولية: ج٨، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر أجود التقريرات: ج٣، ص١٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر منهاج الأصول: ج١، ص٥٥.

المثالين نظر؛ لاستناد الدلالة فيهما إلى القرائن الحالية أو المقامية، ولكن لا مشاحة في المثال؛ لأنه يذكر لتقريب المعنى.

وكيف كان، فإن الفرق بين الأمرين يعود إلى غاية الكلام، ففي سائر الأمور الحقيقية التكوينية يكون المطلوب عند العقلاء بلوغ الواقع والوصول إليه، فالظهور فيها طريق لإدراك الواقع، فلذا يأخذون بكل ما يوصلهم إلى الواقع علماً كان أو ظناً، ومن هنا لا يأخذون بظاهر العبارة إذا ظنوا أن المتكلم لا يقصدها، أو يقصد غيرها، ويأخذون بالواقع ولو لم يكن هناك كلام يدل عليه.

فمثلاً: إذا قال المتكلم: (أنا مريض وأطلب الطبيب) وظن السامع أنه يقصد الإصابة بمرض أخلاقي كالنفاق أو الكذب فإنه لا يأتي له بالطبيب البدني مع أن لفظ المريض والطبيب ظاهران في ذلك، وكذلك إذا قال: (أنا عطشان) وظن أنه يريد منه الشوق الشديد إلى زيارة أهله وأرحامه، فإنه يأخذ بهذا الظن، ولا يأتي له بالماء ليشرب، مع أن لفظ عطشان ظاهرة في الحاجة إلى الماء؛ لوجود الظن بالوفاق.

وعلى هذا الأساس عدوا سكوت البنت كاشفاً عن رضاها بالعقد، بل وصرح بعضهم بإن بكاءها قد يكشف عن رضاها أيضاً، مع أن ظاهره العدم، وذلك لأخذه بالظن لا بالظهور، وهكذا في سائر موارد التعبير عن الواقعيات والاحتياجات العادية كالخجلان إذا يسأل هل تريد الطعام وقال لا؟ فإنهم يحضرون الطعام إليه مع أن ظاهر عبارته أنه لا يريد ذلك، وكذلك في موارد العتاب والمجاملة ونحوهما قد يتكلم المتكلم بكلام له

ظهور في معنى إلا أن السامعين لا يأخذون بهذا الظهور إذا ظنوا أنه لا يريد هذا الظهور أو يريد خلافه.

بخلاف موارد الاحتجاجات، فلأن المطلوب فيها خروج العبد من عهدة التكليف وتحصيل المؤمن من المؤاخذة والعقوبة، ويتحقق ذلك لدى العمل بالظاهر ولو مع الظن بالخلاف؛ لأن وظيفة العبد في مقام الإطاعة والانقياد هي التعبد بها وصل إليه من بيانات المولى، ولا يأخذ بظنونه واحتهالاته في مقابل ذلك، وإلا عد خارجاً عن رسوم العبودية، بل الأخذ بالظنون في مقابل أمر المولى يعد عملاً بالرأي واجتهاداً في مقابل النص، وهو من أعلى درجات التمرد والطغيان.

والخلاصة: أن العقلاء يفرقون بين مقام الاحتجاج والمخاصمة وبين مقام الكشف عن الواقعيات وبلوغ المراد منها، وبناؤهم قائم على التمسك بالظهور مطلقاً في الأول، وعلى التمسك به بشرط حصول الاطمئنان بالمراد في الثاني، والوجه في ذلك يمكن أن يعود إلى الصغرى، ويمكن أن يعود إلى الكرى.

أما الأول: فبدعوى عدم وجود بناء من العقلاء على العمل بظواهر الألفاظ مطلقاً في غير موارد الاحتجاجات، أو يشك في البناء، والشك في الحجية موضوع لعدم الحجية (١).

وأما الثاني: فبدعوى أن هذا البناء على فرض وجوده فهو يفتقر إلى إمضاء الشرع، ولا يوجد ما يدل عليه؛ لأن القدر المتيقن من الإمضاء

<sup>(</sup>١) انظر الأصول: ج٥، ص١٤٩.

الشرعي هو موارد بيان الأحكام المولوية للجزم بأن العمل بظواهر الألفاظ كان متداولاً في زمان التشريع ولم يردع عنه الشرع، كما لم يغيره، وهذا يكفي لإحراز الإمضاء، بخلاف غيره من الأحكام، وعليه فإنه يكفي لإثبات صحة التفصيل المذكور إنكار الصغرى أو الكبرى.

ولو صح هذا التفصيل يثمر ثمرتين هامتين:

الأولى: يثبت أن ظواهر الألفاظ تكون حجة في باب التعبديات، وأن الخطابات المولوية موضوعية تعبدية، بينها الخطابات الأخرى طريقية.

الثانية: أنه يفتح باب حجية العمل بظواهر الكتاب والسنة مطلقاً ولو لم تفد الاطمئنان بالمراد، ولازمه أن يكتفى في حجية أدلتهما إحراز سلامة الصدور والجهة وحصول الظهور وإن حصل ظن بإرادة خلافه. هذا ما يقال في مناقشة القول بالحجية المطلقة، ولكن يرد عليه أكثر من إشكال، وعمدتها أن التفصيل المذكور في نفسه مجمل؛ لأن الخطابات المولوية التي قالوا بحجية ظهوراتها مطلقاً تحتمل معنيين:

الأول: كل ما ورد في الكتاب والسنّة من آيات وروايات باعتبار أنها صادرة من الجهة المولوية وإن كانت غير متضمنة للأمر والنهي كآيات الأخلاق والمواعظ والعقائد والإرشاد إلى المصالح والمفاسد ونحوها.

والثاني: آيات الأحكام ورواياتها خاصة باعتبار أنها تتضمن الأوامر والنواهي المولوية، وأما سائر الآيات والروايات التي تتضمن التعاليم الأخلاقية والمعارف والإرشادات ونحوها فإن ظهوراتها تكون عقلائية طريقية كسائر الظهورات المتداولة، وعبارة الميرزا المنائع الواردة في تقريراته

تدور بين هذين الاحتمالين ولا ثالث لهما وإن كان الاحتمال الثاني أقرب إلى العمارة.

وكيف كان، فإن كان مراده الاحتمال الأول فهو منقوض بها صرح به الميرزا المين نفسه ومن تبعه من أن مستند حجية الظواهر هو بناء العقلاء وسيرتهم، وهي قائمة على حجية الظواهر مطلقاً سواء في الخطابات المولوية وفي غيرها، والشرع قد ساير هذه السيرة ولم يغيرها، بل أمضاها، ولازم ذلك إمضاء الحجية مطلقاً، فكيف يقال بالتفصيل بين ألفاظ الشرع وألفاظ غيره.

وإن كان مراده الاحتمال الثاني فإنه يستلزم إبطال حجية ظواهر الآيات والروايات التي لا تتضمن الأحكام ما لم يظن بوفاقها أو يظن بعدم إرادة خلافها وهو مخالف للضرورة والإجماع، بل يستلزم ترجيح الرأي والظن الشخصي على النص، وهو تشريع محرم، بل يستلزم بطلان حجية الظهور؛ لاختلاف الناس في ظنونهم، فربما يظن أحدهم بالوفاق وربما لا يظن غيره، ولازمه أن يكون الكلام حجة على شخص دون آخر وهو كما ترى.

هذا كله إن كان مراده من الظن الشخصي، وإذا أراد به الظن النوعي على الوفاق فهو لم يأت بشيء جديد؛ لأن العقلاء يتمسكون بأصالة الظهور، ويبنون على أن المعنى الظاهر مراد جداً للمتكلم؛ لأصالة التطابق، ومعنى هذه الأصالة أنهم يطمئنون بأن المعنى الظاهر هو المراد ولا يعتنون باحتيال الخلاف، وهذا يتوافق مع القول بالحجية مطلقاً، ويمكن أن نقرر الإشكال ببان آخر.

وخلاصته: أن قول الميرزاليَّيُّ بأن الظواهر العقلائية مشروطة بالظن القوى بالوفاق مجمل؛ لأن الظن بالوفاق يحتمل معنيين:

أحدهما: أن يكون مراده الظن الشخصي بالوفاق، وهذا لو كان شرطاً لزم عدم استقرار الظهور؛ لاختلاف الناس في مفهومهم وظنونهم الشخصية، ولازم ذلك إبطال حجية الظواهر في نفسها، وما يلزم من وجوده العدم محال.

ثانيهها: أن يكون مراده الظن النوعي، بمعنى أن العقلاء يرتبون الأثر على الظواهر إذا حصل لهم ظن نوعي بالمراد، وهذا صحيح في نفسه، إلا أنه لم يأت بشيء جديد؛ لما عرفت من أن الأصول العقلائية التي تمسك بها العقلاء في باب حجية الظواهر نظير أصالة التطابق بين الإرادة الاستعمالية والجدية وأصالة عدم القرينة وأصالة الحقيقة وأصالة العموم والإطلاق ونحوها هي عبارة عن ظنون نوعية تكشف عن المراد الجدي للمتكلم، وهذا عما لا خلاف فيه، والنتيجة لا يمكن أخذ الظن الشخصي بالوفاق في حجية الظواهر العقلائية؛ لأنه يبطل الحجية، وأخذ الظن النوعي به كشرط في حجيتها لم يأت بشيء جديد يغاير ما ذكره القائلون بحجية الظواهر مطلقاً.

### الأمر الثالث: في حل الخلاف والجمع بين القولين

لا يبعد حصول بعض الاشتباه في التفصيل المذكور بين ملازمة الظن بالوفاق عادة لظاهر الكلام وبين كونه شرطاً في حجيته، فإن الحالة الغالبة عند أهل المحاورة هي أنهم يحملون الكلام الظاهر في معنى على ظهوره، ويطمئنون بأن المتكلم يريد هذا المعنى ما دام لم ينصب قرينة توجب صرفه

عن ظهوره كما هو المعهود المعروف من مواقفهم ومحاججاتهم، فإن الغالب أنهم يثقون بإخبارات المخبرين، ويطمئنون بالمراد منها، ويرتبون عليها الآثار، ولا يعتنون باحتمالات الخلاف.

ولكن هذا الاطمئنان ليس شرطاً لحجية الظواهر عندهم، بل الشرط هو إحراز الظهور، فأينها تحقق الظهور ولا توجد قرينة على الخلاف فإنهم يتمسكون به، ولا يعتنون باحتمال إرادة ما يخالفه، وهم يتمسكون بهذه الضابطة في ألفاظ الشرع وألفاظ العقلاء بلا فرق، فدعوى التفكيك بينها ضعيفة.

ودعوى عدم وجود بناء من العقلاء على ذلك مخالفة للوجدان والاستقراء الخارجي، ودعوى عدم إمضائه على فرض تحققه مخدوشة أيضاً؛ لأن عدم وصول الردع عنها كاف في الإمضاء؛ لأنه من مصاديق ما لو كان لبان.

وبذلك يتضح أن التفصيل المذكور لا يستند إلى وجه وجيه، ومثل ذلك يقال في سائر التفاصيل فلا نطيل الكلام فيها.

وربها يمكن حل الخلاف وإرجاع شرط الظن بالوفاق أو عدم الظن بالخلاف إلى ذات الظهور.

وتوضيح ذلك: أن الظن بالوفاق أو عدم الخلاف له رتبتان:

الأولى: الظن القوي الذي يعتد به العقلاء ويرتبون عليه الأثر في فهم مداليل الألفاظ، نظير الظن الحاصل من أصالة تطابق الإرادة الاستعمالية والجدية، فإن معنى هذه الأصالة أن العقلاء يظنون ظناً قوياً بأن المعنى الذي

استعمل فيه اللفظ هو المراد الجدي للمتكلم، أو أن هذا المعنى لم يرد المتكلم خلافه، ومثل ذلك يقال في التمسك بأصالة الحقيقة عند الدوران بينها وبين المجاز، وكذلك في أصالة العموم لدى احتمال التخصيص ونحو ذلك.

فإن الأصول الظهورية كلها عبارة عن الاعتباد على الظن القوي بالمراد الذي يعتني به العقلاء ويرتبون عليه الأثر، فلذا يكون حجة لقيام بناء العقلاء عليه، ومثل هذا الظن إذا حصل مقابل الظهور يكون مانعاً من حصوله، بل سيكون في نفسه قرينة لبية توجب صرف الكلام إليه، كها في مثال الطبيب فإنه إذا قال لمريضه اشرب السائل البارد وظن المريض ظناً قوياً أو اطمأن بأنه يريد شرب الماء البارد فإنه يحمل اللفظ عليه، ولا يعتني بانطباق عنوان السائل على غير الماء، وهذا الظن في نفسه يوجب انصراف اللفظ إلى الماء، كها أنه لو قال اشرب الماء البارد وظن المريض بأنه أراد بيان المصداق، وأن المطلوب هو كل مشروب بارد فإنه يعمم الدلالة لانصراف الكلام إليه.

ونلاحظ من هذا المثال أن قيام الظن العقلائي القوي في مقابل دلالة الكلام يوجب انعقاد ظهوره بحسب مقتضى هذا الظن، فيكون كالقرينة اللبية التي تصنع الظهور، وتوجب حمل ما ظاهره العام على الخاص وبالعكس، فأثر الظن القوي هنا صغروي لا كبروي؛ لأنه يصنع الظهور لا حجيته.

والثانية: الظن الضعيف الذي لا يعتني به العقلاء، ولا يرتبون عليه الأثر، فإذا قام في مقابل الظهور فإنهم لا يعدونه مانعاً منه، فلذا يأخذون بظاهر اللفظ مطلقاً وإن كان هناك احتمال ضعيف بإرادة خلافه.

ولا يبعد أن يرجع الخلاف المذكور إلى هاتين الرتبتين، والقائل بحجية الظهور مطلقاً وعدم الاعتبار بالظن بالوفاق أو الظن بعدم الخلاف ناظر إلى الرتبة الضعيفة من الظن كها قد يستظهر هذا من ثنايا كلهاتهم، وهو مما لا خلاف فيه، والقائل باشتراط الظن بالوفاق أو عدم الظن بالخلاف ناظر إلى الرتبة القوية، وهو الآخر مما لا خلاف فيه، وعلى هذا يرجع الاختلاف إلى اختلاف المحتلاف المحاظ؛ لأن كل واحد من القولين ناظر إلى جهة لم ينظر إليها الثاني، ولو اتفق اللحاظان على جهة واحدة اتفقت الكلمة، وارتفع النزاع، وبذلك يتضح وجه التأمل في سائر التفاصيل المذكورة؛ لأنها لا ترجع إلى عصل يذكر، فلذا نكتفي باستعراض التفصيل المنسوب إلى الميرزا القمي القمي المنافي والذي ذهب إليه الأخباريون قدست أسرارهم، وننظر في صحتها وسقمها.

# المطلب الثاني: تفصيل الميرزا القمي والمنطق في حجية الظهور

وهو القول الثاني في حجية الظهور، ويقوم على التفصيل بين من قصد إفهامه في الخطاب فيكون ظهوره عليه حجة مطلقاً وبين من لم يقصد فلا يكون حجة، ومدار البحث على ألفاظ الكتاب والسنة. نسب هذا إلى الميرزا القمي يَّنِيُّ في القوانين كما صرح به الشيخ يَّنِيُّ في الرسائل (۱)، وتبعه الآخوند يَّنِيُّ في القوانين كما صرح به الشيخ يَّنِيُّ في الرسائل (۱)، وتبعه الآخوند يَّنِيُ (۱) وجملة المتأخرين والمعاصرين (۳)، وقرروا القول من جهتين كمروية وصغروية:

أما الأولى فمبنية على إنكار حجية ظواهر الكتاب والسنّة بالنسبة لغير المقصودين بالإفهام.

وأما الثانية فمبتنية على إنكار حصول الظهور بالنسبة لغير المقصودين بالإفهام، فعدم حجية الظهور لغير المقصودين بالإفهام تارة ترجع إلى المانع وهو ما تقرره الكبرى، وتارة ترجع إلى المقتضى وهو ما تقرره الصغرى.

وتقرير الأولى: أن منشأ حجية الظواهر بعد تحقق أصل الظهور الناشئ من العلم بالوضع أو بالاستعمال يعود إلى نفي الاحتمالات المخالفة، نظير الغفلة عن نصب القرينة من قبل المتكلم، أو الغفلة من السامع عن الإلتفات إليها، وهذا الاحتمال ينفى بأصالة عدم الغفلة في كل منهما.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول: ج١، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) أجود التقريرات: ج٣، ص١٥٨؛ نهاية الأفكار: ج٣، ص ٩٠ مصباح الأصول: ج٢، ص ١٣٨؛ الأصول: ج٥، ص ١٤٩.

وهذا الأصل يجري بالنسبة للمقصود بالإفهام في الخطاب، وأما غير المقصود به فلا يجري؛ لاحتمال أن يكون المتكلم قد نصب قرينة ولم تصل، أو كانت هناك قرائن حالية معهودة بين المتكلم والسامع خفيت، فلذا لا يجوز لغير المقصود بالإفهام أن يتمسك بأصالة عدم الغفلة ليحرز حجية الظهور.

وهذا يقال بالنسبة للخطابات العقلائية، ويتأكد في الخطابات الشرعية؛ للعلم بأن الشرع كثيراً ما اعتمد في بيان مراميه عل قرائن منفصلة، وربيا يؤخر الكتاب تمام البيان اعتماداً على بيان النبي عَيْنَالله ويؤخر النبي عَيْنَالله والمنان اعتماداً على بيان النبي عَيْنَالله ويؤخر النبي عَيْنَالله البيان اعتماداً على بيان الوصي عالمنالإ ، وربيا يتأخر البيان عن وقت الخطاب إلى الأزمنة المتأخرة من عصور المعصومين المهنالية ، وربيا كانوالم المهنائي يؤخرون البيان عن وقت الحاجة لمصلحة تقتضى ذلك.

والخلاصة: أن طريقة الشرع في بيان مقاصده توجب القطع بأنه قد لا يذكر القرينة في وقت الخطاب لمن قصد إفهامه اتكالاً على بيانها في وقت آخر، ومع هذا القطع لا يمكن التمسك بظواهره إلا للمشافهين؛ لأن البيان تام بالنسبة إليهم، فإذا أطلق الشرع الكلام ولم يبين ما يدل على إرادة خلاف الظاهر يكشف عن إرادته لهذا الظهور، وأما غيرهم فلا.

وتقرير الثانية: أن الأخبار المروية عن الأئمة الطاهرين عليه لله تصل اليناكم صدرت عنهم عليه المنائع المنائع المنائع وخفاء القرائن من قبل الرواة أحياناً والمصنفين الذين جمعوا هذه الأخبار في مجاميعهم، نظير الكتب الأربعة والوسائل ونحوها.

بل بعض الرواة نقلوا مضامين الروايات ومعانيها لا ألفاظها ونصوصها، وهذا يورث الظن القوي بفقدان بعض القرائن؛ لأن الراوي ينقل لنا ما فهمه هو لا ما أراده الإمام اليالية ، ومع حصول هذا التقطيع والنقل بالمعنى يقوى احتمال وجود قرائن توجب صرف الكلام عن ظهوره، ولا مجال للتمسك بأصالة عدم القرينة؛ لأن الشك ليس في وجود القرينة بل في قرينية الموجود؛ للعلم بوجود قرائن قد خفيت علينا، وقد اتفقت كلمتهم على أن الشك في قرينية الموجود يمنع من التمسك بالأصل. اتفقت كلمتهم على أن الشك في قرينية الموجود يمنع من التمسك بالأصل فمثلاً: ربها ورد في الرواية: ((اغتسل للجمعة والجنابة))(۱) إلا أن الراوي قطع الخبر فتارة قال: ((اغتسل للجنابة)) وأخرى قال: ((اغتسل للجمعة)) وهذا التقطيع أخل بقرينة السياق الظاهرة في الوجوب؛ لأنها للجمعة)) وهذا التقطيع أخل بقرينة السياق الظاهرة في الوجوب؛ لأنها

الراوي قطع الخبر فتارة قال: ((اغتسل للجنابة)) وأخرى قال: ((اغتسل للجمعة)) وهذا التقطيع أخل بقرينة السياق الظاهرة في الوجوب؛ لأنها انعدمت فتختل قوة ظهور صيغة الأمر في غسل الجمعة في الوجوب، بخلاف ما لو لم يقطع الرواية فإن ذكره في سياق غسل الجنابة يفيد قوة ظهوره في الوجوب، وربها ينص الإمام الثيلا على المؤمن فيقول مثلاً: ((لا يجوز غيبة المؤمن))(1) إلا أن الراوي حينها ينقل المعنى يبدل لفظ المؤمن بالمسلم، فيوجب سعة الدلالة.

ومن الواضح أن هذا الاحتمال مختص بمن لم يكن مشافه بالخطاب، وأما المشافهون الذين قصدهم الشرع بالخطاب فإنهم غير مبتلين بهذه

<sup>(</sup>١) وسيلة الوصول: ص٢٠٢؛ نهاية الأصول: ص٩٧؛ نهاية الأفكار: ج١، ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر فقه الرضاياتيلاني: ص٢٠٦؛ البحار: ج٧٧، ٢٥٧، ح٤٧، وفيها: ((اجتنبوا الغيبة غيبة المؤمن)).

المعضلة، فلذا ينعقد عندهم ظهور للكلام ويكون حجة؛ لتوفر ركني الحجة من ثبوت الصغرى والكبرى، بخلاف غيرهم.

ولا يخفى أن الجهة الكبروية لهذا التفصيل تشمل ألفاظ الكتاب والسنّة، وأما الجهة الصغروية فهي مختصة بألفاظ السنّة، وتترتب على هذا التفصيل نتائج عديدة:

الأولى: أن ظواهر الكتاب والسنة ليست حجة على من لم يقصد بالإفهام سواء كان من المخاطبين أو غيرهم. أما الكتاب فلعدم توجه خطاباته إليهم، وأما الروايات فلأن أكثرها وردت أجوبة عن أسئلة الرواة والسائلين ونحوهم، فهي موجهة إلى الراوي والسائل لا غير.

الثانية: انسداد الباب العلمي بمعظم الأحكام الشرعية؛ لأن إنكار حجية ظواهر الآيات والروايات يوجب بقاء المجتهد في العصور المتأخرة بلا حجة، ولازمه العمل بالظن المطلق بعد طي سائر مقدمات الانسداد، وتكون حجية ظواهر الآيات والروايات علينا من باب الظن المطلق لا الظن الخاص، ولازم ذلك هو إمكان تقدم ما هو أقوى ظناً منها عليها ولو كان مثل الظن الشخصي عند التعارض، وهذه نتيجة مهمة وخطيرة إن صحت قد توجب تأسيس فقه جديد فتأمل.

الثالثة: أن الفحص عن القرائن يجدي المشافهين والمقصودين بالخطاب، وأما غيرهم فلا يجديهم؛ لأن الفحص لا يوجب العلم أو الظن القوي بالمراد، وعلى هذا يختص وجوبه بالمقصودين، وأما غيرهم فيكون الوجوب لغوياً.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ......

#### ولنا هنا ملاحظتان:

الأولى: تتعلق بمناقشة هذا القول بالتقرير المذكور والنتائج المترتبة عليه.

والثانية: تتعلق بصحة نسبة هذا التفصيل إلى صاحب القوانين المين مأن الذي قد نستظهره أن الميرزا القمي أين لم يذهب إلى هذا التفصيل وإن اشتهر نسبته إليه من قبل الشيخ والآخوند المين ومن تبعها، وإنها ذهب إلى تفصيل آخر سنتعرض إليه.

أما الملاحظة الأولى: فإن هذا التفصيل بالبيان الذي ذكر لم يأت بشيء يذكر في صغراه وفي كبراه؛ إذ يرد عليه:

أولاً: بأنه مجمل؛ لأنه لم يعرف المراد بالموصول في قوله (من قصد إفهامه) ويحتمل معنيين:

الأول: أنه الحاضر في مجلس الخطاب، والازمه أن الا يكون ظهوره حجة حتى على المعاصرين للنبي عَيْاللَهُ الذين صدر الكتاب والسنّة في زمنهم، وهو خلاف الضرورة والإجماع.

والثاني: أنه المعني بالخطاب ولو لم يكن حاضراً، ولازمه أن يكون الظهور حجة علينا أيضاً؛ لأننا معنيون بخطابات الشرع بلحاظ عموم التكليف وبقاء الشريعة، والنتيجة أن التفصيل المذكور لم يأت بشيء جديد يغاير ما أفاده القائلون بحجية الظواهر مطلقاً.

وثانياً: أنه منقوض بالسيرة العقلائية والمتشرعية، فإن الملحوظ من طريقة العقلاء أنهم يعملون بظواهر الألفاظ مطلقاً، ولا يفرقون فيها بين

من قصد إفهامه باللفظ وبين غيره، وعلى هذا المنوال تجري معاملاتهم، وهذا ما تشهد له الشواهد الكثيرة:

منها: في باب الإقرار. إذا أقر أحدهم بأن زيداً يطلبه مائة دينار وأراد بإقراره عدم إفهام الناس والورثة أو الحاكم، إلا أن كل سامع غير مقصود منهم يرتب الأثر على هذا الإقرار، فالناس يدلون بشهادتهم بالإقرار، والورثة يطالبونه بالدين، والحاكم يقضي بذلك، ولا يؤخذ بقول المقر بأني ما قصدت الإفهام فلا يكون إقراري حجة لكم.

ومنها: في المراسلات، فإنه لو وقعت رسالة سرية بيد شخص لا يريد المرسل إفهامه فإنه يرتب عليها الأثر تمسكاً بظاهر اللفظ لا بقصد الإفهام.

ومنها: في الإخبارات، وهكذا في سائر الموارد من الاستعمالات لا يعتني العقلاء بمن قصد إفهامه أم لا، بل يعتنون بظواهر الألفاظ، ويرتبون عليها الآثار ما لم يعثروا على قرينة على الخلاف.

كما أن السيرة المتشرعية منذ زمان المعصومين الشيالا تؤكد ذلك، فلا زال الفقهاء يفتون بوجوب تنفيذ الوصية بعد موت الوصي وتعيين وصي جديد من قبل الحاكم الشرعي، ويفتون بوجوب تنفيذ ما هو الظاهر من الوصية، مع أن المقصود بالإفهام غير موجود، كما يفتون بجواز التزويج بالمرأة التي طلقها زوجها وانقضت عدتها أو لم يكن لها عدة تمسكاً بظاهر اللفظ.

ومثل ذلك يقال في فهم مداليل الروايات، فإن الرواية قد تصدر في قضية خاصة والإمام المُثَلِّدِ في مقام تفهيم السائل أو السامع إلا أن الرواة والفقهاء منذ زمانهم المُهَلِّدُ يأخذون بظاهرها، ويعملون به مع أنهم غير

معنيين بالخطاب، وما أكثر الضوابط الكلية التي استفيدت من قضايا خاصة! فيدل على أن المركوز في أذهان المتشرعة والذي جرت عليه سيرتهم هو حجة الظواهر مطلقاً، وقصد الإفهام وعدمه لا مدخلية له في ذلك، بل اتفقوا على أن الأحكام مجعولة على نحو القضايا الحقيقية لا الخارجية.

فيتحصل: أن دعوى عدم حجية الظهور لمن لم يقصد إفهامه مخالفة للسيرة العقلائية، والشرع ليس له طريقة أخرى تغايرها، بل طابقتها سيرة المتشرعة الناشئة من طريقة الشرع وسيرته.

وثالثاً: بمنع الصغرى؛ لأن دعوى وقوع الخلل في ظواهر الروايات بسبب التقطيع ونحوه مردودة باعتبار أن المقطعين علماء خبراء ثقات عارفون بأساليب الكلام ومداليل الألفاظ من أمثال الكليني والشيخ والحر العاملي وأمثالهم قدست أسرارهم، وتقطيع أمثالهم لا يخل بالظهور، وعلى فرض الإخلال فإنه يخل قبل الفحص لا بعده، وقد مر أن العمل بالظاهر في أي مورد كان إنها يصح بعد الفحص عن القرائن المنافية، لاسيها في أدلة الشرع التي علمنا بوجود قرائن منفصلة له تؤثر في الظهور، كها علمنا بجمع هذه القرائن في المصادر الروائية المعهودة، فيكفي للعمل بظواهر ألفاظه الفحص بالمقدار المعهود في المجاميع الروائية المعروفة.

على أن الروايات التي وقع فيها التقطيع والنقل بالمعنى بالقياس إلى غيرها قليلة، فإن الكثير من الأخبار لم تقطع لاسيما إذا كانت في باب واحد، بل حكي أن الميرزا حسين النوري الميري وهو من المتأخرين – كان عنده ما

يقرب من خمسين أصلاً من الأصول الروائية غير مقطعة (١)، وكذا سائر الأصول الأربعمائة لم يعلم بأنها قطعت بالكيفية المذكورة حينها جمعت.

والتي قطعت ويحتمل وقوع الخلل فيها أقل بكثير من غيرها؛ لأن الروايات التي وقع عليها التقطيع - عادة - هي الطويلة التي تضمنت أحكاماً عديدة من أبواب متفرقة، وفرّقها الأعلام الذين بوبوا الأخبار بحسب أبواب الفقه، وأرجعوا كل قطعة منها إلى باما الخاص مها، فإن المعروف من سيرة الرواة والمحدثين أنهم كانوا يتشرفون بمحضر الإمام التِّلإ ، ويسألونه عن مسائل عديدة من أبواب متفرقة كما هو المتعارف اليوم في الرسائل الاستفتائية التي يرفعها المقلدون إلى الفقيه، ومثل هذه المسائل لا تتضمن وجود قرائن يمكن أن تتصرف في الظهور، ولو احتمل ذلك فإنه ضعيف لا يعتنى به في مقابل الكثرة الكاثرة من الروايات التي تضمنت أحكامها، ويكاد يجزم الفقيه بعد الفحص بعدم وجود ما يصلح أن يكون قرينة لها، فاحتمال إخلال التقطيع بالظهور إن صح فهو في القليل النادر الذي لا يضر بعموم حجية الظواهر بالقياس إلى آلاف الروايات، فيكون من قبيل الشك في الشبهة غير المحصورة على أنه قائم على الدقة العقلية لا التسامح العرفي الذي عليه تدور رحى الحجج اللفظية.

**ورابعاً**: بمنع الكبري.

وتوضيح ذلك: أن أصالة عدم الغفلة ونحوها حتى وإن جرت بالنسبة للمقصود بالإفهام دون غيره إلا أنها لا تحصر حجية الظواهر فيه؛ لوجود

<sup>(</sup>١) انظر أجود التقريرات: ج٣، ص٩٥١.

أصل آخر يثبت حجية الظهور، ولا يستند إلى أصالة عدم الغفلة، ولا يختص بالمقصودين بالإفهام، بل يجري في كل من يعرف اللغة، وهو أصالة الظهور، وهذا الأصل يغاير أصالة عدم الغفلة في المنشأ والمورد؛ لأن أصالة عدم الغفلة مبنية على أن الغفلة والسهو في الإنسان العاقل الملتفت حالة شاذة ونادرة تخالف طبيعته الأولية، وإذا شك العقلاء في كلامه أنه مقترن بالغفلة عن تمام البيان أو نصب القرينة على الخلاف لا يعتنون بهذا الاحتمال؛ لكونه مخالفاً للأصل.

بينها أصالة الظهور تبنى على أن الأصل في كلام العاقل الملتفت أنه يكشف عن مراده الواقعي، ويدل على إرادته الجدية؛ لأن حالة التقية أو الهزل التي يمكن أن تمنع من ذلك حالة شاذة لا يلتفت إليها من دون دليل.

والنسبة بين الأصالتين هي العموم من وجه؛ إذ تفترق أصالة عدم الغفلة عن أصالة الظهور في الخطابات العقلائية، وتفترق أصالة الظهور عن أصالة عدم الغفلة في كلمات المعصومين المنظم الإلا إذ لا يتطرق إليها احتمال الغفلة، وربما يجتمعان في نقل الرواة للمعنى أو اللفظ عن المعصوم التيالي، فإنه مورد اجتماع الأصلين معاً.

ويختلف الأصلان من حيث المورد أيضاً؛ لأن أصالة عدم الغفلة – بناء على التقرير المذكور – تجري بالنسبة للمقصود بالخطاب، فإنه إذا احتمل وجود قرائن لم ينصبها المتكلم غفلة ينفيها بالأصل، بخلاف غير المقصود؛ لاحتمال أن يكون المتكلم قد نصبها ولم تصل، إلا أن أصالة الظهور ليست كذلك؛ لأنها تجري في كل كلام صدر من عاقل ملتفت، فإنه كاشف عن

مراده الواقعي، وهذا الأصل يدركه من قصد إفهامه بالخطاب ومن لم يقصد، وعلى هذا الأساس يأخذ العقلاء بالأقارير والوصايا والإخبارات، ويرتبون عليها الآثار وإن كانوا غير مقصودين بالإفهام.

والنتيجة: أن الظهور يكون حجة على غير المقصود بالإفهام أيضاً استناداً إلى أصالة الظهور لا أصالة عدم الغفلة، وهذا الأصل عام، وبه يبطل القول المذكور.

والحاصل: أن بناء الكبرى المذكورة على أصالة عدم الغفلة لا ينتهي إلى محصل؛ لأن عدم جريان أصالة عدم الغفلة في حق غير المقصود بالإفهام لا يمنع حجية الظهور بالنسبة إليه بواسطة أصالة الظهور، فيكون الظهور حجة على الاثنين، سوى أن المقصود بالإفهام يثبتها بواسطة أصالة عدم الغفلة، وغير المقصود بالإفهام بواسطة أصالة الظهور، والنتيجة واحدة على أن التمسك بأصالة الظهور هو الأصح؛ لما عرفت من أن الأصول العدمية ترجع إلى أصل وجودي واحد، وهو أصل الظهور، وقد مر تفصيله.

بل إن أصالة عدم الغفلة يمكن أن تجري بالنسبة للجميع، لاسيها في كلهات الشرع؛ لأنها نقلت بواسطة الرواة كابراً عن كابر، فيكون الجميع مقصوداً بالإفهام.

وتوضيح ذلك: أن الراوي الذي سمع كلام الإمام التي مقصود بالإفهام قطعاً، فيكون الظهور حجة عليه؛ لأن احتمال الغفلة بالنسبة للمتكلم غير وارد لكونه معصوماً، واحتماله بالنسبة للسامع ينفى بالأصل.

وقد نقل كلام الإمام التَّلِا إلى الطبقة الثانية بلفظه أو بمعناه، وقد قصد إفهامها، فيكون عليها حجة أيضاً، وهكذا في سائر الطبقات حتى

وصلت إلى أصحاب المدونات الذين دوّنوا الأخبار كالكليني والشيخ والصدوق قدست أسرارهم، والمقصود بالإفهام فيها كل من نظر فيها واستند إليها فتكون حجة عليه.

فيتحصل: أن كل من يقع في طريق الاستفادة من الروايات يكون مقصوداً بالإفهام عبر السلسلة الطولية لرواة الحديث، فيكون حجة على الجميع، وبذلك يظهر أن تخصيص حجية الظواهر المقصودين بالإفهام لا يستند إلى وجه وجيه، ولم يأت بفائدة تذكر، وفي نتيجة الأمر يتوافق مع القول بالحجية مطلقاً.

وبهذه النتيجة يظهر بطلان النتائج الثلاث التي ترتبت عليه؛ لثبوت حجية ظواهر الكتاب والسنّة بالنسبة إلينا، ولازم ذلك انفتاح الباب العلمي للأحكام ووجوب الفحص عن القرائن فتدبر.

وأما الملاحظة الثانية: فقد صرّح الشيخ الله الذي يظهر من صاحب القوانين الله في آخر مسألة حجية الكتاب وفي أول مسألة الاجتهاد والتقليد الفرق بين من قصد إفهامه بالكلام -فالظواهر حجة بالنسبة إليه من باب الظن الخاص - وبين من لم يقصد إفهامه بالخطاب كأمثالنا بالنسبة إلى أخبار الائمة المهاهي الصادرة عنهم في مقام الجواب عن سؤال السائلين، وبالنسبة إلى الكتاب العزيز بناء على عدم كون خطاباته موجهة إلينا وعدم كونه من باب تأليف المصنفين، فالظهور اللفظي ليس حجة لنا إلا من باب الظن المطلق الثابت حجيته عند انسداد باب العلم (۱).

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٦٠، (بتصرف).

والظاهر أن أكثر المتأخرين عن الشيخ الشيخ تبعوه في هذا التعبير حيث جعل مدار التفصيل في حجية الظواهر على قصد المتكلم، فمن قصد إفهامه يكون حجة عليه مطلقاً؛ لكونه من الظنون الخاصة التي خرجت بالتخصيص عن حرمة التعبد بالظن، ومن لم يقصد إفهامه فلا يكون حجة إلا بعد انسداد باب العلم، وحينئذ يدخل في صغريات حجية الظن المطلق.

#### ولنا هنا تعليقتان:

الأولى: أن التفصيل بهذا التعبير لم يصرح به الميرزا القمي يَّتِيُّ نفسه، بل الظاهر أنه استظهار للشيخ من عبارته في القوانين، كما صرح الشيخ يَّتِيُّ بأن الذي يظهر من صاحب القوانين ذلك (١).

الثانية: أن نسبة هذا التعبير إلى الميرزا المين على نظر؛ لأننا بعد مراجعة الموردين اللذين ذكرهما الشيخ من القوانين أي آخر مسألة حجية الكتاب وأول مسألة الاجتهاد والتقليد لم نجد في عبارة الميرزا لفظ: (من قصد إفهامه) و: (من لم يقصد إفهامه) لا في هذين الموردين ولا في غيرهما من الموارد التي تتناسب مع ذكرهما، نظير تخصيص العام ووجوب الفحص عن الخاص قبل العمل بالعام، وحجية المنطوق والمفهوم ونحوها أن عم وردت له عبارة بعنوان تنبيه في آخر مباحث المجمل والمبين قد تلوح إلى ذلك، ونصها هو (فاعلم أن البيان إنها يجب لمن أراد الله إفهامه الخطاب

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٦٠، (بتصرف).

<sup>(</sup>٢) انظر القوانين: ج٢، ص٩١٩؛ ج٣، ص٢٣٩.

دون من لا يريد إفهامه للزوم؛ التكليف بالمحال لولاه في الأول دون الثاني) (١) وهي لا تدل على المدعى لسببين:

أحدهما: أنها أخص؛ لاختصاصها بالخطاب القرآني لا بعموم الظواهر.

وثانيهما: أنها ناظرة إلى وجوب البيان عقلاً لا حجية ظواهر الألفاظ كما يفيده تعليله لوجوب البيان لمن أراد الله إفهامه بالمحال، فالفقرة المذكورة أجنبية عن موضوع البحث، والظاهر أن الذي ذهب إليه صاحب القوانين وشي هو التفصيل في حجية ظواهر الألفاظ من حيث المشافهين وغيرهم، فقال بحجيتها على المشافهين من باب الظن الخاص، وعلى غير المشافهين من باب الظن الخاص، وعلى غير المشافهين من باب الظن المطلق (۲) بل هو ما صرح به في غير موضع من القوانين، واستدل له بوجوه عديدة (۳).

والظاهر أنه تبع في هذا المسلك أستاذه الوحيد البهبهاني المُنْيِّ في الفوائد الحائرية؛ إذ جعل مدار البحث على المشافهة وعدمها (٤).

والنكتة الفارقة بين الأمرين هو أن الحاضرين في زمان الأئمة الهلكائي وخوطبوا بخطابهم كانوا عارفين بمصطلحهم، وواجدين للقرائن الحالية والمقالية المحتفة بالكلام، وفي الموارد التي تشتبه عليهم كانوا يسألون الإمام المثلاً عنها.

<sup>(</sup>١) القوانين: ج٢، ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر القوانين: ج٢، ص٨٦؛ ج٣، ص ٢٤١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) القوانين: ج١، ص١٧٥، وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) انظر الفوائد الحائرية: ص١٠٦.

فالذين خاطبهم الأئمة المهم الأئمة المهم الأئمة المهم الأئمة المهم فلذا يكون ظهور الخطاب بالنسبة إليهم توجب معرفة الكلام والمراد منه، فلذا يكون ظهور الخطاب بالنسبة إليهم حجة، وربها لم يحتاجوا إلى الفحص عن المخصص أو المقيد فيتمسكون بظاهر العموم والإطلاق ويعملون، وكذا الحال بالنسبة إلى الذين رووا أحاديثهم المهم فإن أسباب الاشتباه والخلل في نقل الأخبار كانت قليلة، بل تكاد تكون معدومة بالنسبة إليهم، ولذا كانوا يعرفون التعارض إذا وقع بين الأخبار، وكانوا يسألون الأئمة الهم عنه ويجيبونهم بالعلاج والرجوع إلى موافقة الكتاب أو السنة، أو مخالفة العامة، أو الشهرة ونحو ذلك.

فإذا روى زرارة مثلاً خبراً عن الباقر المثلاً وشك في أنه غفل أو نسي أو ما أشبه ذلك لا يعتنى بهذا الشك والاحتمال؛ لأصالة عدم الغفلة، كما أن احتمال التعارض في الأخبار كان ضعيفاً، بل لا يعتنى به عندهم؛ لقلة أسباب الاختلال بسبب قربهم من زمان الصدور.

فالميزة الهامة لمن شوفه بالخطاب هو توفر القرائن الحالية والمقالية التي تعين له المراد، بخلاف غير المشافهين كأمثالنا في هذه الأزمة، فقد انحصر طريقنا إلى أخبار الأئمة المهيلي بالرجوع إلى الكتب المدونة في هذا الشأن، ولا ريب في أن المتعارضات فيها كثيرة، بل قد يندر وجود خبر بلا معارض لفظي أو لبي، وقد زادت الاختلالات بسبب طول الزمان وكثرة تداولها بأيدي الكذّابة وأهل الريبة والمعاندين للأئمة المهيلي ، فأدرجوا فيها ما ليس منها، وحصول التقطيع فيها الموجب لتفاوت الحال من جهة السند والدلالة، ومن تفاوت العرف والاصطلاح وخفاء القرائن إلى غير ذلك

من أسباب توجب اختلال العمل بالرواية، وطريق رفع هذه الاختلالات بالطرق الشرعية المعتبرة منسد فلم يبق إلاّ العمل بمطلق الظن (١).

ومن مجموع ما أفاده للمُنْ يُنْ يُستفاد أمران:

أحدهما: أن الظواهر عنده حجة مطلقاً، ولكن حيث إن حجيتها مشروطة بمطابقة الدلالة الاستعمالية للدلالة الجدية فصّل في طريق إحراز التطابق.

فبالنسبة للمخاطبين بالكلام ونظراً لتوفر القرائن الكافية لفهم مراد المتكلم يكفيهم عدم نصب قرينة على الخلاف، ولو احتملنا وجود غفلة من المتكلم أو السامع تجري في حقها أصالة عدم الغفلة، ويحرز المراد، فلذا يكون الظن بالمراد من الظنون الخاصة؛ لدخوله في مراتب الوثوق والاطمئنان العقلائي، أو لاستناده إلى أصالة عدم القرينة ونحوها التي هي من الأصول الظنية المعتبرة.

وأما بالنسبة لغير المخاطبين فنظراً لوجود الموانع الكثيرة التي تحول دون وصولهم إلى فهم المراد الجدي ينسد طريق العلم والعلمي، ولا مجال لهم إلا أن يعملوا بمطلق الظن؛ لأنه أقرب الوجوه إلى العلم والعلمي.

ثانيهما: أن مدار بحثه على المشافهين والحاضرين في مجلس الخطاب وغيرهم، وليس من قصدوا بالإفهام وغيرهم، والنسبة بين المعنيين هي العموم من وجه، ومراده من المشافه والحاضر هو الحضور الزماني، أي من كان معاصراً لصدور الرواية، لا المكاني المحدد بمجلس الخطاب كما صرح به في بعض كلماته؛ إذ قال: الظواهر في نفسها مع قطع النظر عن احتمال

<sup>(</sup>١) انظر القوانين: ج٢، ص٧٧-٧٦، (بتصرف).

المعارض لها ظهور في مدلولاتها وهو لا يكفي لنا، وإنها يكفي لأصحاب الأئمة على الله الما الخطاب ومن قاربهم وشابههم (١).

وثمرة الفرق بين العبارتين تظهر في السعة الزمانية لحجية الظواهر وضيقها، فإن تقييد العبارة بالمشافهين يفيد حجية ظواهر ألفاظ الكتاب والسنة على من عاصر صدورها مطلقاً، بخلاف من تأخر كأمثالنا، فإنها لا تكون حجة عليه إلا بالضهائم، نظير انسداد باب العلمي أو قيام الإجماع على الاشتراك ونحو ذلك، بخلاف تقييدها بمن قصد إفهامه فإنها تكون حجة حتى على من تأخر إذا قصد إفهامه، كما لا تكون حجة على من عاصر صدورها إن لم يقصد الإفهام إلا بالضهائم فتأمل.

وعليه فإنه إذا يراد مناقشة قول الميرزا القمي يَتِّيُّ فمن جهتين:

إحداهما: دعوى انسداد باب العلمي إلى الأحكام وفهم المراد.

ثانيتها: تقييد حجية الظواهر بالنسبة لغير المشافهين بالظن المطلق.

ومنشأ هاتين الدعويين دعوى عدم جريان الأصول العدمية بالنسبة الينا؛ لإحراز حجية الظهور كأصالة عدم الغفلة ونحوها، وقد عرفت ما فيه نقضاً وحلاً.

والنتيجة الحاصلة من هذا التفصيل قولاً ومناقشة هي أن الميرزالتَّيُّ لا ينكر حجية ظواهر الألفاظ من حيث المقتضي، إلا أنه بالنسبة لظواهر ألفاظ الكتاب والسنة يلتزم بوجود المانع من حجيتها على غير المشافهين، فإذا ارتفع المانع أو ظهر أنه ليس بهانع فإنه يوافق مشهور القائلين بحجية الظواهر مطلقاً ويرتفع الخلاف.

<sup>(</sup>١) القوانين: ج٢، ص٨٣، (بتصرف).

### المطلب الثالث: قول الأخباريين في حجية الظهور ومناقشته

المعروف أن الأخباريين من أصحابنا ذهبوا إلى تضييق حجية الظهور وحصروها بظواهر الروايات دون الآيات، وهو القول الثالث في المسألة (۱) وخصصوا البحث في ظواهر ألفاظ الشرع فقط؛ لأنها التي تهم الفقيه والأصولي في مقام الاستنباط، وقد اختلفوا فيه على قولين: قول ذهب إلى إنكار حجيتها من جهة إنكار المقتضي فادعى عدم وجود ظهور لألفاظ الكتاب، واشترط الرجوع إلى السنة لفهم مداليله، وآخر ذهب إلى وجود المانع وهو الروايات الكثيرة المانعة عن العمل بالقرآن من دون الرجوع إلى السنة، ومن مجموع القولين تظهر نتيجتان:

الأولى: أن حجية الظواهر تامة الأركان في سائر الألفاظ ما عدا ألفاظ القرآن.

والثانية: أن المانع من حجية ألفاظ القرآن هو النص والتعبد الشرعي لا دليل العقل ولا السيرة العقلائية، وعلى هذا الأساس يكون النص مخصصاً لعمومات حجية الظواهر.

والظاهر أن هذا القول جاء على نقيض قول القائل (حسبنا كتاب الله) (٢) ومن تبعه في ذلك، فأعرضوا عن السنّة، فمنعوا من تدوينها مدة، ثم

<sup>(</sup>۱) انظر الفوائد المدنية: ص۱۷، ص۱۲۸؛ الحدائق الناضرة: ص۲۷-۳۰؛ الفوائد الطوسية: ص۱۸٦؛ الفوائد الحائرية: ص۲۸۲، الفائدة(۲۸)؛ أنيس المجتهدين: ج۱، ص۱۹۸-۱۹۹؛ فرائد الأصول: ج۱، ص۱۳۹؛ أوثق الوسائل: ص۸۷ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أمالي المفيد: ص٣٦، ح٣؛ الاحتجاج: ج١، ص٢٢٣.

حالوا دون رجوع الأمة إلى الإمام التيلا للاستفادة منه، وكلاهما مفرط في مسلكه، وكيف كان فقد ذكر الأخباريون لهذا القول وجوهاً عديدة بعضها يرجع إلى صغرى حجية الظواهر وبعضها إلى كبراها. أما الصغرى أي إنكار الظهور لألفاظ القرآن فتستند إلى وجوه عديدة عمدتها ثلاثة:

أحدها: أن ألفاظ القرآن بعضها رموز لا يعرفها إلا النبي عَيْاللَهُ وأهل بيته المنها الله النبي عَلَيْ الله والمطلعون على أسرارها، نظير فواتح السور، وبعضها يحتمل معاني عديدة لا يمكن أن يحمل على أحدها من دون بيان منهم المناهي وبعضها الآخر له بطون عميقة لا تعرف إلا من قبله ما المناه ال

وثانيها: لو سلّمنا تحقق الظهور في بعضها الآخر فإنه لا يمكن الأخذ به لأن معاني الآيات عالية المضامين لا يدركها إلا معصوم التيلا، وهو ما شهد له قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَّكُنُونِ \* لَا يَمَسُّهُ إِلّا المُطَهَّرُونَ \* تَنزِيلٌ مِن رَبِّ الْعَالَينَ ﴿ وَأَكَدَه قولهم اللّهَالِينَ ﴿ وَأَكَدَه قولهم اللّهَالِينَ ﴾ وأكده قولهم المهم القرآن عن ربّ الْعَالَينَ ﴿ وَكَانُوا المَهْمِ اللّهُ عَلَى عَلَى مَن راجع كتب بظاهر القرآن من دون أن يدركوا معانيه ﴿ كَمَا لا يَخْفَى على من راجع كتب التفسير والرواية، لاسيها الآيات التي تعرضت لفضائل أهل البيت المهم وهذه الموانع تخل بالظهور.

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة: الآيات ٧٧-٨٠.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ج ٨، ص ٣١٢، ح ٤٨٥؛ الوسائل: ج ٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص ١٨٥، ح ٥٦ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الوسائل: ج٧٧، الباب ٦ من أبواب صفات القاضي، ص٤٧، ح٧٧.

وثالثها: لو سلّمنا فإن هناك علماً إجمالياً بابتلاء آيات القرآن بالتخصيص والتقييد والنسخ وقد خفيت الكثير من القرائن الدالة على ذلك جهلاً أو تعمداً، بل تعمد بعض أهل الدنيا بتحريف القرآن وإسقاط قرائنه.

والنتيجة أن آيات القرآن إن لم تكن متشابهة ذاتاً، فإنها متشابهة عرضاً بسبب خفاء المعاني المرادة بسب التحريف أو ضياع القرائن.

أما الكبرى وهي إنكار حجية الظهور على فرض تحققه فتستند إلى وجوه عديدة عمدتها ثلاثة:

الوجه الأول: أن ظاهر القرآن من المتشابه وقد نهي عن اتباعه بالأدلة الأربعة، بل في رواية إسماعيل بن جابر عن الصادق الميلا في رواية إسماعيل بن جابر عن الصادق الميلا في المتشابه لأنهم لم يقفوا على معناه، ولم يعرفوا حقيقته، فوضعوا له تأويلاً من عند أنفسهم بآرائهم، واستغنوا بذلك عن مسألة الأوصياء، ونبذوا قول رسول الله عليا وراء ظهورهم أن ومن هنا وصفهم الباري عز وجل بزيغ القلب وانحرافه في قوله تعالى: (فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُومِهُمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ أَنَّ والروايات الواردة بهذا المضمون كثيرة جداً "، والرواية المتقدمة دالة على أمور:

<sup>(</sup>۱) الوسائل: ج۲۷، الباب ۱۳ من أبواب صفات القاضي، ص۲۰۱، ح۲۲؛ البحار: ج۰۹، ص۲۱۲. جامع أحاديث الشيعة: ج۱، ص۲۱۳، ح۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ٧.

<sup>(</sup>۳) انظر الوسائل: ج۲۷، الباب ۱۳ من أبواب صفات القاضي، ص۱۹۸، -۳۳۰۸۳.

أحدها: أن الباري عز وجل تعمد إيجاد التشابه في القرآن ليكون طريقاً لإرجاع الناس إلى الرسول والأئمة عليها فيعرفوا معانيه، ويكون سبباً للاقتداء بهم وسد باب أئمة الضلالة وعلمائهم.

ثانيها: أن الذي لا يرجع إلى الأئمة المُنْكُثُرُ في فهم معاني القرآن المتشابهة يكون قد أخذ برأيه، واجتهد في مقابل النص.

ثالثها: أن عاقبة العمل بالمتشابه هو الهلكة، وهي كاشفة عن الحرمة. والنتيجة أن الأخذ بالظاهر هو أخذ بالمتشابه وهو حرام فتدبر.

الوجه الثاني: أن العمل بظاهر القرآن من مصاديق التفسير بالرأي وقد تضافرت النصوص على تحريم العمل به وتجريمه، ففي رواية الريّان بن الصلت عن الرضاء التيلا عن آبائه المهالي قال: ﴿قال الله عز وجل: ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي ﴾(١) وفي رواية عبد الرحمن بن سمرة عن النبي عَيْداً: ﴿من فسر القرآن برأيه فقد افترى على الله الكذب ﴾(١) وفي رواية أبي بصير عن الصادق الميلا قال: ﴿من فسر القرآن برأيه إن أصاب لم يؤجر وإن أخطأ خرّ أبعد من السهاء ﴾(١) وتدل على أن التفسير بالرأي محرم في نفسه بغض

<sup>(</sup>۱) أمالي الصدوق: ص٥٥، ج٠١؛ التوحيد: ص٦٨، ح٢٣؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص٥٥، ح٢١٧٢.

<sup>(</sup>۲) الوسائل: ج۲۷، الباب ۱۳ من أبواب صفات القاضي، ص۱۹۰، ح۲۸ ۳۳۰؛ البحار: ج۳۱، ص۲۲۷، ح۳؛ جامع أحاديث الشيعة: ج۱، ص۳۰، ح۵۹۹.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص٢٠٢، ح٣٥٩٧؟ جامع أحاديث الشيعة: ج١، ص٣٠٦، ح٥٥٤.

النظر عن الإصابة والخطأ؛ إذ لا معنى لعدم الأجر على مطابقة الواقع إلا في المعصية؛ لوجود الملازمة بين العمل الصالح والأجر.

الوجه الثالث: أن العمل بظاهر القرآن ينتهي إلى أحد أمرين، وكلاهما باطل:

الأول: أن نلغي العمل بالسنّة، وقد تضافرت النصوص على أن السنّة مفسرة للقرآن وموضحة لمضامينه.

الثاني: أن نعمل بكليهما معاً، وفي الكثير من الأحيان يؤدي إلى وقوع التعارض، وحينئذ إما ان نتركهما معاً أو نقدم القرآن أو نقدم السنّة، والكل غير جائز؛ لاستلزامه ترك الحجة بلا عذر.

فيتحصل: أنه حتى إذا انعقد للقرآن ظهور إلا أن الأخذ بهذا الظهور غير جائز؛ لأن بعضه مبتلى بالمانع الشرعي كالوجهين الأول والثاني، وبعضه مبتلى بالمانع العقلي كالوجه الثالث، ولا مناص إلا بالقول بعدم جواز العمل بظواهر القرآن إما بسبب عدم انعقاد الظهور أو بسبب عدم حجيته.

والظاهر أن الأخباريين يلتزمون بحجية ظواهر الألفاظ مطلقاً، ولكن بعضهم خرّج ألفاظ القرآن من هذا العموم موضوعاً، وهو من أنكر الظهور، وبعضهم خرجها حكماً بسبب الدليل الخاص، ولولا هذا الدليل لكانت الضابطة العامة في حجية الظواهر جارية في القرآن أيضاً.

ومن هنا يتعين مناقشة هذا القول من حيث صغراه وكبراه للوصول إلى النتيجة الحاسمة فه.

٢٥٢ .....المعتمد في الأصول

### أو لاً: مناقشة الصغرى

وتتم برد وجوهها الثلاثة:

أما الوجه الأول: فلأسباب:

الأول: الآيات الكثيرة التي وصفت القرآن بأنه عربي مبين، وأنه بيان للناس، فإن هذه الصفات تتنافى مع دعوى عدم الظهور، ووجود بعض الآيات الرمزية كفواتح السور لا يوجب نفي الظهور عن غيرها، لاسيها أن الآيات الرمزية بالقياس إلى المحكمة أو الظاهرة قليلة جداً.

الثاني: كون القرآن إعجازاً في البيان والبلاغة لأهل البلاغة والبيان، وهو من أبرز معاجز النبي عَيْالله، ولو كان رموزاً أو معانيه محتملة وليست بظاهرة يفهمها أهل اللغة بطل إعجازه؛ إذ لا إعجاز للرموز التي لا يفهمها إلا المعصوم التَّالِد.

الثالث: الروايات الكثيرة التي جعلت القرآن ميزاناً لمعرفة الأخبار الصحيحة من غيرها، نظير رواية السكوني عن أبي عبد الله التيالي قال: ﴿قال رسول الله عَلَيْكُ أَن على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نوراً، فها وافق كتاب الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فدعوه ﴾(١) إلى غير ذلك من الأخبار الكثيرة (٢)، وإطلاقها يشمل ما وافق نص الكتاب وظاهره، وإلا لزم الخلف.

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص١١٠، ح٣٣٣٤٣.

<sup>(</sup>۲) الوسائل: ج۲۷، الباب ۹ من أبواب صفات القاضي، ص۱۱۰، ح۲۳۳۲۶، ص۱۱۱، ح۲۳۳۶۸.

الرابع: أن بطون القرآن أجنبية عن البحث؛ لأن الكلام في حجية ظواهر القرآن التي يفهمها عموم أهل اللغة بالظهور النوعي لا البطون التي هي من مقولة المعاني غير الظاهرة ومن شؤون الخواص والأولياء.

ولا تنافي بين القول بحجية ظواهر ألفاظ القرآن وبين عدم فهم معاني بطون الآيات إلا بالرجوع إلى المعصوم التيلا، وهذا ما تؤكده الروايات الكثيرة التي صرحت بأن القرآن له ظهر وله بطن، والبطون لا يعرفها عموم الناس؛ لأنها من الحقائق الغائبة عن الحس فلا يعلمها إلا المعصوم التيلا، بخلاف الظهر فإن له وضوح يعرفه عموم من يعرف اللغة التي نزل بها كما لا يخفى على من راجعها ().

وأما الوجه الثاني: فمن جهة أن معرفة المعاني العالية غير معرفة الظهور، وقوله سبحانه: (لا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ) (٢) يراد به إما مس الحقيقة قبل نزوله من اللوح المحفوظ بناء على أن المراد من المس هنا الإدراك المعنوي (٣)، فيدل على أن معاني القرآن قبل نزوله مودعة عند المعصوم التيللا، فيدل على أن معاني القرآن قبل نزوله مودعة عند المعصوم التيلا، وإما يراد به اللمس باليد فيكون دالاً على عدم جواز مس المصحف الشريف من قبل المحدث بالحدث الأصغر أو الأكبر كما هو المروي عن الباقر الماليليلا (١)، وكلا المعنيين أجنبيان عن محل البحث.

<sup>(</sup>۱) انظر الوسائل: ج۲۷، الباب ۱۳ من أبواب صفات القاضي، ص۱۹۲، ح-۳۳۵۸۰؛ ص۲۰۰، ح۳۳۵۹۳.

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة: الآية ٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الإمامة تلك الحقيقة القرآنية: ص ١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر مجمع البيان: ج٩، ص٧٧، تفسير الآيات ٧٧-٨٠ من سورة الواقعة.

لأن الأول ناظر إلى حقائق القرآن قبل نزولها بالعبارة اللفظية، والثاني مؤسس لحكم شرعي ولا علاقة له بحجية ظواهره، وقولهم المبلك : ﴿إنها يعرف القرآن من خوطب به ﴾(١) ناظر إلى المعرفة التفصيلية الشاملة للتخصيص والتقييد والنسخ والبطن وغيرها من معان ومضامين، وهذا كله لا ينفي فهم ظواهره من قبل عموم أهل اللغة.

واعتراضهم المبير على قتادة وأبي حنيفة وأمثالهم لم يكن من جهة استنادهم إلى ظواهر القرآن، بل من جهة الإفتاء بالرأي والقياس وعدم الرجوع إلى الأئمة المبير في فهم القرآن كما لا يخفى على من راجع الروايات الواردة بهذا الشأن (٢)، فهي أجنبية عن محل البحث أيضاً.

#### وأما الوجه الثالث: فهو مردود بأمور:

الأول: النقض بالروايات العديدة الدالة على أن السنّة أيضاً وقع فيها تحريف ووضع، والصحيح منها فيه عام وخاص وناسخ ومنسوخ ومحكم ومتشابه ""، نظير رواية أبي حيون مولى الرضا عن الرضاع المُثَالِي قال: ﴿من رد متشابه القرآن إلى محكمه فقد هدي إلى صراط مستقيم \* ثم قال عاليًا لِي:

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج ٨، ص ٣١٢، ح ٤٨٥؛ الوسائل: ج ٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص ١٨٥، ح ٥٦ ٣٣٥.

<sup>(</sup>۲) انظر الكافي: ج ٨، ص ٣١١-٣١٦، ح ٤٨٥؛ الوسائل: ج ٢٧، الباب ٤ من أبواب صفات القاضي: ص ١٨٥، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي: ص ١٨٥، ح ٥٦٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ١٤ من أبواب صفات القاضي، ص٢٠٧، ح٣٣٦١٤.

﴿إِن فِي أَخبارنا محكماً كمحكم القرآن، ومتشابهاً كمتشابه القرآن، فردّوا متشابهها إلى محكمها، ولا تتبعوا متشابهها دون محكمها فتضلوا ﴾(١) وهي دالة على ثلاث حقائق:

الأولى: أن القرآن فيه محكم وفيه متشابه، ووقوع التشابه لا يبطل حجية ظهور القرآن، بل يمنع من ظهوره، فلذا أوجب الرجوع إلى المحكم لأجل إحراز الظهور ثم العمل به، فالرواية بهذا المضمون دالة على أن القرآن له ظهور، وأن ظهوره حجة، فتبطل دعوى الأخباريين في صغراها وكبراها معاً.

الثانية: أن مراده من المحكم ما يشمل النص والظاهر في مقابل المتشابه الذي يشمل المجمل والمؤول.

الثالثة: أن ما وقع في القرآن من الإحكام والتشابه وقع في الأخبار الشريفة أيضاً، ولازم ذلك هو إبطال حجية ظواهر الأخبار أيضاً تمسكاً بقول الأخباريين بنفي ظواهر القرآن، أو إبطال قولهم تمسكاً بظاهر الرواية الدالة على أن ألفاظ القرآن والسنّة تحكمها ضابطة واحدة في الظهور وفي حجيته.

والثاني: أن وقوع التخصيص ونحوه أو التحريف لا يضر القول بحجية ظهور القرآن؛ لأن حجية الظهور تكون بعد الفحص عن القرائن المحتملة وعدم الظفر بها كها هو الحال في حجية ظواهر الأخبار، فوقوع التخصيص والتقييد والنسخ فيه لا يخل بانعقاد الظهور؛ لأن الفحص

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج٢٧، الباب ٩ من أبواب صفات القاضي، ص ١١٥، ح٥ ٣٣٣٥.

يوجب انحلال العلم الإجمالي فيه إلى علم تفصيلي بها وقع التخصيص ونحوه فيه لو عثرنا على المخصص وشك بدوي، وفي الموارد التي لا نعثر فيها على ما يوجب حمله على خلاف الظاهر نأخذ بظاهره، وإلا لزم الإخلال بظواهر الأخبار أيضاً؛ لانطباق ذات المدعى عليه.

والثالث: أن القول بوقوع التحريف مجمل؛ لأنه يحتمل معنيين:

أحدهما: وقوع التحريف في ذات القرآن بالزيادة أو النقيصة أو تبديل الألفاظ أو مواقع الآيات ونحوها، وهذا باطل بالضرورة والإجماع، ومخالف للنص، بل لو قيل بوقوع مثل هذا التحريف فيه للزم إبطال حجية القرآن في جملة كبيرة من الآيات، وهو نقض لغرضه.

فدعوى عدم تحقق الظهور لآيات الكتاب لا تستند إلى وجه وجيه، وكل ما قيل من وجوه لمنع الظهور قام الدليل على بطلانها، بل تتضافر الشواهد على أن القرآن نزل بلغة العرب، وأنه خاطبهم بلسانهم لا بل بيّن لهم الهدى والأحكام فيكون حجة عليهم، ولو لم يكن لكلامه ظهور لبطلت حجيته، وانتقض الغرض من نزوله، ولا يوجد ما يدل على أن الخطاب الإلهي في القرآن غاير الطريقة العقلائية في المخاطبات وفهم مداليل الألفاظ، فلذا يحمل على ما هو مقتضى الطريقة العقلائية في الكلام وفهم مداليله.

### مناقشة روايات تحريف القرآن

وأما الروايات التي دلت على وقوع التحريف فيه فأكثرها مردودة سنداً؛ لورودها عن طريق الوضاعين، قال السيد الأستاذ أعلى الله مقامه أن زهاء مائتين من أخبار التحريف واردة عن السيّاري الكذّاب الوضّاع الغالي (۱)، والمعتبر منها لا دلالة له على التحريف؛ لإمكان الجمع الدلالي بينها وبين ما دل على عدم التحريف، وتفصيل الكلام في ذلك من شؤون علوم القرآن لا علم الأصول (۱)، ويكفينا في هذا قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴿ أَنَهُ عَلَمُ الله سبحانه على لسان نبيه المصطفى عَيْلاً، وقد روي متواتراً أن الرسول عَيْلاً قال: ((من ختم القرآن كان له كذا)) (على وكذا ورد عن الائمة المنظم على يوكده التأريخ، فقد على القرآن المجموع الكامل في مصحف واحد، وهو ما يؤكده التأريخ، فقد روي أن القرآن كان مكتوباً في زمان رسول الله المنظم وموضوعاً في مسجده عند منبره يستنسخه من أراد (۱)، وللبحث تفاصيل لا يسعنا تناولها هنا.

ثانيهم]: وقوع التحريف في المعاني والتفسير وهذا صحيح شهدت به الروايات والوقائع التأريخية إلاّ أنه لا يخل بالظهور ولا بحجيته.

<sup>(</sup>١) الأصول: ج٥، ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر بعض التفاصيل عن ذلك في كتاب الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٠٤٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة: الآية ١٧.

<sup>(</sup>٤) انظر الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٢٤؛ موافق الشيعة: ج٣، ص٩٨؛ المناظرات: ص١٩.

<sup>(</sup>٥) الكافى: ج٢، ص٢٠٣، باب فضل حامل القرآن.

<sup>(</sup>٦) انظر الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٠٤٢.

٢٥٨ ......المعتمد في الأصول

## ثانياً: مناقشة الكبرى

وأما الكبري فوجوهها الثلاثة مردودة أيضاً:

### أما الوجه الأول: ففيه:

أولاً: أن الآية المباركة والروايات نهت عن الأخذ بالمتشابه، ومعنى المتشابه هو ما تشابه معناه (۱) و لازمه عدم ظهوره أو عدم معرفة المراد منه، وكلاهما يدخلان في المجمل، ولذا نصت الآية على أن الذين يتبعون المتشابه هم مرضى القلوب وأهل الفتنة؛ لتأويل معناه بحسب ما يشتهون، فنهت عنه، بخلاف المحكم والآية لم تنه عن العمل به، بل نصت على أنه أم الكتاب الذي يجب الرجوع إليه لرفع الإجمال والتشابه، وقد مر تفصيل ذلك في بحث مراتب الظهور.

والمحكم ضد للمتشابه، وهو الواضح الذي علم المراد منه من غير قرينة تقرن إليه (۲)، وهو ينطبق على النص والظاهر، وبهذا يتضح أن الظهور خارج موضوعاً عن المتشابه، فإشر اكه في حكمه خلف، وتطبيق لحكم العام على غير مصداقه.

ثانياً: أنه لو صح ما ذكر للزم وقوع التناقض في الآية، ووجب الإعراض عن الرواية، والتالي باطل فالمقدم مثله.

وتوضيح ذلك: لو كان دليل عدم حجية ظاهر القرآن هو الآية المتقدمة للزم الدور؛ لأن دلالة الآية على حرمة العمل بالمتشابه هي نفسها دلالة

<sup>(</sup>١) انظر مفردات الراغب: ص٤٤٣، (شبه)؛ مجمع البيان: ج٢، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب: ص٥١، (حكم)؛ مجمع البيان: ج٢، ص٢٣٩.

ظهورية، فيلزم الاستدلال على عدم حجية الظاهر بالظاهر، فلابد وأن يكون المراد من المتشابه غير الظاهر فيستدل بالظاهر على عدم جواز العمل بالمتشابه، ويتم المطلوب، ولو كان الدليل الروايات نظير الرواية المذكورة وأريد من المتشابه فيها الظاهر فإنها تكون باطلة أيضاً من جهة مخالفتها للقرآن، وقد تضافرت النصوص على أن ما خالف الكتاب فهو زخرف.

ثالثاً: أنه لو صح ما ذكر للزم وقوع التناقض بين القرآن والسنة؛ لأن الروايات الكثيرة أرجعت إلى القرآن لمعرفة الرواية المعتبرة من غيرها، وأمرت بالأخذ بها وافق الكتاب والإعراض عها خالفه، ولو كان ظاهر الكتاب ليس بحجة لما صح الإرجاع، ولا مخلص من هذا التناقض إلا بأحد أمرين:

الأول: أن نتمسك بعدم حجية ظواهر القرآن، ونرد الروايات الإرجاعية سنداً أو نؤولها دلالة، وكلاهما باطل؛ لأن سند الكثير منها صحيح، ومضمونه متواتر، ودلالتها نصية، كما أنه يستلزم لغوية الإرجاع.

والثاني: أن نتمسك بحجية ظواهر القرآن فيصح الإرجاع إليه، ويبطل القول بعدم حجية ظواهره.

وأما الوجه الثاني: وهو دعوى أن الأخذ بظاهر القرآن يعد من مصاديق التفسير بالرأي ففيه جوابان:

الجواب الأول: أن الظهور يغاير التفسير لغة واصطلاحاً مغايرة موضوعية، فيخرج عن مدلول الروايات الناهية عن التفسير بالرأي تخصصاً.

وبيان ذلك: أن التفسير في اللغة مأخوذ من الفسر وهو البيان وكشف المغطى، والتفسير كشف المراد عن اللفظ المشكل، ويقال استفسرته كذا أي سألته أن يفسره لي (١)، ويتحصل من ذلك أمران:

أحدهما: أن التفسير يتعلق بالألفاظ غير الظاهرة في معنى فيكشفه ويوضح المراد منه، وأما الظاهر فلا يحتاج إلى تفسير.

ثانيهما: أن المفسِّر لابد وأن يكون بيناً في نفسه وظاهراً في معناه، وإلاَّ بطل أن يكون مفسراً؛ لأن فاقد الشيء لا يعطيه.

هذا من حيث المعنى اللغوي، وأما في المصطلح فالتفسير علم يبحث فيه عن مراد الباري عزّ وجلّ الذي بيّنه في القرآن (٢)، فهو يشمل ثلاثة أنواع من الآيات:

الأول: الغريبة التي تشتمل على ألفاظ غير واضحة المعنى، نظير فواتح السور.

والثاني: المجملة التي لا ينبئ ظاهرها عن المراد به مفصلاً كقوله تعالى: ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ ﴾ (٣) فهي ظاهرة في أصل الحكم والموضوع دون تفصيل الفعل وأجزائه وشرائطه إلا ببيان النبي عَيْلاً والإمام التَّلاِ.

والثالث: المتشابهة، وهي التي يشتبه المراد منها بها ليس بمراد؛ لتردده بين معان عديدة، نظير الآيات المتضمنة للمشترك اللفظي، نظير: (القرء) في

<sup>(</sup>۱) انظر لسان العرب: ج٥، ص٥٥، (فسر)؛ مفردات الراغب: ص٦٣٩، (فسر)؛ معجم مقاييس اللغة: ٨١٨، (فسر).

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البيان: ج١، ص٣٩؛ مجمع البحرين: ج٣، ص٤٣٨، (فسر).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٤٣، الآية ٨٣، الآية ١١٠؛ سورة النساء: الآية ٧٧.

قوله: ﴿ وَاللَّطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ (١) فإنه يحتمل الحيض والطهارة، وقوله: ﴿ وَلاَ تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ آبَاؤُكُم مِّنَ النّسَاء ﴾ (١) فإن النكاح يحتمل الوطي والعقد (٣) ونحو ذلك.

ونلاحظ من مجموع ما تقدم أن التفسير في جميع حالاته لا يشمل الظواهر، نظير قوله تعالى: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ) (٤) وقوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُهَا مِئَةً جَلْدَةٍ ﴾ وأمثالها، بل يدور مدار المجهولات والمجملات والمتشابهات من المعاني.

وعلى هذا لا تصلح الروايات المانعة من التفسير بالرأي أن تبطل حجية الظواهر؛ لأنها أجنبية عنها.

والجواب الثاني: أن الرأي الذي نهت الروايات عن تفسير القرآن به هو الآخر أجنبي عن الظهور؛ لأنه في اللغة والعرف هو العمل بالظن الشخصي وترجيحه على غيره (٢)، وفي المصطلح هو اعتقاد النفس أحد النقيضين عن غلبة الظن (٧).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٣) فقه القرآن: ج٢، ص٩٣؛ وانظر التهذيب: ج٧، ص٠٢٧، ح١١٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النور: الآية ٢.

<sup>(</sup>٦) معجم مقاييس اللغة: ص٥١٥، (رأى).

<sup>(</sup>٧) مفردات الراغب: ص٤٧٧، (رأي).

وعلى هذا المعنى حملوا قوله عليه إلى القرآن برأيه فقد أخطأ (١) أي قال فيه قولاً غير مستفاد من كتاب ولا سنة، ولا من دليل يعتمد عليه، بل قال برأيه حسب ما يقتضيه عقله، ويذهب إليه وهمه بالظن والتخمين (١).

كما أطلقوا عنوان (أصحاب الرأي) على من عمل بالقياس والاستحسان ونحوهما في الأحكام كأبي حنيفة وأبي الحسن الأشعري<sup>(٣)</sup>, وقد اشتهر عن أبي حنيفة أنه قال: (علمنا هذا رأي وهو أحسن ما قدرنا عليه، فمن قدر على غير ذلك فله ما رأى ولنا ما رأيناه)<sup>(3)</sup>.

وإذا لوحظ هذا القول في مقابل قول النبي عَيْنِيَّالَهُ والأئمة عَلِيَّالِمُ أَن تفسير القرآن لا يجوز إلا بالأثر الصحيح والنص الصريح يظهر فساده (٥).

والخلاصة: أن الرأي هو العمل بالظن الشخصي في فهم معاني القرآن من دون رجوع إلى دليل يعتمد، وهو ينطبق على القياس والاستحسان والمصالح المرسلة والظنون الشخصية ونحوها من طرق يتخذها الجمهور لفهم معاني الآيات دون الرجوع إلى النبي عَيْشًة والائمة المُحَلِّمُ ، ولذا نهت عنه الروايات؛ لاستلزامه الاجتهاد في مقابل النص والتشريع المحرم، ولكن

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين: ج٢، ص٥١١، (رأى)؛ تفسير ابن كثير: ج١، ص٦.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين: ج١، ص١٧٢، (رأي)؛ وانظر مجمع البيان: ج١، ص٤٠.

<sup>(</sup>٣) مجمع البحرين: ج١، ص١٧٠-١٧١، (رأي).

<sup>(</sup>٤) الملل والنحل: ج١، ص٣٦٨.

<sup>(</sup>٥) مجمع البيان: ج١، ص٣٩؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص٢٠٤، ح٣٣٦٠٩.

هذا كله أجنبي عن ضم ظواهر القرآن استناداً إلى فهم أهل اللغة والعرف العام والظن النوعي الذي عليه تدور حجية ظواهر الألفاظ. وهذا ما نصت عليه الأخبار الشريفة:

منها: رواية العسكري النالي في بيان فضل القرآن قال: ﴿أتدرون من المتمسك الذي بتمسكه ينال هذا الشرف العظيم؟ هو الذي أخذ القرآن وتأويله عنا أهل البيت، أو عن وسائطنا السفراء عنّا إلى شيعتنا لا عن آراء المجادلين وقياس القائسين ﴾(۱) وفي تفسير فرات بن إبراهيم بإسناده عن سعد بن طريف عن أبي جعفر النالي – في كلامه مع عمرو بن عبيد قال: ﴿فإنها على الناس أن يقرؤوا القرآن كها أنزل، فإذا احتاجوا إلى تفسيره فالاهتداء بنا وإلينا يا عمرو ﴾(١) إلى غير ذلك من الأخبار، وهما دالان على حقيقتين:

الأولى: أن القرآن فيه ما يحتاج إلى تفسير وهو غير الظاهر، ومنه ما لا يحتاج وهو الظاهر، وفي التفسير يجب الرجوع إلى الأئمة المهمي ولا يجوز العمل فيه بالرأي والقياس والظن الشخصي، وأما ما لا يحتاج إلى تفسير فيعمل به ويحمل على ظهوره كها تفيده إذا الشرطية في الرواية الثانية.

<sup>(</sup>۱) تفسير الإمام العسكري التيلان : ص١٤؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص٢٠١-٢٠٠، ح٤٩٥٣؛ جامع أحاديث الشيعة: ج١، ص١٦٦؛ البحار: ج٨٩، ص١٨٢، ح٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير فرات الكوفي: ص٢٥٧-٢٥٨؛ الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص٢٠٢، ح٣٣٥٩٥.

والثانية: أن تفسير العلماء الذين يستندون إلى أقوال الأئمة عليه في فهم معاني القرآن هو الآخر حجة، ويجب العمل به، وهو ليس من التفسير بالرأي؛ لاستناده إلى دليل معتبر.

والحاصل: أن دلالة الروايات الناهية عن تفسير القرآن بالرأي أجنبية عن العمل بظواهر القرآن؛ لأنها تختص بالألفاظ غير الظاهرة، وتفسيرها بالرأي الشخصي دون الرجوع إلى دليل، وأما العمل بالظهور فهو يستند إلى السيرة العقلائية التي أمضاها الشرع وطابقها في بياناته وآياته، بل عمل بها في موارد عديدة، وشتان بين الأمرين.

وأما الوجه الثالث: فجوابه واضح؛ لأن التعارض الواقع بين القرآن والسنّة لا يخلو من حالتين:

الأولى: أن يكون غير مستقر فيمكن حله بواسطة الجمع الدلالي، وحينئذ يتعين؛ لأن الجمع مها أمكن أولى من الطرح، ولازم الجمع هو الإقرار بحجية ظواهر القرآن والعمل بها، وهذا ما يشهد له حديث الثقلين المتواتر بطرق الفريقين (۱)، حيث نص على أن التمسك بها معاً يمنع من الضلالة.

الثانية: أن يكون التعارض مستقراً ولابد من الإعراض عن الروايات للنصوص الصحيحة الصريحة في أن الخبر المخالف للكتاب يجب الإعراض عنه، والنتيجة هي الأخذ بظاهر القرآن وترجيحه على السنة.

<sup>(</sup>۱) الدعائم: ج۱، ص۲۸؛ أمالي الصدوق: ص٥٠٠، ح٢٨٦؛ عيون أخبار الرضا التيلا: ج١، ص٣٤، ح٤٠.

فيتحصل من كل ما تقدم: أن قول الأخباريين بصغراه وكبراه لا يستند إلى وجه وجيه، بل الأدلة متضافرة على أن القرآن له ظهور في الكثير من آياته، وأن ظهوره حجة يجب العمل به، بل ويترجح على السنة ويوجب الإعراض عنها.

نعم العمل بالظهور إنها يصح بعد الفحص عن القرائن المانعة لا قبلها، ومن ضمنها الروايات الواردة عن المعصومين الهير في بيان المراد. هذا ما يمكن أن يقال في مناقشة قول الأخباريين.

# حل النزاع الأخباري الأصولي في حجية الظهور

ولا نستبعد إمكان الجمع بين هذا القول وقول مشهور الأصوليين الذين ذهبوا إلى حجية ظواهر الألفاظ مطلقاً، فإن تمت يخرج النزاع بين الفريقين عن كونه نزاعاً حقيقياً، ويصبح لفظياً، وإلا فقد عرفت أن القول بحجية الظواهر مطلقاً تام من حيث تضافر الأدلة عليه وعدم تمامية الأدلة المخالفة له.

ويدعونا إلى هذا الجمع العقل والواقعية العلمية والإنصاف في البحث؛ لأن الذين نسب إليهم إنكار حجية ظواهر القرآن في الصغرى أو في الكبرى هم من أجلاء علماء الطائفة الحقة وكبار الفقهاء فيها من الذين لا يشك أحد في مكانتهم المعنوية ومقاماتهم العلمية، ومن المستبعد جداً أن ينكروا شيئاً كظواهر القرآن، وهو مما قام عليه الوجدان والسيرتان العقلائية والمتشرعية، وتشهد بوجوده الآيات والروايات، أو يبطلوا حجية ظواهر، وهو مما قام عليه الدين والشريعة، وأنزله الله سبحانه ثقلاً أكبر،

وجعله حجة على العباد، وقد دعا المعصومون المُهَمِّرُ إلى التمسك به وعدم مفارقته في قول أو عمل.

فإن حفظ مكانة هؤلاء العلماء واحترام قدرتهم العلمية العالية يستدعيان أن نوجه كلامهم بنحو يتناسب مع شأنهم، ويتوافق مع الموازين الصحيحة للبحث، لاسيما وأن عبارات بعضهم جاءت مضطربة بعض الشيء، وتتحمل التوجيه.

وعلى هذا الأساس نقول هناك أكثر من طريق لتوجيه كلام الأخباريين بها يتوافق مع قول مشهور الأصوليين، وبه يتحقق الجمع بين القولين، وينحل التنازع:

الطريق الأول: يستند إلى تصنيف آيات الكتاب وتحرير محل النزاع فيها، فنقول: إن دلالة آيات الكتاب على معانيها تأتى على أنحاء:

الأول: ما تكون نصاً في معناها، نظير الآيات الواردة بشأن الموت كقوله تعالى: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ المُوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ﴾ (١) وقوله ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ (١) والمعاد والتوحيد والجنة والنار ونحوها، وهي دلالة قطعية محكمة ولا نزاع في حجيتها عند الفريقين نظراً لحجية العلم.

الثاني: ما تكون ظاهرة في معناها ظهوراً قوياً يفيد الوثوق بالمراد لدى العرف، نظير دلالة قوله تعالى: ﴿لاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ ﴾ (٣) على حرمة أكل المال بغير رضا أهله.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية ٧١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٢٩.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ......

# ودلالة قوله تعالى: ﴿أَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ (١) ونحوه.

ولا نزاع في أن هذه الدلالة حجة عند الفريقين؛ لكونها من مراتب المحكم، فالمقتضي للعمل بها موجود والمانع مفقود. نعم يشترط في حجية هذه الدلالة والتي قبلها عدم وجود حجة أخرى مخصصة أو مقيدة لها واردة عن المعصومين المهاري وإلا وجب التخصيص والتقييد، ويؤخذ في غير موردهما بعموم الآية أو إطلاقها كما في قوله تعالى: (أحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ) (٢) الذي قيده الحديث: ﴿نهى النبي عن بيع الغرر﴾ (٣) لأنه يرجع إلى تقديم ما هو أظهر على الظاهر كما حقق في بحث العام والخاص والمطلق والمقيد.

الثالث: ما تكون مجملة في معناها إما من جهة أصل المعنى لوقوع الاشتراك فيه فلا ظهور لأحد المعاني على غيره كقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ عَيْرَا فَيه فلا ظهور لأحد المعاني على غيره كقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ عَيْرَا الْقَرَاءُ لَا الْمُقَاتُ اللَّهِ وَمَا الْمُعْنَى اللَّهِ وَمَا الْمُعْنَى كَقُولُه تعالى: ﴿أَقِيمُواْ فِي معنى، أو من جهة الجهل بتفاصيل المعنى كقوله تعالى: ﴿أَقِيمُواْ وَلَا نَزَاعَ فِي وجوبِ الصَّلاَةُ ﴾ حيث لا تعلم كيفيتها وأجزاؤها وشرائطها، ولا نزاع في وجوب الرجوع إلى الأئمة المُنْ المنافي في المعنى المراد وتفاصيله، ومثل ذلك يقال في الرجوع إلى الأئمة المن الآيات الظاهرة في الجبر، أو الظاهر في التجسيم، الآيات المتشابهة نظير الآيات الظاهرة في الجبر، أو الظاهر في التجسيم،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) مستمسك العروة: ج١١، ص٢٠٤؛ منية الطالب: ج٢، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: الآية ٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: الآية ٧٢.

كقوله تعالى: (يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيمِمْ) (١) وقوله: (إِنْ هِيَ إِلاَّ فِتْنَتُكَ) (٢) ونحوهما، فإن العقل يمنع من حملها على ظاهرها، ولا يمكن فهم معناها المقصود إلاّ بمراجعة الأئمة للهَهِيَالِمُ .

الرابع: ما تكون مجملة أو متشابهة ولها ظهور ضعيف في أكثر من معنى بحسب ظن الفقيه الشخصي وذوقه، فيرجح أحد المعاني، كما في قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ المُحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُواْ النِّسَاء في المُحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ (٣) فإنها مجملة لتردد معناها بين أكثر من احتمال، ومنشأ الإجمال مفردات خمس هي:

الأولى: المحيض؛ إذ يحتمل أن يكون مصدر ميمي فيكون السؤال عن الحيض وأحواله، ويحتمل أن يكون اسم مكان وهو موضع خروج الدم فيكون السؤال عن حال الجُهاع.

الثانية: قوله تعالى: ﴿أَذًى كِتمل أن يكون كناية عن القذارة والمشقة والنجاسة فيكون وصفاً للدم، ويحتمل أن يكون كناية عن الضرر والمشقة بالمرأة لكونه نوعاً من المرض، وعلى الأول يكون وجه الاجتناب القذارة، وعلى الثاني إيذاء المرأة.

الثالثة: قوله تعالى: ﴿فَاعْتَزِلُواْ النِّسَاء فِي المُحِيضِ ﴾ فإن الاعتزال يحتمل أن يراد به اعتزال المضجع أو اعتزال المجامعة.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح: الآية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٢٢.

الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ فإن ﴿ يَطْهُرْنَ ﴾ يحتمل أن يراد به انقطاع الدم، ويحتمل أن يراد به الاغتسال من الحدث، ويحتمل التطهير من الخبث بغسل الفرج، ويحتمل التوضي قبل المجامعة وإن لم تتطهر من الحدث (١).

الخامسة: قوله تعالى: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ الله فإن الحيث الذي أمر الله به يحتمل أن يكون الفرج فلا يجوز وطي المرأة من غيره، ويحتمل من حيث أمركم أن اجتنبوا عنه وهو حال الحيض، فيجوز وطيها من الدبر أيضاً.

ونلاحظ أن مفردات الآية المباركة تحتمل معاني عديدة ولا يوجد ما يدل على ترجيح أحد المعاني على غيرها، فيأخذ البعض أحد المعاني ويرجحه على غيره استناداً إلى فهمه وظنه الشخصي من دون أن يستند إلى دليل صحيح.

ومن هنا وقع الاختلاف في غاية تحريم الوطء بين العامة الذين لم يرجعوا إلى الأئمة الم فيه فيه فبعضهم جعل الغاية انقطاع الدم، وبعضهم قال إذا اغتسلت حل وطؤها، وذهب أبو حنيفة إلى التفصيل فقال: إذا كان حيضها عشراً فنفس انقطاع الدم يحللها للزوج، وإن كان دون العشرة فلا يحل وطؤها إلا بعد الغسل أو التيمم أو مضي وقت الصلاة عليها أن يقع فيه بالظنون الشخصية والاستظهار الذوقي، وهذا هو الذي ينبغي أن يقع فيه

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البيان: ج٢، ص٨٧، تفسير الآية المزبورة.

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البيان: ج٢، ص٨٨.

النزاع، ومنشأ حجية هذا الظهور يعود إلى تردد المعنى وعدم فهم المراد بالوثوق والاطمئنان، فيحكم العقل بوجوب اللجوء إلى الظن؛ لكونه أقرب الطرق إلى الواقع، وهو أرجح من الوهم.

ومنشأ عدم حجيته هو النص الشرعي القاضي بحرمة العمل بالظن، وأنه لا يغني من الحق شيئاً ()، وهو الحق الذي يلتزم به الأصوليون أيضاً، ودليل الحجية ضعيف؛ لأن الحل هو الرجوع إلى السنة لفهم المراد، وهو ما نصت عليه الآيات والروايات التي أمرت بالسؤال من أهل الذكر عند الجهل وعدم العلم ()، ومنعت من العمل بالقرآن من دون الرجوع إلى الائمة المهم المرابع على المنتة يرفع التردد والشك، ولا يبقي مجالاً للعمل بالظن الشخصي ولا لحكم العقل؛ لأن الدليل التعبدي حاكم على دليل العقل هنا ورافع لموضوعه.

ولا يبعد أن يكون الأخباريون قد نظروا إلى هذا النحو من العمل بالظهور، فأنكروه من جهة الصغرى تارة باعتبار أن الآيات فيه مجملة، ومن جهة الكبرى أخرى باعتبار أن العمل بالظهور فيه من مصاديق العمل بالظن الشخصى الذي نص الشرع على حرمته.

ومن الواضح أن هذا مما يقوله الأصوليون أيضاً؛ لأنهم لا يريدون من حجية ظواهر القرآن إلا الظهور النوعي القوي الذي قامت عليه السيرة

<sup>(</sup>١) انظر سورة يونس: الآية ٣٦؛ سورة النجم: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) وهو قوله تعالى: ﴿فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ سورة النحل: الآية ٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص١٩٦، ح٠٨٥٣٠؛ ص٢٠٠، ح٣٣٥٩٣.

العقلائية، لا الاستظهار الشخصي الضعيف الذي لا يستند إلى دليل معتبر، وبهذا يتضح أن ما أراده الأخباريون هو عين ما أراده الأصوليون.

ويشهد لهذا التوجيه شاهدان:

الأول: أدلتهم التي أقاموها لإنكار الصغرى أو الكبرى، فإنها في محصلها تعود إلى نسبة وقوع التشابه والإجمال في الآيات، وإلى أن العمل بها يعد من التفسير بالرأي، وهذه تنطبق على ما ذكرنا لا على الآيات المحكمة أو الظاهرة ظهوراً قوياً.

والثاني: كلمات بعضهم في مختلف الموارد فإنها تتضمن قرائن عديدة تفيد في مجموعها أنهم لا ينكرون الظهور القوي، ولا ينكرون حجيته، بل الذي ينكرونه هو الظهور الضعيف، إلا أن عبارات بعضهم جائت مطلقة بعض الشيء، فأوجبت الوهم بأنهم يريدون الإطلاق في نفي ظواهر القرآن أو نفي حجيته (۱) بل حكى النراقي المنافئ عن بعضهم القول بجواز العمل بالمحكمات (۱).

الطريق الثاني: يستند إلى تحليل قول الأخباريين والوصول إلى مرادهم من إنكار حجية ظواهر القرآن إلا بالرجوع إلى قول المعصوم التيلا ، فإن هذا القول يحتمل معاني:

<sup>(</sup>۱) انظر في هذا المجال ما ذكره الشيخ الحر العاملي النَّيُّ في الفوائد الطوسية: ص٣١٨- ٣٢٥، الفائدة (٧١)؛ ص٢٠٠، الفائدة (٩١).

<sup>(</sup>٢) وقد ذهب إلى هذا التفصيل السيد صدر الدين في شرح الوافية. انظر أنيس المجتهدين: ج١، ص١٩٦.

أحدها: أن القرآن الكريم برمته مجمل ولا ظهور له في معنى، وإنها الروايات هي التي تصنع ظهوره وتوضح معانيه، فتكون الرواية نظير كتب المعاجم اللغوية التي توضح معاني الألفاظ لغير العارفين باللغة.

ثانيها: أن القرآن له ظهور في معنى من حيث الدلالة الاستعمالية، ولكن لا يصح العمل به؛ لعدم العلم بإرادته الجدية إلا بمراجعة الروايات الواردة في بيان المراد منه، ومدار حجية الظهور على الدلالة الجدية، فقولهم بأن حجية ظواهر القرآن مشروطة بمراجعة الروايات ناظر إلى أن الرواية تكشف عن المراد الجدي، وعلى هذا الأساس اتفقت الكلمة على وجوب الفحص عن الروايات قبل العمل بظواهره، كما يجب الفحص في المخصصات والمقيدات قبل العمل بظواهر الروايات.

ثالثها: أن القرآن له ظهور ولكن حيث إننا نعلم بأن الظهور القرآني التلي بالتخصيص والتقييد ونحوهما من الموانع الداخلة عليه بواسطة الروايات، وبعض الروايات اختلطت أو ضاعت ولم تصل إلينا فلا يمكن العمل بالظهور الحاصل منه؛ لاحتهال قرينية الموجود، وقد تقدم الكلام في أن احتهال قرينية الموجود يخل بالظهور؛ لعدم جريان أصل عدمي في حقه، بخلاف احتهال وجود القرينة فإن مجرد الاحتهال لا يخل به، ولا يعتني به العقلاء، فلذا يتمسكون بأصالة عدم القرينة لنفيه.

وقد عرفت أن الاحتمال الأول غير صحيح، ولا يعقل أن يكون هو مراد الأخباريين؛ لأنه يخالف الوجدان والبرهان وواقع القرآن الذي نص على أنه بيان للناس، وصنف آياته إلى محكمات ومتشابهات، وأمر بالعمل بالمحكم، ونهى عن المتشابه، وهم بهذا يتفقون مع الأصوليين.

والاحتمال الثاني صحيح تام في نفسه، وهو مما يذهب إليه الأصوليون أيضاً؛ لأنهم لا يقولون بحجية ظواهر القرآن قبل الرجوع إلى السنة، فإن حجية الظهور عندهم ناشئة من تطابق الإرادة الجدية والاستعمالية، فلذا اتفقوا على وجوب الفحص عن القرائن المعينة للمراد، ولم يجيزوا العمل بالظاهر قبله سواء كان ظاهراً من القرآن أو من السنة، فإذا كان مراد الأخباريين هو هذا المعنى ارتفع الخلاف، لأن ما يقولونه هو عين ما يقوله الأصوليون أيضاً.

والاحتمال الثالث صحيح أيضاً إلا أن احتمال وجود القرينة أو قرينية الموجود لا يمنع من العمل بالظهور لسببين:

الأول: لأن الفحص عن القرينة وعدم الظفر بها غالباً يلازم الوثوق بعدم الوجود، ولو بقي احتمال للوجود فهو عقلي لا عقلائي فلا يترتب عليه أثر في مقام التنجيز والإعذار؛ بداهة أن العقلاء يأخذون بظواهر الألفاظ ما لم تقم عندهم قرينة قطعية على الخلاف.

والثاني: لأنه لو تم هذا المحذور في ظواهر القرآن لورد على ظواهر السنّة أيضاً؛ لأنها من وزان واحد، وكل ما يرد من محتملات على ظواهر القرآن يرد على ظواهر السنّة، بل إن ابتلاء السنّة بالوضع والتحريف ومنع التدوين وإحراق الكتب وقتل الرواة أكثر من ابتلاء القرآن بها يخل بظهوره.

وعلى هذا الأساس لا يمكن أن يكون مراد الأخباريين هذا الاحتمال، فيتعين أن يكون مرادهم الثاني، وقد عرفت أنه مما يتفق عليه الأصوليون أيضاً.

وعليه فإذا رجعنا إلى الروايات المباركة عثرنا على ما يوجب تفسير القرآن أو تخصيصه أو تقييده ونحو ذلك أخذنا به، وإذا لم نعثر على شيء من ذلك يجب الأخذ بالظاهر القرآني وترتيب الأثر عليه؛ لوجود المقتضي وانعدام المانع، وبذلك يظهر أن حجية ظواهر القرآن عند الأخباريين والأصوليين لها موردان:

الأول: الآيات التي لم تخصصها الروايات أو تقيدها، فإن عموماتها ومطلقاتها تكون حجة وهو عمل بالظهور.

والثاني: الآيات التي فحصنا ولم نعثر على مخصص أو مقيد ونحو ذلك لها، وهو عمل بالظهور أيضاً وبذلك ينحل النزاع.

الطريق الثالث: يستند إلى الغاية من مراجعة الروايات في فهم الظهور.

وتقريره: أن القرآن الكريم وإن كان له ظهور في الكثير من آياته لكونها محكمة ولكن لا يمكن العمل بالمحكم منه إلا بعد مراجعة الروايات؛ لأنه في كثير من ألفاظه استعمل المجاز والكناية، وقد ورد عنهم المهالي في كثير من الموارد اكتفى ببيان القرآن بإياك أعني واسمعي يا جارة أو في الكثير من الموارد اكتفى ببيان المعنى بنحو عام أو كلي ولم يحدد المصداق، وفي الكثير من الموارد الأخرى ذكر الحكم دون بيان معناه، وذكر الموضوع دون بيان حدوده، وهذه كلها لم يكن مجال لفهمها أو معرفة حدودها إلا بمراجعة السنة؛ لأنها عدل القرآن، وأنها المنصوبة لشرحه وبيان معانيه، ولو كان للقرآن ظهور فإنه لا يجوز العمل به؛ لعدم استيفائه لشرائط الاعتبار من جهات:

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢، ص ٦٣١، ح١٤؛ الصراط المستقيم: ج١، ص ٢٥.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ......

الأولى: استقرار الظهور.

الثانية: كون المعنى الظاهر هو المراد جداً.

الثالثة: انتفاء القرائن المانعة من العمل.

الرابعة: بيان كيفية العمل؛ إذ لو لا ذلك لتعذر الامتثال.

فمثلاً في قوله تعالى: (إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ('' ظاهر الآية أن الولاية بنحو عام ثابتة لعموم المؤمنين، وهي تشمل المحبة والنصرة والإمامة ونحوها من معان، كما أن المؤمنين الذين يتصفون بالصفات المذكورة يمكن أن يكونوا جماعة، ولكن السنة ضيقت من هذا الظهور وخصصته بالإمامة دون باقي المعاني، وكشفت عن المراد الجدي من معنى الولاية، وحددت مصداق الولي الذي ثبتت له الولاية حصراً دون غيره من المؤمنين. كما حددت كيفية موالاة الولي بالطاعة والانقياد والتسليم لأمره.

ونلاحظ من مجموع ما تقدم أن القرآن وإن كان له ظهور إلا أن إحراز إرادة الشارع للظهور متعذر من غير الرجوع إلى السنة، وتؤكد هذا المعنى شواهد من كلماتهم:

منها: ما حكي عن السيد الجزائري المنافع في بعض رسائله أنه قال: إني كنت حاضراً في المسجد الجامع في شيراز وكان الأستاذ المجتهد الشيخ جعفر البحراني والشيخ المحدث صاحب جامع الكلم يتناظران في مسألة حجية ظواهر القرآن، فقال له الفاضل المجتهد: ما تقول في

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٥٥.

معنى: (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ) (١) فهل يحتاج في فهم معناه إلى حديث؟ فقال: نعم لا نعرف معنى الأحدية ولا الفرق بين الأحد والواحد إلا بذلك (٢).

ونلاحظ من هذا الشاهد أن الأخباري لم ينكر الظهور، بل أنكر فهم معنى الأحد والواحد والفرق بينهما، وهذا بحث يعود إلى تعريف الحقيقة لا المعنى الظاهر؛ إذ لا شك في أن كل من يعرف اللغة يستظهر من الأحد والواحد معناهما العرفي.

ومنها: ما حكي عن الأمين الاسترآبادي المين أنه استدل على عدم حجية ظواهر الكتاب بالمانع العقلي والشرعي بادعاء أن القول بحجية الظواهر القرآنية يفتح باباً للفساد والانحراف عن الحق ومثّل له بها ذهب إليه علماء العامة في تفسير قوله تعالى: ﴿أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الأمر مِنكُمْ (٣) بسلاطين الجور تمسكاً بالظهور (٤)، وبهذا يظهر أن إنكار العمل بالظهور نشأ من العنوان الثانوي لا الأولي، وبهذا يخرج عن موضوع البحث.

ومنها: ما استدل به البحراني في مقدمات الحدائق من نص الكتاب على لزوم الرجوع إلى النبي والإمام لله اللهم معانيه، كما في قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ حيث خص بيان ما أنزل إليهم ببيانه عَيْلَاً ، وكذا قوله تعالى: ﴿وَإِذَا جَاءهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الأَمْنِ أَوِ

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص: الآية ١.

<sup>(</sup>٢) انظر أوثق الوسائل: ص٧٦-٧٧، (بتصرف).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٤) أوثق الوسائل: ص٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل: الآية ٤٤.

الْخُوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الأمر مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ولا يخفى أن المقصود في الآية الأولى بيان الحقائق الخفية لا الظاهرة، وإلاّ لزم تحصيل الحاصل، ومن الثانية كذلك؛ إذ لا حاجة إلى الرد إليهم إلاّ لأجل خفاء الحقيقة، وهذا ينطبق على المتشابه لا الظاهر.

ومنها: ما حكي عن المحقق الكاظمي التي في شرح الوافية حيث ذكر طائفة من الروايات الكثيرة التي فسّرت القرآن بخلاف ظهوره، فتكون دليلاً على عدم صحة الاعتماد على ظهوره، نظير الروايات التي فسرت النبّ على عدم صحة الاعتماد على ظهوره، نظير الروايات التي فسرت النبّ برسول الله عَيْلاً، و: (لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ) بفاطمة عَلَيْكَا، وقوله: (مُّخُكَماتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ) بأمير المؤمنين عليها والأئمة عليها (وَأُخَرُ مُتَسَابِهَاتُ) بفلان وفلان من أعدائهم. (والَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ) هم أتباعهم الذين يبتغون الفتنة. إلى غير ذلك.

قال: ومع ملاحظة كثرة هذه الروايات لا يبقى ظن بإرادة الظاهر من سائر الآيات التي لم يرد فيها تفسير عنهم المهلي ("")، ومن الواضح أن هذه الروايات إما فسرت الآيات بالمصداق أو هي في مقام بيان التأويل والمعنى الباطن لا التفسير بالظاهر.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر أوثق الوسائل: ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) انظر أوثق الوسائل: ص٧٩.

ولذا قد ترد أكثر من رواية في بيان معنى الآية، وكل واحدة منها تفسرها بمعنى يغاير الآخر، ولولا حملها على بيان المعاني الباطنة أو التفسير بالمصداق للزم القول بتعارض الأخبار وتساقطها، فيبطل قول المستدل أيضاً. نعم مع ملاحظة كثرة الروايات المفسرة للآيات بخلاف ظاهرها يحصل الظن القوي بعدم إمكان العمل بالظهور إلا بعد مراجعة الأخبار، وهذا قول متين يلتزم به الأصوليون أيضاً؛ بداهة أنهم لا يعملون بظواهر الآيات قبل الفحص عم يمكن أن يكون مفسراً أو مخصصاً أو مقيداً لها، على أن الآيات التي دخل عليها تأويل أو فسرت بالمعنى الباطن قليلة بالقياس إلى عموم آيات القرآن، وكيف كان فإنه إذا فحص في الروايات عما يبين المراد من الآيات وعثروا على البيان عملوا بمقتضاه، وإن لم يعثروا أخذوا بالظهور، وهذا ما لا يخالف فيه الأخباريون أيضاً؛ لأن الآية بهذا المعنى تكون محكمة وهم مجمعون على العمل بالمحكم.

وأما الشواهد التي ذكرت فهي تؤكد ما ذكرناه؛ لأنها واردة لبيان المصداق أو المعنى الباطن للآية، وبيان المصداق أو الباطن لا ينفي حجية الظهور، وهذه إحدى جهات الاضطراب في كلماتهم التي أورثت توهم الخلاف، ويشهد لكل ذلك الروايات الكثيرة التي يعمل بها الأخباريون، ونصت على أن للقرآن ظهوراً يجب العمل به.

ففي رواية وهيب بن حفص: ﴿أَن القرآن فيه محكم ومتشابه، فأما المحكم فنؤمن به، ونعمل به، وندين به، وأما المتشابه فنؤمن به

ولانعمل به ﴿ '' وقريب منها رواية إسماعيل بن جابر عن الصادق التيلاِ ''' وما رواه الكليني بسنده عنه التيلاِ ''' ، وفي الصحيح عنه التيلاِ : ﴿ لو أن رجلاً دخل في الإسلام فأقر به ثم شرب الخمر وزنا وأكل الربا ولم يتبين له شيء من الحلال والحرام لم أقم عليه الحد إذ كان جاهلاً ، إلاّ أن تقوم عليه البينة أنه قرأ السورة التي فيها الزنا والخمر وأكل الربا ﴾ ''.

وفي الاحتجاج عن أمير المؤمنين التيلا في حديث الزنديق الذي جاء إليه بآية من القرآن زاعاً تناقضها، حيث قال في جوابه: ﴿إن الله جل ذكره لسعة رحمته ورأفته بخلقه وعلمه بها يحدثه المبدلون من تغيير كتابه قسّم كلامه ثلاثة أقسام: فجعل قساً منه يعرفه العالم والجاهل، وقساً لا يعرفه إلا من صفا ذهنه، ولطف حسه، وصح تمييزه ممن شرح الله صدره للإسلام، وقساً لا يعرفه إلا الله وأمناؤه والراسخون في العلم، وإنها فعل الله ذلك لئلا يدعي أهل الباطل من المستولين على ميراث رسول الله عليا من علم الكتاب ما لم يجعل الله لهم، وليقودهم الاضطرار إلى الائتمار لمن ولاه أمرهم أنه ألى آخر الحديث، وهو صريح في تقسيم دلالة آيات الكتاب إلى ثلاثة أصناف:

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات: ص۲۲۳، ح۳؛ الوسائل: ج۲۷، الباب ۱۳ من أبواب صفات القاضي، ص۱۹۸، ح۳۳، ۸۳۳.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص٢٠١، ح٩٣٥ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج١، ص١٨٨، ح١؛ الوسائل: ج٢٧، البّاب ١٣ من أبواب صفات القاضي، ص١٧٧، ح٢٣٥٣٤.

<sup>(</sup>٤) الفقيه: ج٤، ص٥٥، ح٨٨٠٥؛ الوسائل: ج٢٨؛ الباب ١٤ من أبواب مقدمات الحدود، ص٣٢، ٣٤١٤١.

<sup>(</sup>٥) الاحتجاج: ج١، ص٢٧٦؛ البحار: ج٨٩، ص٥٥، ح٣.

الأول: الدلالة الظهورية العامة، وهي التي يدركها العالم والجاهل معاً، وهي تنطبق على الظهور النوعي.

والثاني: الدلالة الظهورية الخاصة، وهي التي لا يدركها إلا الخواص من أهل المعرفة، نظير بعض آيات الأحكام والعقائد ونحوها.

والثالث: الدلالة الباطنة وهي التي لا يدركها إلا الله سبحانه والمعصوم التلك .

والحكمة من هذا التصنيف هو إرجاع الأمة إلى إمامها لكي يكون طريقاً للاتباع والاقتداء به، ولا شك أن الدلالة الأولى حجة على الجميع، والثانية حجة على أهلها، ثم تكون حجة على الجاهلين الذين يرجعون إلى العلماء، والثالثة تكون حجة على العلماء والعوام بعد رجوعهم إلى الأئمة المنظمة على العلماء والعوام بعد رجوعهم إلى الأئمة المنظمة على العلماء والعوام بعد رجوعهم إلى الأئمة المنظمة ال

والحاصل: من هذه الروايات هو أن الأئمة المهلكي صنفوا آيات الكتاب إلى ما هو ظاهر يعرفه الجميع وهو حجة عليهم، وبه يؤاخذون في مقام التنجيز والإعذار، فيكون كاشفاً عن مقصود الأخباريين؛ لأنهم لا ينكرون حجية ظواهر القرآن ولا حجيتها إذا كانت ظاهرة بالظهور القوي؛ لأنهم يعملون بالروايات، وقد صرحت بأن بعض الآيات مما ينبغي أن يعمل به، وبهذا يتفق الفريقان، ويتضح أن الخلاف بينهم لفظي لا حقيقي، وبه تحل معضلة علمية عويصة لازمت البحوث الأصولية والفقهية منذ القرن الحادي عشر والثاني عشر إلى يومنا هذا.

# المطلب الرابع: في إنكار ثمرة ظواهر الكتاب ومناقشته

بقي هنا إشكالان مبنيان على إنكار الثمرة للبحث في حجية ظواهر الكتاب:

الإشكال الأول: ذكره المولى أحمد النراقي يَيْنُ في المناهج (١).

وخلاصته (بتوضيح وإضافة): أن البحث في حجية ظواهر الكتاب وعدمها قليل الجدوى؛ لأن الثمرة المترتبة عليه ليست بذات أهمية تستدعي مزيد البحث والتحليل، وذلك لسبين:

الأول: أن جل الآيات الواردة في الأصول أو الفروع بل كلها مما تعلق الحكم فيها بأمور مجملة؛ لوضوح أن القرآن ليس في مقام بيان التفاصيل، فلذا لا يمكن العمل بها إلا بعد أخذ تفاصيلها من الأخبار.

والثاني: أن الآيات الظاهرة منها في حكم من أحكام الأصول أو الفروع ورد في بيانها أو بيان الحكم الموافق لها خبر أو أخبار كثيرة، أو انعقد الاجماع على حكمها، وحيث إن الكلمة متفقة على أن العمل بالظاهر القرآني متوقف على الفحص يكون العمل بالخبر والإجماع ونحوهما من أدلة تخصص وتقيد الآيات، وليست بالظهور، وعليه لا تبقى فائدة تذكر للبحث في ظهور الكتاب وأنه حجة أم لا، بل مدار العمل يكون على

<sup>(</sup>۱) مناهج الأصول: ص۱۵۸؛ فرائد الأصول: ج۱، ص۱۵۵؛ الوصائل إلى الرسائل: ج۲، ص۲۲۶.

الأخبار والأدلة الأخرى، وبذلك يقوى في الأذهان مسلك الأخباريين إن قلنا بعدم حل نزاعهم مع الأصوليين.

والإشكال الثاني: ذكره الشيخ يُنِيُّنُّ في الرسائل (١).

وخلاصته: أن التمسك بظواهر الكتاب مبتلى بالمانع؛ لأن ظواهره ليست مستقرة بسبب اختلاف القراءات الموجب لاختلاف الظهور كما في قوله تعالى: (حَتَّى يَطْهُرْنَ) حيث قرئ بالتشديد من التطهر الظاهر في الاغتسال والتخفيف من الطهارة الظاهرة في النقاء من الحيض، وبناء على تواتر القراءات كلها أي العشرة أو أكثرها أي السبعة يقع التعارض، وينتفي الظهور، أو تنتفي حجيته.

والحاصل: أن اختلاف القراءات يمنع من العمل بالظهور؛ لأنها تنتهي إلى أحد أمرين:

الأول: عدم إحراز الظهور.

والثاني: عدم إحراز القرآن من القراءات، ولا يخفى أن مدار البحث على القراءات الموجبة لاختلاف المعنى كالمثال المتقدم لا ما لا يكون كذلك، نظير قراءة (مالك يوم الدين) "و (ملك يوم الدين) فإنه قد لا يوجب الاشكال المذكور فمدار البحث على القراءات الموجبة للاختلاف، فلم يبق إلا العمل بالروايات الشريفة، وهو مسلك الأخباريين.

<sup>(</sup>١) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٥٧؛ كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الفاتحة: الآية ٤.

الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة .....

## مناقشة الإشكال الأول

والإشكال الأول ضعيف من جهتين:

الأولى: أن دعوى إجمال آياته جلها أو كلها مخالفة للوجدان والسيرتين المعصومة والمتشرعية القائمتين على العمل بظواهر القرآن والإرجاع إليه في مختلف الموارد، فلو كانت آياته مجملة جلها أو كلها لم يكن وجه لهذا الإرجاع كما عرفته في مناقشة قول الأخباريين.

والثانية: أن الإشكال المذكور لو أمكن تصحيحه ففي الآيات الواردة في العبادات كها ذكره الشيخ المنتي المنها واردة في مقام بيان أصل الحكم والموضوع وتركت بيان التفاصيل إلى السنة، نظير قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُواْ وَاللَّهِ وَاتُواْ الزَّكَاةَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ ﴾ الطّلاة وَآتُواْ الزَّكَاة ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ ﴾ الطّلاة وأما الآيات الواردة في المعاملات أو الأحكام كالمواريث والحدود ونحوها فلها ثمرة كبيرة ومهمة لعدم ورود الأخبار في بعضها، ولقلة ورودها في بعضها الآخر، أو لتكافؤ الأخبار فيها الموجب لتساقطها ولقلة ورودها في بعضها الآخر، أو لتكافؤ الأخبار فيها الموجب لتساقطها فيؤخذ بها كدليل وحيد على الحكم، وربها يكون بعضها موافقاً للآية أو فيؤخذ بها كدليل وحيد على الحكم، وربها يكون بعضها موافقاً للآية أو معارض عنها، وتبقى الرواية الأخرى بلا معارض.

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول: ج١، ص٥٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ٩٧.

والحاصل: أن البحث في حجية ظواهر الآيات له أكثر من ثمرة علمية وعملية: الأولى: أن نعمل بها في الفروع التي لم يرد فيها خبر أو إجماع. والثانية: في الفروع التي تعارضت فيها الأخبار، فيؤخذ بها بعد التساقط. والثالثة: في ترجيح الأخبار المتعارضة من حيث السند.

والرابعة: في توضيح المراد من بعض الأخبار المجملة إذا عرضت على دلالة القرآن، فإن الخبر الموافق للقرآن يكون معلوم المراد بخلاف المخالف.

والخامسة: تمييز الشروط الصحيحة التي يتفق عليها المتعاقدان من غيرها حيث نصت الأخبار على اعتبار الشرط الموافق للكتاب بخلاف المخالف.

فدعوى عدم الثمرة للبحث المذكور غير وجيهة، ويمكن توضيح ذلك ببعض الأمثلة:

منها: قوله تعالى: ﴿أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾ فإنه ظاهر في العموم، والعقود لغة وعرفاً العهد المؤكد، ويتضمن معنى الاستيثاق والشد، ولذا لا يكون إلا بين متعاقدين معنى المبرز وهو اللفظ، فإذا شك في شموله للمعاطاة والعقود الجديدة نظير عقد التأمين والمغارسة وعقد الانتفاع أو المنفعة نظير الاشتراك في الشبكة العالمية أو الهاتف المحمول أو البث الفضائي ونحوها، ولا نص يعين الحكم فيها فيتمسك بعموم الآية، ويحكم بحليتها ووجوب الوفاء بها؛ لوجود المقتضى وانعدام المانع.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ١.

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البيان: ج٣، ص٢٥٨؛ معجم مقاييس اللغة: ص٢٥٤، (عقد)؛ مفردات الراغب: ص٥٧٦، (عقد).

ومنها: قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ﴿ الْقَصَاصُ فِي الْقَتْلَى ﴾ حيث شرّع القصاص لمن قتل عمداً، والقدر المعلوم منه هو القتل بالسيف ونحوه، وربيا يشك في أن الخنق بالغاز أو بالإغراق أو بسقي السم الميت بطيئاً والدهس بالسيارة أو الإفزاع حتى الموت هل يشمله حكم القصاص أم لا؟ ولا توجد روايات تثبت الموضوع، فيرجع في صدق الموضوع إلى العرف، ويتمسك في حكمه بإطلاق الآية.

ومنها: قوله تعالى: ﴿إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ ( وربم يشك في شمول الحكم للتجارة بالأعضاء، كبيع الكلية أو العين أو البويضة أو الحيمن، وقد يشك في شمولها لمثل إجارة الرحم لتربية الجنين، أو بيع الحقوق كحق الابتكار أو التأليف، أو الاختصاص أو الصناعة وغير ذلك من موارد عديدة لم يرد فيها خبر أو دليل يعين الحكم، فيتمسك فيه بظهور الآية عموماً أو إطلاقاً، والأمثلة على ذلك كثيرة جداً ( ) .

وحتى في العبادات فصّلت الآيات ما يراد منها، نظير آية الطهارة الصغرى أو الكبرى؛ إذ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ الصغرى أو الكبرى؛ إذ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمُعْبَينِ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدُ مَّنكُم الْكَعْبَينِ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدُ مَّنكُم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٥٥-١٥٦؛ الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٢٢٥، وما بعدها.

مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنْهُ (١).

وقد حكي أن تتبع المراد والآيات التي تعين الأحكام في الفروع الابتلائية يوصل إلى وجود الآلاف منها التي يستند فيها إلى إطلاقات الآيات وعموماتها<sup>(۲)</sup>.

والحاصل: أن دعوى إجمال كل آيات القرآن أو عدم وجود ثمرة تذكر للبحث عن ظواهرها لا يستند إلى دليل صحيح، فإن الثمرة المترتبة عليها كثيرة:

منها: تعيين الأحكام.

ومنها: بيان موضوعات الأحكام.

ومنها: الترجيح السندي للأخبار.

ومنها: التقوية الدلالية.

وهذه ثمار مهمة تقوم عليها رحى الفقه والاجتهاد فتدبر.

## مناقشة الإشكال الثاني

وأما الإشكال الثاني فجوابه يتضح ببيان صحة القول بالقراءات وعدمه، فنقول: ذكر الوحيد القراءات والشيخ المنافئ في الرسائل أن القراءات كلها متواترة، ونسب هذا القول إلى المشهور، وخالفهم في ذلك

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٢٣١.

جماعة (أ) و لازمه أن تكون كل قراءة بمنزلة آية، ولذا ذهبوا إلى أن اختلاف قراءة: (حَتَّى يَطْهُرْنَ) يكون بمنزلة آيتين تعارضتا، فلابد من الجمع بينها إن أمكن، وذلك بحمل الظاهر على النص أو على الأظهر، كما لو قيل أن قوله: (يَطْهُرْنَ) من باب التفعّل، وهو يقتضي أن يكون الفعل مقرونا بالقصد والاختيار، نظير (التجمّل) و(التشدد) فيكون المراد الاغتسال لا النقاء من الدم، فتترجح قراءة التشديد على التخفيف للأظهرية.

أو قيل بوجود جامع بينها كالطهارة مثلاً، فإنها تشمل النقاء والاغتسال معاً؛ لأن التطهر من باب التفعّل، وهو يستعمل في الأفعال غير الاختيارية أيضاً، كما في قوله: ﴿وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ﴾ (٢) وكذا فيها نحن فيه؛ إذ يستعمل بمعنى الطهارة الخبثية والحدثية معاً.

ولو تعذر الجمع ذهب الشيخ الله وقوع التكافؤ، ولازمه التوقف والرجوع إلى غيرهما أن أي الأخذ بالقراءة التي تسلم من المعارضة، أو الرجوع إلى الأصول القرآنية العامة كإطلاق قوله: (انساً وُكُمْ حَرْثُ لَّكُمْ) (الذي ورد بعدها، فيحكم بجواز المقاربة بمجرد انقطاع الدم تمسكاً بإطلاق (أنّى) الزمانية، أو يرجع إلى استصحاب الحرمة لو لم يقل بتبدل الموضوع.

<sup>(</sup>۱) انظر الفوائد الحائرية: ص٢٨٦، الفائدة (٢٨)؛ فرائد الأصول: ج١، ص١٥٧؛ نهاية الوصول: ج١، ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٧٤.

<sup>(</sup>٣) فرائد الأصول: ج١، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: الآية ٢٢٣.

والحق أن كلا الدعويين محل نظر؛ لأن القول بتواتر القراءات عن النبي عَيْنَا مما لم يقم عليه دليل، بل قام الدليل على أنها اجتهادات للقراء نشأت بعد النبي عَيْناً بحوالي قرن من الزمان على ما حقق في محله ()، ونسبة الوحيد والشيخ إلى القول بتواترها إلى المشهور غير تامة (). نعم لعلها أرادا نسبتها إلى زمان القراء لا زمان النبي عَيْناً ، والمتواتر منها هي القراءة المعهودة، وهو الذي ذهب إليه الأكثر، بل حكي أنه هو المشهور شهرة عظيمة حتى إن القول الأول يعد نادراً في قباله، بل لعله اجتهاد مقابل النص كما يشهد له قوله تعالى: (لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَوَلَّهُ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ (") فإن الآية دالة بالنص على أن القراءة والجمع والبيان وحي من الله سبحانه على يد النبي عَيْنَا، والقراءة المتواترة هي المتداولة المعروفة بين المسلمين والتي عليها مصاحف المسلمين منذ الصدر الأول.

بل حكى السيد الأستاذ أعلى الله مقامه أنه رأى مصاحف كتبت قبل ألف سنة كانت في خزانة حرم الإمام الحسين التيلا ولم تكن إلا مثل هذا القرآن

<sup>(</sup>۱) انظر أنيس المجتهدين: ج١، ص١٩٠-١٩١؛ الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٢٣٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر أنيس المجتهدين: ج١، ص١٨٩؛ كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٥؛ أوثق الوسائل: ص٨٤. وما بعدها؛ الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة: الآيات ١٦-١٩؛ ونلاحظ أن الآية المباركة تنفي سائر الدعاوى القائمة على أن جامع القرآن فلان أو فلان، كما تبطل سائر القراءات غير ما تواتر عن أهل البيت الله الله عن أهل البيت الله فإن الكتاب بحاجة إلى بيان وبيانه مودع عند آل محمد الميتلا لا غير.

بدون أي تغيير، كما حكى أن هناك عدة مصاحف بخط الأئمة المهم موجودة في إيران والعراق وتركيا وغيرها، وكلها كهذا القرآن بلا تغيير أصلاً مما يكشف عن أن القراءات من المسائل الحادثة بعد زمان النبي عَيْلًا وفترة طويلة من زمان الأئمة المهم فقد قيل إن أقدم القرآء هو ابن عامر، وقد توفي عام (١١٨)هـ، وآخرهم الكسائي وقد توفي عام (١٨٨)هـ (١٨٣)هـ (٢) ويؤكد ذلك أن الائمة الطاهرين المهم منعوا من سائر القراءات، وأمروا بالإبقاء على القراءة المتداولة.

ففي الكافي الشريف روي عن سالم بن سلمة: قرأ رجل على أبي عبد الله النالي وأنا استمع حروفاً من القرآن ليس على ما يقرأها الناس، فقال أبو عبد الله النالي : ﴿ كُفَّ عن هذه القراءة، اقرأ كما يقرأ الناس حتى يقوم القائم، فإذا قام القائم النالي قرأ كتاب الله عز وجل على حده ﴿ وأخرجه المصحف الذي كتبه على النالي إ، وقال: ﴿ أخرجه على النالي إلى الناس حين فرغ منه وكتبه، فقال لهم: هذا كتاب الله عز وجل كما أنزله الله على محمد على وقد جمعته من اللوحين، فقالوا: هو ذا عندنا مصحف جامع فيه القرآن لا حاجة لنا فيه، فقال: أما والله ما ترونه بعد يومكم هذا أبداً. إنها كان علي أن أخبركم حين جمعته لتقرؤوه ﴾ (٣).

وفي الرواية إشارة إلى حقائق عديدة لا يسع المجال لبحثها عدا أولاً.

<sup>(</sup>١) انظر الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٢٣٤-٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٢، ص٦٣٣، ح٢٣.

<sup>(</sup>٤) انظر الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص ٢٤١.

وثانياً: حتى لو سلّمنا صحة القراءات فلا نسلّم صحة الاستدلال بها لتكون مانعاً من الظهور؛ لعدم وجود ملازمة بين تجويز القراءة وتجويز الاستدلال بها، والقدر المتيقن الذي نعلم بصحة الاستدلال به والذي جرت عليه السيرة المعصومة وسيرة المتشرعة هو القراءة المتداولة للقطع بأنها من القرآن، وقد نزل بها، وقد أجمع المسلمون على وجوب العمل بها أن وأما غيرها فمشكوك الحجية، والأصل عدم الحجية. هذا ما يتعلق بأصل القراءات.

وأما ما ذهب إليه الشيخ الشيخ من التوقف فيرد عليه أنه مخالف للقاعدة العامة عند الأصوليين من القول بإن حجية الأمارات مجعولة على نحو الطريقية، ولازم تعدد الآية بتعدد القراءة أن يقع تعارض بين الطريقين، ولازمه التساقط لا التوقف، وأما بناء على السببية فالحل هو التخيير، وهو اختيار الوحيد الشيخ ، ونسبه إلى المشهور (٢)، ونلاحظ أن مسلك الشيخ الشيخ هنا لا يتوافق مع مسلك الأصوليين، فالقول به بلا وجه وجيه.

ويتحصل مما تقدم: أن بطلان القراءات ينفي الإشكال من أصله، فتبقى ظواهر القرآن بلا مانع، وعلى فرض صحتها ووقوع التعارض فيها فإن الحل هو التساقط على مسلك المشهور، ثم الرجوع إلى الأصول العامة، وربما يكون الأصل العام هو ظاهر قرآني كما عرفت في المثال المتقدم. هذا إذا قلنا بالتساقط، وربما يقال بأن الحل لدى تعارض الأمارات وانعدام

<sup>(</sup>١) الفوائد الحائرية: ص٢٨٦، الفائدة (٢٨).

<sup>(</sup>٢) أنيس المجتهدين: ج١، ص١٩٣.

الترجيح هو التخيير لا التساقط؛ لكونه ضابطة عقلية يرجحها العقل على التساقط كم حققناه في الفقه، والتزمنا تبعاً لجمع من الأعاظم بأن قاعدة التخيير ضابطة عامة ولا تختص بباب الأخبار.

وكيف كان، فإنه على القول بالتخيير فإن الثمرة للعمل بالظواهر القرآنية أجلى وأوضح، وللمسألة تفاصيل وأبحاث مهمة هي من مسائل علوم القرآن نتركها لمظانها (١).

#### نتيجة البحث

والنتيجة الحاصلة بعد استعراض الأقوال والمناقشات هي ثبوت حجية الظواهر مطلقاً بلا فرق بين ظواهر الكتاب والسنة وغيرهما، ولكن لا يجوز العمل بها إلا بعد استيفاء الشروط التي من أهمها تطابق الإرادة الاستعمالية والإرادة الجدية، ويحرز التطابق في الاستعمالات العقلائية بعدم وجود قرينة على الخلاف، وفي ظواهر الكتاب بمراجعة الروايات ونحوها من القرائن المانعة، فإذا فحص عنها ولم يعثر كان الظهور حجة، وأما خلاف الأخباريين فهو لفظى وليس بحقيقى.

<sup>(</sup>۱) انظر أوثق الوسائل: ص٨٤؛ الوصائل إلى الرسائل: ج٢، ص٣٢، وما بعدها؛ أنوار الأصول: ج٢، ص٣٨، وما بعدها.



المبحث الأول: في حقيقة العرف وحدوده وشروطه المبحث الثاني: في حجية قول اللغوي وشروطها والأقوال فيها

## تمهيد: في منشأ الظهور

قد عرفت معنى الظهور وشروطه، وعرفت أن الظهور حجة في مقام التنجيز والإعذار، وأن المقصود بالظهور هو النوعى لا الشخصى.

بقي أن نعرف طرق إحراز الظهور وأدواته، وهو من أهم المباحث التي ينبغي الوقوف عندها؛ لأنه بمنزلة الصغرى التي تحقق موضوع حجية الظهور.

فنقول: الدلالة الظهورية للكلام لها منشآن:

الأول: دلالة المفردات، أي ظهور المفردات في معانيها، نظير ظهور لفظ البيع في العقد الخاص، والنكاح في زواج الرجل والمرأة، والرجل في الإنسان الذكر، وصيغة الأمر في الوجوب ونحوها.

وهذا الظهور ناشئ من وضع اللفظ للمعنى المذكور بالوضع التعييني أو التعيني، وعلامته التبادر والإطراد وصحة الحمل وعدم صحة السلب ونحوها من علائم صناعة الظهور في المفردات بالنسبة للعالم باللغة، وأما بالنسبة للجاهل فيرجع إلى العالمين باللغة، وهم في الغالب اللغويون الذين جمعوا مفردات اللغة وصنفوها في الكتب لتكون مرجعاً للجاهلين بها.

الثاني: دلالة الجمل التركيبية، وهو نوع ظهور قد لا ينشأ من مفردات الكلام، بل من مناسباته أو القرائن اللفظية أو الحالية والمقامية ونحوها من القرائن العامة أو الخاصة المحتفة به، ولذا قد يتوافق مع ظهور المفردات

وقد يغايرها، نظير ظهور (رأيت أسداً يخطب) في الرجل الشجاع لا الحيوان المفترس؛ لأن اقتران الجملة بالفعل (يخطب) يكون قرينة لبية على أن المراد من الأسد هو المعنى المجازي أي الرجل الشجاع؛ لأن الحيوان المفترس لا يخطب.

ويشترط في هذا النحو من الظهور ثلاثة شروط:

الأول: العلم بالوضع لمفردات الكلام.

والثاني: العلم بمناسبات الكلام وموارد استعماله؛ بداهة أن الجاهل بذلك قد لا ينعقد له ظهور.

والثالث: أن يكون الكلام جملة تامة قد فرغ المتكلم من بيانها؛ إذ لا ينعقد للكلام ظهور مستقر مادام المتكلم متشاغلاً به، ومن هنا اتفق أهل البيان على أن المتكلم له أن يلحق بكلامه ما شاء ما دام متشاغلاً بكلامه. نعم قد ينعقد لبعض مفردات كلامه ظهور إلا أنه لا ينعقد ظهور تركيبي ناشئ من الجملة يفيد ظهورها في المعنى المقصود، والمرجع في هذا النحو من الظهور هو العرف، وغالباً يستند إلى إحدى أداتين لإحراز الظهور.

الأولى: القرائن اللفظية سواء متصلة كانت كالوصف والغاية والشرط ونحوها في الجمل فإنها تصنع الظهور بحسب مقتضاها، أو منفصلة فإنها تخصص العام أو تقيد المطلق بحسب مؤداها، ويمكن التمثيل له بقوله تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ) فإن النهي قيد الأمر في الآية فصارت ظاهرة في أن غاية حلية الاكل والشرب هو الإسراف، فلا يجوز الإسراف

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ٣١.

في الطعام والشراب، وهذا تقييد متصل، وربها تقيد بالمنفصل كها في قوله تعالى: ﴿ وَيُحِلُّ هُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخُبَآئِثَ ﴾ (١) فإنه يقيد حلية الطعام والشراب بغير الخبائث، وعليه فالآية المباركة بالتقييد المتصل تكون ظاهرة في حلية كل طعام وشراب من غير الخبائث، وبالتقييد المنفصل تكون ظاهرة في حلية كل طعام وشراب طيب من غير إسراف.

والثانية: القرائن اللبية المنفصلة كالإجماع أو تنقيح المناط، فإنهما يوجبان ظهور مثل آية الوضوء وهي قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى السَّلاةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى المُرَافِقِ (٢) في شمولها للنساء أيضاً، ومن هنا قالوا إن القرائن اللبية بمنزلة القرينة اللفظية المتصلة توجب انعقاد الظهور بحسب مقتضاها، أو المتصلة كالقرائن الحالية والمقالية والسياقية ونحوها، فإنها تصرف ظهور الكلام عن ظهور مفرداته إلى مؤداها.

فمثلاً في قوله تعالى: (نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَّكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُواْ لَأَنفُسِكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُواْ لَأَنفُسِكُمْ (") ثلاث مفردات، وهي: (الحرث) و: (أتوا) و: (وقدموا) وكل واحدة إذا لوحظت مستقلة عن غيرها يكون لها ظهور في معناها اللغوي فالحرث هو الأرض التي يزرع فيها(أ)، مصدر بمعنى اسم المفعول، و(أتى)

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) انظر مفردات الراغب: ص٢٢٦، (حرث)؛ معجم مقاييس اللغة: ص٢٤٠، (حرث)؛ معجم البحرين: ج٢، ص١٣٤، (حرث)؛ مجمع البحرين: ج٢، ص٢٤٨، (حرث).

في اللغة بمعنى جاء (أ) ومنه قوله تعالى: (أَتَى أَمْرُ الله) أي جاء أمر الله والجمع (أتوا) و (قدم) أي سبق (أ) والتقدم هو التأخر، ومنه قوله تعالى: (لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ) والجمع (قدموا) وقد وردا بصيغة الأمر فيدلان على الوجوب.

وبانضهام هذه المفردات في الآية المباركة إلى النساء في سياق واحد حصل ظهور آخر يغاير المعنى اللغوي، فحمل الحرث على رحم المرأة، وشبه بالأرض التي يزرع فيها؛ لأنه موضع زرع النطفة وإنهائها.

و: (أتوا) حمل على الجُهاع و: (وَقَدِّمُواْ لاَنفُسِكُمْ) حمل على تهيئة المقدمات المناسبة لإيجاد الولد الصالح من إختيار الزوجة الطيبة والتطهر والدعاء بالولد وتقديم ما يثير الرغبة بالمقاربة ليكون الجُهاع في أحسن حالاته لانجاب الولد الصالح، كها دلت على بعضها الأخبار (٥) ونلاحظ وجود ظهور للآية نشأ من سياقها يغاير ظهور مفرداتها لولا السياق لم يكن ليظهر.

هذا وهناك أداة ثالثة يستعملها العرف في إحراز إرادة الظهور بنحو الإرادة الجدية لا أصل الظهور، وهي الأصول الظهورية المعتمدة عند العقلاء، نظير أصالة الحقيقة إذا كان للكلام ظهور وشك في أنه ظهور

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب: ص٢٠ (أتي).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ١.

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب: ص٦٦١، (قدم)؛ معجم مقاييس اللغة: ص٨٤٧، (قدم)؛ لسان العرب: ج١٢، ص٤٦٥، (قدم).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٥) انظر مجمع البيان: ج٢، ص٨٩- ٩٠، تفسير الآية المباركة.

للمعنى الحقيقي أم المجازي فإن العقلاء يحملون الظهور على الحقيقة؛ لحاجة المجاز إلى قرينة، وكذا أصالة العموم عند الشك في التخصيص وأصالة الإطلاق عند الشك في التقييد.

وأصالة عدم الغفلة وأصالة عدم الخطأ عند الشك فيهما، وقد مر أن مرجع هذه الأصول في الحقيقة إلى أصل واحد وهو أصالة الظهور، ولكن هذه الأصالة لا تجري لإحراز أصل الظهور، بل لإحراز إرادته بالإرادة الجدية.

فلذا يفترق عن الأداتين السابقتين، فإن الأداة الأولى والثانية تستعملان لإحراز أصل الظهور، وأما أصالة الظهور فتستعمل لإحراز حجية الظهور.

والحاصل من كل ما تقدم: أن إحراز الظهور من حيث الصغرى يمر بمرحلتين:

الأولى: إحراز الظهور بالنسبة لمفردات الكلام، والمرجع فيه إلى العرف بالنسبة للعالمين باللغة، وإلى أقوال اللغويين بالنسبة للجاهلين مها.

والثانية: إحراز الظهور بالنسبة للجمل في الكلام، والمرجع فيها إلى العرف إستناداً إلى القرائن المحتفة، والأصل في الظهور هو المنعقد استناداً إلى معاني المفردات بحسب الوضع اللغوي، فإذا أطلق الكلام ولم تكن هناك قرينة لفظية أو لبية توجب انصرافه عن ظاهره في اللغة والعرف فإنه يحمل عليه؛ لحاجة المعنى المخالف للظهور الوضعي إلى القرينة، فالعرف واللغة هما العنصران الأساسيان اللذان يرجع إليها الإحراز الظهور من حبث الصغرى.

وعلى هذا الأساس ينبغي البحث في حقيقة كل منهما من حيث المعنى، ثم تحقيق الحال في حدود حجية كل واحد منهما وشروطها والموارد التي يرجع فيها إليهما، وذلك في ضمن مبحثين:

الأول: في حقيقة العرف وحدوده وشرائط حجيته، وهو بحث مهم لم يتعرض إلى تفاصيله الأعلام في علم الأصول، وإنها تعرضوا له استطراداً في الفقه مع أن الموضوعية العلمية تستدعى أن يبحث هنا.

والثاني: في حجية قول اللغويين في تعيين الظهور وشروطها، وهو أيضاً من المباحث الهامة التي تقع في محل ابتلاء الفقيه والأصولي عادة، وقد كانت ولازالت محل خلاف بينهم؛ إذ قال بحجيتها جماعة وأنكرها جماعة وفصل آخرون.

وبناء على حجية الفهم العرفي وقول اللغوي في صناعة الظهور يتفرع عنه بحث آخر ناشئ من وقوع التعارض في الظهور بين العرف واللغة، فهل يقدم العرف على اللغة أم بالعكس أم يتوقف أم تصل النوبة إلى استقرار التعارض والتساقط أم يتخير بينها أم غير ذلك؟ وهذا أيضاً من المباحث المهمة التي تقع كثيراً في محل الابتلاء في الفقه ولم يتعرض لها أكثر الأعلام هنا، وكان ينبغي بحثها.

وكيف كان، فتحرير الكلام في ذلك يقع في مباحث:

# المبحث الأول في حقيقة العرف وحدوده وشروطه

ويشتمل على مطالب:

المطلب الأول: في حقيقة العرف وأقسامه ومناشئ ظهوره المطلب الثاني: أثر العرف في الاستنباط (حدود حجية العرف) المطلب الثالث: في شروط حجية العرف



# المطلب الأول: في حقيقة العرف وأقسامه ومناشئ ظهوره

والبحث فيه يقع في أمور:

## الأمر الأول: في حقيقة العرف

العرف -بضم العين وسكون الراء- في اللغة مصدر بمعنى اسم المفعول، أي المعروف أماخوذ من المعرفة في مقابل المنكر أي المجهول أوهو عند العقلاء ما استحسنه العقل، وفي الشرع ما استحسنه العقل أو الشرع أما ولذا تسكن النفوس إليه وتطمئن، وعلى هذا الأساس يقسم العرف إلى خاص وعام عقلائي وشرعي، بناء على أن العرف الشرعي غير العرف الخاص.

وربها يطلق العرف على العادة (٤)، وهي التي تنشأ من تتابع الشيء متصلاً بعضه ببعض في التعارف الاجتهاعي حتى يصبح معروفاً، ويفترق عنها في أن العرف يستعمل في الألفاظ والعادة تستعمل في الأفعال (٥)،

<sup>(</sup>١) انظر معجم مقاييس اللغة: ص٧٣٢، (عرف).

<sup>(</sup>۲) انظر مفردات الراغب: ص٥٦١، (عرف)؛ بصائر ذوي التمييز: ج٤، ص٥٥، (بصيرة ١٧)؛ مجمع البحرين: ج٣، ص٥٠٢، (نكر).

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب: ص٥٦٠، (عرف)؛ مجمع البيان: ج٤، ص٤١٥؛ مجمع البيان: ج٥، ص٩٣٠، (عرف).

<sup>(</sup>٤) كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ح٢ـ ص١١٧٩، (العُرف).

<sup>(</sup>٥) معجم الفروق اللغوية: ص٣٤٥، (١٣٨٠)؛ وانظر تفسير الميزان: ج٨، ص٣٨٤، تفسير الآية ١٩٩ من سورة الأعراف.

وبينهما عموم من وجه؛ إذ قد يكون عرف وليس عادة كالعرفية الخاصة نظير المصطلحات اللفظية الخاصة التي يطلقها الأطباء والمهندسون والفقهاء على معانيها لديهم، وقد تكون عادة وليس عرفاً كما لو اعتاد البعض أن يأكل الجبن صباحاً، أو يذهب إلى طلب العلم فجراً وهكذا، وربها يكون عرفاً وعادة معاً نظير إطلاق لفظ البيع على العقد الخاص، وقد قام السوق على عقد المعاطاة في مبادلة الأموال أكثر من غيره من العقود، فهو بيع عرفاً وعادة.

وقد أمر الشرع أن يؤخذ بالعرف في قوله تعالى: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجُاهِلِينَ﴾ (١) ومتعلق الأمر ثلاثة أمور من أسمى خصال الأخلاق والفضائل:

أولها: العفو، والمراد به هنا بحسب قرينة الحال ومناسبة الحكم والموضوع هو الصفح والسهاحة عن أخطاء الآخرين، والمروي عن النبيء لله والرضاء التبي أن العفو هو العفو عمن ظلمك، وإعطاء من حرمك، وصلة من قطعك (٢)، ومداراة الناس (٣).

ثانيها: العرف أي محاسن الأخلاق والصفات التي يعرفها عقلاء الناس ومتطابقة مع موازين العقل والشرع لا ما ينكرونها.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضاع التِتَالِد: ج١، ص٢٥٦؛ تفسير كنز الدقائق: ج٥، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان: ج٤، ص٥١٤؛ تفسير كنز الدقائق: ج٥، ص٢٦١؛ تفسير الميزان: ج٨، ص٣٨٤؛ تقريب القرآن إلى الاذهان: ج٢، ص٢٨٨، تفسير الآية المزبورة.

ثالثها: الإعراض عن الجاهلين أي المعاندين الذين لا يستجيبون لنداء العقل والشرع، وهو دعوة أخرى إلى العفو والمداراة لكيلا ينزل العالم الناصح إلى مرتبة الجاهل بالمقابلة بالمثل، أو بالإصرار والمشادة في الحوار، كما ولا يغري الجاهل المعاند بمزيد من العناد والجهل فينقض الغرض من دعوته للهدى، وهذه سمة عالية من سهات الحريصين على هداية الناس وإصلاح نفوسهم ومعتقداتهم (١).

وقد أمر النبي عَلَيْه بأن يأخذ بالعفو ويعرض عن الجاهلين، بينها أمر أن يأمر الناس بالعرف ليأخذوا به، فيدل على أن المعروف يجب الأخذ به من قبل جميع الناس بلا فرق بين النبي عَلَيْه وبين سائر المسلمين، فهو تكليف عام، بخلاف العفو والإعراض عن الجاهلين فهو تكليف النبي عَلَيْه بها أنه القائد والزعيم الحريص على إصلاح البشر وهدايتهم إلى رشدهم.

وإطلاق الأمر بالعرف يفيد الوجوب العيني التعييني، فيدل على أن العمل بها هو معروف عقلاً وشرعاً واجب بثلاثة شروط:

الأول: إحراز الاتصال بزمان المعصوم التَّالِ ولو بضميمة أصالة عدم النقل أو أصالة وحدة الطريقة العقلائية في فهم المعاني والألفاظ.

الثانى: أن يكون العرف عاماً لا شخصياً أو خاصاً.

الثالث: إمضاء الشرع له ولو بالتقرير الصريح، أو بعدم الردع عنه، وبهذا يمتاز العرف المشروع عن غيره؛ إذ قد يكون العرف قائماً على مفهوم خاطئ أو انحراف في الفهم، كالعرف القائم في المصارف والمعاملات

<sup>(</sup>۱) انظر مجمع البيان: ج٤، ص٥١٤؛ تفسير كنز الدقائق: ج٥، ص٢٦١؛ تفسير الميزان: ج٨، ص٣٨٥؛ تقريب القرآن إلى الأذهان: ج٢، ص٢٨٨، تفسير الآية المزبورة.

التجارية المبني على الربا أو احتكار السوق من قبل التجار، أو تقديم المسكرات في الاجتهاعات، أو التبرج والاختلاط بين الرجال والنساء ونحو ذلك، فإنه قد يكون عرفاً مأخوذاً من الثقافة الغربية أو عاداتها، أو بسبب ضعف الإيهان أو غلبة الهوى والشيطان، وهذا لا يمكن أن يكون معتبراً؛ لأنه مردوع شرعاً، ولا يستحسنه العقل السليم.

والغالب في استعمالات الأصوليين أنهم يطلقون لفظ العرف على الفهم العقلائي؛ لمدلول الألفاظ أو تحديد الموضوعات الخارجية ونحوها.

وأما العادة فتطلق على ما قامت عليه السيرة العقلائية في مختلف المجالات في زمان أو مكان وإن كانوا قد يعبرون عن الجميع باسم العرف، وهذا يدلنا على أن للعرف مفهوماً واسعاً عندهم يرجعون إليه في فهم معاني الألفاظ وفهم الموضوعات ومعرفة طرق الإطاعة للأوامر وعصيانها ضمن شروط عديدة ستأتى إن شاء الله تعالى.

والسيرة والعرف متساوقان إلا أنهما من قبيل الفقير والمسكين اللذين إذا اجتمعا افترقا وإذا افترقا اجتمعا.

فإذا قيل العرف فإنه يشمل سيرة المجتمع في الحوار وتبادل المعاني وطريقة المعاملة في الأخلاق والآداب العامة ونحوها، وإذا قيل سيرة وعرف فإنه يراد بالسيرة طريقة العمل وأسلوب المعاملة، ويراد بالعرف الفهم العام الذي تنصرف إليه الألفاظ، وتجرى عليه العقود والمعاملات ونحوها، ومنشأ ذلك هو التباني التعيني أو التعييني الذي يحصل بكثرة النتبع بسبب وجود حاجة أو ضرورة ونحوهما توجب ذلك.

# الأمر الثاني: في أقسام العرف

يمكن تقسيم العرف إلى أقسام كثيرة عمدتها أربعة، والذي يهم الفقيه والأصولي منها واحد:

الأول: العرف الشخصي، وينشأ من التعهد الشخصي بين الأفراد الذين تربطهم رابطة مشتركة كالأسرة أو مجموعة الزملاء أو فريق عمل ونحوهم؛ إذ قد يتعاهد بينهم إطلاق ألفاظ خاصة على معان لا يفهمها إلا هم، كما لو تعارف في داخل الأسرة إطلاق لفظ الدواء على العسل، أو كان المعهود من رب الأسرة أنه يطلق لفظ النور على المصحف الشريف، وهذا الإطلاق على خلاف الوضع اللغوي والفهم النوعي للكلام، ولذا لا يكون حجة إلا على المعنيين بهذا العرف، ويعبر عن المعنى الحاصل من اللفظ بالحقيقة الشخصية أو الفردية.

الثاني: العرف الخاص، وينشأ من التباني والتعهد الخاص بين فئة من خواص الناس على إطلاق لفظ على معنى، أو على أسلوب للعمل، أو طريقة للمعاملة، فلا يفهمها عموم الناس إلا من عرف هذا التباني واطلع عليه، نظير اصطلاحات الأطباء والصيادلة والفقهاء وسائر المصطلحات العلمية من هذا القبيل، وهذا العرف حجة على أصحابه ومن يعرف لغتهم إن كان معنياً بخطاباتهم، ومن سهاته أن لفظاً واحداً قد يطلق على أكثر من معنى فيكون مشتركاً لفظياً، إلا أن كل عرف يفهم منه ما يعنيه، نظير لفظ (حكم) بضم الحاء وسكون الكاف فإنه عند الفقهاء له معنى يغاير المعنى الحاصل منه عند القضاة الحاصل منه عند القضاة

وأهل القانون، فإن الحكم في عرف الفقهاء هو الأمر الشرعي تكليفياً كان أو وضعياً، وفي عرف الساسة هو السلطة، وفي عرف القضاة قرار المحكمة. والاختلاف في المعنى ناشئ من التبانى الخاص في كل شريحة وصنف

من الخواص.

ولذا تسمى المعاني الحاصلة عندهم بالحقيقة العرفية الخاصة، ويشمل الحقيقة الشرعية؛ لكونها ترجع إلى العرف الخاص للشارع بناء على ثبوتها.

الثالث: العرف العام، وينشأ من التباني الاجتهاعي العام في إطلاق لفظ على معنى، وهو ما يعبر عنه بالعرف النوعي بحيث يفهم معنى اللفظ كل من كان من أهل اللغة التي يتحاور بها نوع الناس، نظير لفظ ماء تراب هواء نار إنسان جماد حيوان ونحوها من مفردات موضوعة في اللغة على معانيها، والعرف لا يفهم من هذه الألفاظ غير هذه المعاني، بحيث كل ما أطلق أحد هذه الألفاظ حضر في أذهان نوع الناس العالمين باللغة معناه دون غيره، فلذا يكون حجة على الجميع بغض النظر عن مستوياتهم ومهامهم ومراتبهم، ويعبر عن المعنى الحاصل من اللفظ بالعرفية العامة.

الرابع: العرف الشرعي، وينشأ من تباني أهل الشرع على إطلاق لفظ على معنى خاص أو طريقة عمل أو أسلوب معاملة، وهذه الطريقة والفهم تنشأ من فهم أهل الشرع للشريعة، أو من تبانيهم على كيفية العمل به، نظير سيرتهم القائمة على إعفاء اللحى وحف الشوارب أو التختم باليمين، أو طريقتهم في السلام ورد التحية وطريقة الأكل وشرب الماء إذا أخذوها من الشرع أو عن مرتكزاتهم عن الشرع، فإن هذا نحو من العرف

في جوهره يرجع إلى العرفية الخاصة، ولكن لأجل تمييزه بكونه طريقة أسسها الشرع وليس الفهم العقلائي صار عرفاً خاصاً، وتسمى بعرف المتشرعة، أي المتدينين الذين يلتزمون بأحكام الدين وآدابه ورسومه في التعاطي مع الأشياء.

إلا أن الحق أنه يعود إلى العرفية الخاصة، وإطلاق لفظ عرف المتشرعة نشأ من جهة خصوصية التدين بين أهله لا لميزة توجب المغايرة بينها وبين عرف المتشرعة، وإلا فإن هذا العرف هو أيضاً يعد عرفاً خاصاً في مقابل النوعي الذي تقوم عليه سيرة العقلاء بها هم عقلاء لا بها هم متدينون.

والحاصل: أن الأعراف المهمة ثلاثة، ولا شك في حجية جميعها على المعنيين بها، إلا أن الذي تدور عليه مباحث حجية الظهور في الأصول والفقه هو الثالث؛ لأنه المعني بالخطابات الشرعية في الآيات والروايات، وعليه نزّلت أحكامها.

ويتسم بثلاث مزايا هامة:

الأولى: أنه قد يكون تأسيسياً، بأن يضع لفظاً في معنى بالوضع التعييني في أصل اللغة، وهو المتداول في أكثر المفردات في اللغة، نظير لفظ رجل ومرأة وماء وتراب ونحوها، أو وضع هيئة في ذلك كوضع هيئة الأمر وهيئة الجملة الخبرية ونحوها للوجوب.

والثانية: أنه قد يكون استعمالياً، بأن يستعمل لفظاً في معنى جديد يغاير الوضع اللغوي فيكثر استعماله فيه حتى يصير وضعاً تعينياً له بحيث كلما

يذكر اللفظ يخطر إلى الأذهان المعنى الجديد دون غيره، فيكون حقيقة عرفية فيه، نظير لفظ (ولد) فإنه موضوع في أصل اللغة للذكر والأنثى إلا أنه غلب استعاله عرفاً في الذكر حتى لا يخطر غيره الى الذهن حين إطلاقه.

والثالثة: أنه حاكم على اللغة، ولذا قد يخصص العمومات ويقيد الإطلاقات بسبب حصول إنصراف عن المعنى العام، أو وجود تبادر عرفي يمنع من حمل اللفظ العام على العموم بحيث يطمئن العرف بأن المعنى العام غير مراد للمتكلم، نظير انصراف لفظ البيض إلى بيوض الدجاج والطيور لا بيوض الأسماك، مع أن هذا اللفظ موضوع للأعم، فإذا حلف أحدهم بأن لا يأكل البيوض فإن العرف يفهم منه حرمة أكل بيض الدجاج أو الطير فلا يحنث إذا أكل بيض السمك بسبب الانصراف.

والمتبادر من لفظ الهلكة في مثل قوله تعالى: ﴿إِنِ امْرُوُّ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ ﴾ ونحوها (٢) هو الموت، مع أن اللفظ موضوع للأعم وهو العطب والسقوط (٣) وعليه فإذا قال الموصي (وصيي فلان فإن هلك ففلان) يحمل في العرف العام على انتهاء وصاية الأول بموته لا بعطبه أو مرضه مثلاً، فإذا أراد غير ذلك ولم ينصب قرينة تدل على المراد يعد خارجاً عن الطريقة العرفية للكلام وفهم مداليل الألفاظ، وفي مقابل هذا ربها يفهم العرف سعة الدلالة من لفظ وضع لمعنى خاص لاطمئنانه بأن المتكلم لا يريد

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر سورة البقرة: الآية ٥٠٠؛ سورة الجاثية: الآية ٢٤؛ سورة القصص: الآية ٨٨.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاییس اللغة: ص١٠٣٥، (هلك)؛ مفردات الراغب: ص٨٤٤، (هلك)؛ مجمع البحرین: ج٥، ص٢٩٨-٢٩٩، (هلك).

الخصوص بل العموم كما في قوله تعالى: ﴿أَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء طَهُورًا﴾ (١) فإن اللفظ وإن كان خاصاً إلا أن العرف يفهم أن طبيعة الماء طاهرة ومطهرة ولا خصوصية لنزوله من السماء، ولذا يعمم الحكم ليشمل الماء الخارج من باطن الأرض أيضاً وهذا الفهم حجة ومعتبر.

وبذلك يتضح أن البحث عن حجية الظهور في علم الأصول يدور على القسم الثالث، أي العرف النوعي؛ لعدم الإشكال في حجية القسم الأول والثاني على أهله دون غيرهم، إلا أن هذين العرفين أجنبيان عن مداليل الآيات والروايات؛ لأنها يخاطبان نوع الناس وعمومهم لا فئة خاصة منهم، ولهذا النحو من الظهور في الغالب مرجعان عند الشك هما التبادر والانصراف، فإنه لولاهما لا يمكن إحراز الظهور.

#### الأمر الثالث: مناشئ الظهور العرفي

العرف هو المرجع لفهم الظهور، والأصل حمل الألفاظ على المعاني الحقيقية التي وضعت لها بالوضع التعييني أو التعيني، وقد عرفت أن مدار حجية الظهور على هذه المعاني. بقي أن تعرف أن للعرف مناشئ لفهم الظهور؛ فإذا ورد خطاب وأحرز العرف ظهوره لزم أن يعمل بمقتضاه، وإذا شك في ذلك يجب أن يرجع إلى مناشئ صناعة الظهور، وهذه المناشئ توصله إلى المعنى الحقيقي الذي وضع له اللفظ وهي عديدة (٢)، وعمدتها

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٢) نظير الاطراد وعدم صحة السلب وصحة الحمل، وقد تقدم البحث فيها في بحث الوضع وعلائم الحقيقة والمجاز فراجع.

٣١٢ .....المعتمد في الأصول

ثلاثة: هي التبادر والانصراف وفهم المناط أو تنقيحه، ولكل واحدة منها مزايا وخصوصيات تختلف عن الأخرى، وهذا ما يستدعى بحثها.

#### المنشأ الأول: التبادر

وهو في اللغة بمعنى التسابق والتسارع ويتعدى به (إلى) يقال بادرت إلى الشيء أي سبقت وأسرعت إليه (١)، ومنه أخذ المعنى الاصطلاحي، والمراد منه سبق المعنى إلى الذهن واستقراره فيه لدى إطلاق اللفظ، ويشترط فيه شروط:

الأول: العلم باللغة من حيث دلالة الألفاظ على المعاني، فإن الجاهل بذلك لا يحصل عنده تبادر.

الثاني: أن يكون المعنى المتبادر هو الوحيد الذي يستقر في الذهن دون باقي المعاني المحتملة أو المتصورة، فما لم يكن المعنى مستقراً في حضوره في الذهن لا يمكن الأخذبه.

الثالث: أن يستند إلى حاق اللفظ، بحيث لا تساهم في حضوره إلى الذهن عوامل أخرى كالقرائن اللفظية أو اللبية.

فإن المعنى المتبادر من اللفظ من دون أن يستند إلى قرينة يدل على أن اللفظ وضع لهذا المعنى، فيكون دليلاً على أنه حقيقة فيه، ومن هنا قالوا إن التبادر معلول للوضع؛ إذ إن علاقة اللفظ والمعنى لابد لها من منشأ،

<sup>(</sup>۱) معجم مقاییس اللغة: ص۱۰۱، (بدر)؛ مفردات الراغب: ص۱۱۰، (بدر)؛ مجمع البحرین: ج۳، ص۲۱۲، (بدر).

وهذه العلاقة ليست ذاتية قطعاً، كعلاقة النار والحرارة؛ لأن دلالة الألفاظ على المعاني اعتبارية لا حقيقية، فلابد وأن تكون جعلية ناشئة من الوضع، فإذا أطلق اللفظ وانسبق إلى الذهن منه معنى ولم تكن قرينة خاصة توجب هذا الانسباق كشف عن أنه موضوع لهذا المعنى بالوضع التعييني أو التعيني.

والرابع: أن يكون التبادر بالنسبة للخطابات الشرعية حاصلاً في زمان صدور الخطاب لا حاصلاً بعده؛ ليكون دليلاً على ظهور الآية والرواية، ومن الواضح أن التبادر لا يثبت إلا ظهور اللفظ في المعنى، وأما كون هذا التبادر كان في زمان الخطاب فلا يثبته، ولابد من الاستعانة بضائم أخرى للوثوق من ذلك، نظير أصالة الثبوت في اللغة، أو أصالة عدم النقل، أو أصالة وحدة الطريقة العقلائية أو الاستصحاب القهقرائي بناء على صحته.

وهذا الشرط عنصر هام في عملية الاستنباط؛ إذ لولا معرفة وحدة الظهور بين زماننا وزمان صدور الخطاب ولو بواسطة واحدة من هذه الضائم لانسد باب الاستنباط في الأدلة اللفظية، ولتعطل العمل بالآيات والروايات في الأحكام.

نعم الوثوق بوحدة الظهور يكفي فيها عدم العلم باختلاف العرفين، فإذا أحرزنا الظهور في عرفنا ولم نعلم بمغايرته للعرف في زمن الخطاب يكفي للحكم بوحدة الظهورين فيكون حجة؛ إذ يكفي للوثوق بالوحدة عدم العلم بالخلاف لا العلم بالوحدة، وهذا ما تحققه أصالة عدم النقل أو أصالة الثبات ونحو ذلك فتدبر.

هذا وقد أوردوا على التبادر إشكالات تعرضنا إليها في بحث علائم الحقيقة والمجاز وأجبنا عنها فراجع.

#### المنشأ الثاني: الانصراف

وهو موضوعاً غير التبادر، ويراد به انسباق بعض أفراد المعنى الموضوع له اللفظ إلى الذهن قبل غيره عند إطلاق اللفظ إما لاكمليته من غيره، أو لكثرة وجوده، أو لكثرة استعمال اللفظ فيه، أو للأنس الذهني المستقر، فالمدلول الوضعي للفظ عام يشمل جميع أفراد الطبيعة، إلا أنه إذا أطلق لفظ الطبيعة ينسبق بعض أفرادها إلى الذهن قبل غيره، نظير انصراف لفظ اللحم إلى الأحمر منه لا اللحم الأبيض كلحم السمك أو الطير، وانصراف لفظ لفظ الولد إلى الذكر لا الأنثى، مع أن المدلول الوضعي للحم يشمل اللحم الأحمر والأبيض، والمدلول الوضعي للولد يشمل الذكر والأنثى.

وتسميته بالانصراف ناشئ من المعنى اللغوي، فإن الانصراف في اللغة مأخوذ من الصرف، وقد ذكروا له معاني عديدة، والمعنى الجامع له هو رد الشيء من حالة إلى حالة أ، ومنه قوله تعالى في وصف المنافقين: (أنَّمَّ انصَرَفُواْ صَرَفَ اللهُ قُلُوبَهُم (٢) إشارة إلى أنهم حيث بدلوا حالة الإيمان إلى كفر صرف الله سبحانه قلوبهم عن الهدى فأعمى بصائرهم، فلا يهتدون إلى شيء عقوبة لهم. هذا بناء على أن الآية في مقام الإخبار، وربها تكون في مقام الإخبار، وربها تكون في مقام

<sup>(</sup>۱) انظر معجم مقاییس اللغة: ص٥٦٦، (صرف)؛ مفردات الراغب: ص٤٨٢، (صرف)؛ لسان العرب: ج٩، ص١٨٩، (صرف).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية ١٢٧.

الإنشاء فتكون على وجه الدعاء عليهم، والمعنى: خذلهم الله وتركهم يعمهون في ضلالتهم لاستحقاقهم ذلك، ودعاء الله سبحانه على العبد بمعنى الطرد من الرحمة والإخبار عن النتيجة الواقعة (۱)، وفي المعنيين أريد من الصرف تحويل حالة أهل النفاق من ظاهر الإيهان والهدى إلى واقع الكفر والضلال.

يقال: صرفته عن الشيء أي حولته من الوجهة التي كان يريدها إلى غيرها، وصرفت الصبيان من المدرسة أي حولتهم إلى أهليهم ، ويقال صَرْف الكلام تزيينه والزيادة فيه سمي بذلك لأنه إذا زيّن صرف الأسماع إلى استهاعه (٣)، وصِرْف الشيء خالصه الذي صرف عنه ما يشوبه (٤).

والانصراف من حيث اللغة مصدر بمعنى اسم الفاعل يتضمن معنى المطاوعة، فيكون وصفاً للفظ، وربها يكون بمعنى اسم المفعول ويراد به النتيجة الحاصلة من الفعل، نظير قولهم: (كسرت الزجاج فانكسر) فيكون وصفاً للمعنى، إلاّ أنه من حيث المصطلح من أوصاف المعنى؛ لأن اللفظ لا ينصرف، بل سبب للانصراف؛ لكونه سبباً لحضور المعنى إلى الذهن، والأوصاف للمعاني وليست للألفاظ؛ لأن الألفاظ جسور المعاني لا أكثر، والذي ينسبق إلى الذهن هو المعنى عند استماع اللفظ.

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البيان: ج٥، ص١٤٨، تفسير الآية المزبورة.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ج٩، ص١٨٩، (صرف).

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة: ص٥٦٦، (صرف).

<sup>(</sup>٤) مفردات الراغب: ص٤٨٣، (صرف).

وكيف كان، فإن سبق بعض أفراد معنى اللفظ إلى الذهن دون غيرها يقال له انصراف؛ لأنه يوجب تحول الوجهة العامة للمدلول اللفظي إلى الوجهة الخاصة كما عرفته من المثالين السابقين.

ويتحصل من ذلك:

أولاً: أن التبادر غير الانصراف من وجوه:

الوجه الأول: أن التبادر يطلق على خطور المعنى الواحد لدى الذهن كتبادر الحيوان المفترس من لفظ الأسد بالقياس إلى غيره من المعاني الغريبة أو المجازية، بينها الانصراف يطلق على خطور بعض أفراد المعنى الواحد إلى الذهن قبل غيره كخطور الذكر من لفظ الولد دون الأنثى، وعلى هذا فإن التبادر يجري في المعاني بينها الانصراف يجري في الأفراد الراجعة لمعنى واحد.

الوجه الثاني: أن التبادر يكشف عن الوضع بينها الانصراف يكشف عن مراد المتكلم، وحيث إن تحقيق مراد المولى واجب يكون الانصراف حجة.

والوجه الثالث: أن التبادر يستند إلى حاق اللفظ بينها الانصراف يستند إلى مناسبات الكلام، ومن هنا استدعى الأمر بحثهما تحت عنوانين مستقلين.

وثانياً: أن الانصراف لا يتحقق إلاّ بشروط:

الأول: العلم بالوضع اللغوي.

والثاني: العلم بمناسبة استعمال اللفظ في معانيه؛ لأنه لا يستند إلى حاق اللفظ، بل إلى مناسبات الكلام، ويختص بأفراد المعنى الواحد.

والثالث: استقرار ظهور اللفظ في المعنى المنصرف إليه عند العرف العام.

والرابع: أن يكون الانصراف حاصلاً في زمان صدور الخطاب، ويكفي في الوثوق به حصوله في زماننا مع عدم العلم بالخلاف. هذا معنى الانصراف وتنقيح موضوعه.

وأما من حيث الحجية والاعتبار فيقسم الانصراف على قسمين (١):

الأول: الانصراف المستقر، وهو الذي يوجب ظهور الكلام في الأفراد المنصرف إليها، بحيث يوجب الوثوق بالمراد منه، وتبقى الأفراد الأخرى غير ظاهرة فلا يؤخذ بها، وعليه فإن إطلاق اللفظ يتجه نحو الأفراد الخاصة ولا يكون ظاهراً في غيرها، وحيث إن مدار حجية الظهور هو بناء العقلاء يختص بها كان ظاهراً من اللفظ دون غيره نظير المثالين السابقين.

ويعبّر عن هذا الانصراف بطريقين: وجودي ويتعدى به (إلى) فيقال لفظ الولد ينصرف إلى الذكر، وعدمي ويتعدى به (عن) فيقال لفظ الولد ينصرف عن الإناث إلى الذكور، وربها يقال بأن الثمرة بينهما تظهر في سعة الدلالة، فإن الانصراف الوجودي يختص بحدود الأفراد التي ينصرف إليها، بخلاف العدمي فإنه إذا استثنى بعض الأفراد يكون أشمل في دلالته لغير المستثنى، فمثلاً لو حلف أحدهم أن لا يأكل البيض وقلنا بالانصراف الوجودي فإنه يختص ببيوض الدجاج بناء على انصرافه إليها، وأما بناء على الانصراف العدمي فإنه يستثنى ما ينصرف عنه نظير بيوض السمك، وأما غيرها فتكون داخلة تحت عموم اللفظ فلا يجوز أكلها فتأمل.

<sup>(</sup>١) هناك أقسام أخرى للانصراف نتعرض لها في موانع الإطلاق من بحث المطلق والمقيد فراجع.

والثاني: الانصراف غير المستقر، ويعبر عنه بالانصراف البدوي، ويقع في بعض الأفراد التي قد تسبق إلى الذهن عند استهاع اللفظ من غير استقرار الظهور عليها؛ إذ يزول ظهور اللفظ فيها ببعض التأمل، نظير انصراف لفظ الطائر إلى الحهامة، فإنه لا يستقر فيها، فلو قال: (أكلت طائراً) فإنه قد يتبادر أولاً الحهامة إلا أنه بأدنى تأمل يفهم أنه لا يختص بها، بل قد يكون دراجاً أو دجاجاً طائراً أو عصفوراً ونحو ذلك.

ومن هنا اتفقوا على حجية الانصراف في قسمه الأول وعدم حجيته في قسمه الثاني، فلا خلاف بينهم في كبرى الانصراف، وإنها النزاع في صغراه، أي في تحديد موارد الانصراف المستقر من غيره.

وفي الغالب يرجع إلى البحث في أسباب الانصراف لا في ذاته؛ لوضوح أن الانصراف من الأمور الوجدانية، والوجدانيات لا مجال للنزاع والتخاصم فيها؛ لتعذر إقامة الحجة عليها لإقناع الخصم بها، فلذا تختص حجبتها بمدعبها.

وأما أسباب الانصراف ووجوه حصوله فللبحث فيها مجال، فإن بعض الأسباب تؤدي إلى الانصراف المستقر وبعضها لا.

وعلى هذا الأساس ينبغي أن نتعرض إلى بعض أسباب الانصراف لتنقيح موضوعه الذي يجب العمل به في مقام التنجيز والإعذار:

السبب الأول: أكملية الفرد، فإن الأكملية قد توجب أظهرية للفرد الكامل على غيره عند إطلاق اللفظ، ويعبر عنها بالأظهرية المصداقية، وهي ناظرة إلى قوة الظهور في الكيف، نظير انصراف لفظ إنسان إلى الرجل البالغ العاقل مثلاً بالقياس إلى الطفل الصغير أو الجنين أو المجنون، وهذا

الانصراف بدوي؛ لوضوح أن الفرد الكامل لا يمنع شمول إطلاق اللفظ لباقي المصاديق، ولا يدل على أن المتكلم أراده دون غيره ما لم ينصب قرينة عليه، وعلى هذا الأساس يتمسك بإطلاق مثل: (أقيمُوا الصَّلاة) (() ويحكم بوجوب سائر الصلوات التي يأتي بها المكلفون وإن كانت مختلفة من حيث الأكملية في المصاديق، فإن الصلاة في المسجد مع الطهارة المائية المقرونة بسائر المستحبات والآداب أكمل من الصلاة في الحهام مع الطهارة الترابية المقرونة ببعص المكروهات، إلا أن إطلاق الدليل يشمل الاثنين، كها أن دليل الصحة يشملها معاً، فالأكملية في المصداق لا توجب ظهوراً مستقراً للفظ في الفرد الأكمل بحيث يكشف عن عدم إرادة غيره ليكون حجة، وإلا لم يبق إطلاق أو عموم في الدلالة اللفظية لتهايز الأفراد بالكهال والنقص عادة، فإذا كان الانصراف إلى الأكمل يمنع من غيره لما أمكن التمسك بالعام أو المطلق في المصاديق الأخرى، وهو واضح البطلان.

السبب الثاني: غلبة الوجود، ويعبر عنها بالأظهرية الوجودية، وهي ناظرة إلى قوة الظهور في الكم؛ لأن بعض أفراد الطبيعة قد تكون أكثر وجوداً في الخارج من غيرها بها يوجب انصراف لفظ الطبيعة إليها، نظير انصراف لفظ السمك إلى النهري في البلاد التي يغلب فيها وجود النهر بالقياس إلى السمك البحري مثلاً، ولكن هذه الغلبة في نفسها لا توجب انصرافاً مستقراً للأفراد الغالبة دائهاً، بل في حالات دون أخرى.

وتوضيح ذلك: أن غلبة الوجود لها ثلاث مراتب:

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ٧٢.

الأولى: أن تكون الغلبة نسبية بأن تكون بعض الأفراد كثيرة الوجود في الخارج والأفراد الأخرى أيضاً موجودة ومألوفة، نظير انصراف لفظ الماء إلى ماء الإسالة لكثرة وجوده، وفي عين الحال ماء النهر أيضاً كثير الوجود ومألوف في الاستعمال العرفي، فإذا قال أحدهم: (اسق الحديقة بالماء) فإنه قد ينصرف بدواً إلى ماء الإسالة، إلا أن ظهوره هذا ناشئ من غلبة الوجود النسبية، ولذا لا يمنع من شمول إطلاق لفظ الماء لماء النهر أيضاً، فإذا سقاه بهاء النهر كان ممتثلاً أيضاً.

ونلاحظ أن هذه المرتبة من الانصراف لا توجب استقرار الظهور بالفرد الغالب، ولذا يبقى الظهور على إطلاقه، ومعنى ذلك أن الانصراف الحاصل بدوي، ولذا يزول بمجرد الالتفات إلى أن الفرد الآخر أيضاً من مصاديق الطبيعة، وأن الطبيعة ظاهرة فيه أيضاً.

<sup>(</sup>۱) مستدرك الوسائل: ج۱، الباب ۱ من أبواب الوديعة، ص۸، ح١٥٩٤٤ ج۱۰، الباب ۱ من أبواب كتاب الغصب، ص۸۸، ح٢٠٨١؟ عوالي اللآلئ: ج۱، ص٩٤٠ ص٤٢، ح٢٠، العناوين: ج٢، ص٢١٤؛ الفوائد العلية: ج١، ص٩٣، ص٩٤. (٢) انظر كتاب الطهارة (للشيخ الأنصاري): ج٢، ص٢٢٢؛ ح١، ح١١٩؛ المكاسب والبيع: ج١، ص٣٣٤؛ وتقرير الحجتي لبحث السيد البروجردي: ج١، ص٠٠٠.

الثانية: أن تكون الغلبة سائدة، أي أن يكون بعض الأفراد أكثر وجوداً من غيرها في الخارج، بحيث يعد غيره قليلاً أو نادر الوجود، نظير لفظ الخبز فإنه حين إطلاقه ينصرف إلى خبز الحنطة لكثرة وجوده الغالبة في البلد -مثلاً-، ولا يخطر في الأذهان خبز الشعير مع أنه أيضاً خبز، إلا أن وجود خبز الشعير في الخارج نادر الوجود بالقياس إلى خبز الحنطة، وهذا الانصراف مستقر وليس بدوياً؛ لوجود أنس خاص بين اللفظ والمصداق الغالب بحيث لا يخطر إلى الذهن غيره، ويحصل الوثوق والاطمئنان بأن هو المراد من اللفظ؛ لحاجة غيره إلى نصب قرينة تدل عليه، فإذا أطلق اللفظ ولم توجد قرينة تدل على الفرد النادر فإن العرف يحمل اللفظ على الفرد الغالب؛ لوثوقه بأنه مراد، وأما غيره فمشكوك لا يعتني العقلاء به، وعلى هذا الأساس يمكن أن يقال بأن غيره فد الناشئ من الغلبة الحقيقية يجب الأخذ به.

الثالثة: أن تكون الغلبة حقيقية، بأن تكون الأفراد الموجودة من الطبيعة هي الوحيدة في الخارج، بحيث يعد غيرها معدوماً أو كالمعدوم، نظير لفظ الإنسان فإنه إذا أطلق ينصر ف إلى الرجل والمرأة، وأما الخنثى فهو كالمعدوم بالقياس إليها، مع أنه بحسب جوهره فرد من أفراد الطبيعة.

ولا شك في أن انصراف الإنسان إلى الرجل والمرأة مستقر، واحتمال إرادة غيره يفتقر إلى قرينة تدل عليه، وعلى هذا الأساس يتعين على المتكلم أن ينصب قرينة تدل على إرادة الخنثى من لفظ الإنسان لو كان إكرامها في قوله: (أكرم الإنسان) داخلاً في غرضه، وإلا لم يطمئن بفراغ الذمة إذا أكرم الخنثى.

والخلاصة: أن الانصراف إن استند إلى غلبة الوجود النسبية فهو بدوي ولا يؤخذ به؛ لأنه لا يصنع ظهوراً مستقراً في المعنى، بخلاف المستند إلى الغلبة السائدة أو الحقيقية فإنها توجب الظهور المستقر فتكون حجة.

وبهذا نجمع بين كلمات الأعلام الذين وقع الخلاف بينهم في أن غلبة الوجود توجب الانصراف المستقر أم لا، كما نجمع بينها وبين كلمات القائلين بأن غلبة الوجود إذا بلغت حد الغلبة في الاستعمال تكون حجة (١).

وتوضيح ذلك: ذهب جماعة منهم صاحبا الجواهر والحدائق عِلَيْهُما إلى انصراف اللفظ إلى الفرد الشائع وجوداً، وأن إطلاق الخطابات الشرعية يحمل على الأفراد الشائعة المتكثرة والغالبة في الوجود؛ لأنه المتبادر منه عند إطلاق اللفظ<sup>(۲)</sup>.

وقريب منه ورد عن الوحيد البهبهاني الميني الميني الكلي ينصرف عند الإطلاق إلى الفرد الغالب (٣) ، وعلل في الرياض والمستند بأنه المتيقن من إطلاق اللفظ (٤).

وذهب الشيخ الله أن غلبة الوجود إنها توجب خطور الفرد الغالب إلى الذهن، ولكنها لا توجب ظهور اللفظ فيه بحيث يوثق بأنه مراد للمتكلم، ولذا لا يعتمد عليه في غسل الوجه واليدين، ولا بالنسبة إلى

<sup>(</sup>١) انظر مستند العروة: ج٢، ص٢٦٣.

<sup>(</sup>۲) انظر جواهر الكلام: ج٥، ص١٢١؛ ج٢، ص٣٢؛ ج١٤، ص٥٥٥؛ ج٣١، ص٢١؛ والحدائق الناضرة: ج١١، ص٤٢٠؛ ج٩١، ص٤٣٠؛ ج١٢، ص٧٨.

<sup>(</sup>٣) انظر حاشية مجمع الفائدة: ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) انظر رياض المسائل: ج١، ص١٦؛ ج٧، ص٥٧؛ المستند: ج١٢، ص١٢٦.

باطن الكف (١)؛ إذ قد يخطر أولاً أن الغسل يكون بباطن الكف إلا أن هذا الخطور الذهني لا يكشف عن المراد، فلذا يجزي الغسل بظاهر الكف أو بغير اليد ما لم يكن دليل يمنع منه.

وأشكل عليه الفقيه الهمداني أن غلبة وجود الفرد لا توجب الظهور دائماً، بل إذا كانت مسببة عن جريان العادة والتعارف؛ لتحقق الانصراف المسقر فيها، وحينئذ تكشف عن المراد، ومثّل له بغلبة المسح بباطن الكف.

وغسل الثوب بالماء المطلق نظراً لعدم تعارض المسح بغير الكف، ولا الغسل بغير الماء المطلق، وعليه فإذا أمر المولى عبده بغسل ثوبه أو بدنه فإنه يحمل على إرادة غسله بالماء المطلق دون المضاف؛ لأنه الفرد المتعارف(٢).

ونلاحظ أن كلماتهم وإن كانت مطلقة إلا أنها ناظرة إلى الغلبة السائدة أو الحقيقية لا الغلبة النسبية، كما أن غلبة الاستعمال في الفرد الغالب ناظرة إلى جهة الهجران أو ندرة الاستعمال في غيره، وبهذا يرتفع النزاع فتأمل.

السبب الثالث: كثرة الاستعمال، ويعبر عنها بالأظهرية الاستعمالية، وهي ناظرة إلى قوة الظهور في الفعل؛ لكونها ناشئة من كثرة استعمال اللفظ في بعض أفراد الطبيعة، نظير لفظ الشاي فإنه يشمل الأسود والأخضر، ولكن كثر استعماله في العراق مثلاً في الأحمر بحيث كلما يطلق اللفظ ينصرف إلى الأحمر منه، ويوجب ظهوره فيه، وإذا أطلق وأريد منه الأخضر

<sup>(</sup>١) كتاب الطهارة (للشيخ الانصاري): ج٢، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر مصباح الفقيه: ج٢، ص٧١ ٣٧- ٣٧٢.

وجب بحكم العرف أن ينصب قرينة على المراد، وإلا كان مخلاً بغرضه، وعلى هذا الأساس يكون هذا الانصراف حجة ومعتبراً عند العقلاء؛ لأنه يوجب حدوث أنس ذهني بين اللفظ وهذا الفرد الخاص من الطبيعة، بحيث كلما أطلق لفظ الطبيعة خطر إلى الأذهان هذا الفرد دون غيره، وينبغي أن نلتفت هنا إلى أن كثرة الاستعمال وحدها لا تصنع الظهور، بل توجب حدوث قرينة خاصة تكون سبباً للظهور.

وتوضيح ذلك: أن كثرة الاستعمال تقع على ثلاثة أنحاء:

الأول: أن تكون سبباً لحدوث وضع تعيني في بعض أفراد الطبيعة الموضوع لها اللفظ، بحيث كلما يطلق لفظ الطبيعة يحمل على أفرادها الخاصة، وأما سائر الأفراد فيهجر استعمال اللفظ فيها، نظير المعاني الشرعية للعبادات كالصلاة والصيام والحج والزكاة ونحوها، فإنها موضوعة في اللغة لمعانيها اللغوية، فالصلاة للدعاء، والصيام للإمساك، والحج للقصد والزيارة، والزكاة للنمو والطهارة، إلا أن الشرع استعملها في العبادات الشرعية الخاصة لكونها بعض ما يتضمنه المعنى اللغوي كما قيل (۱)، ثم كثر استعمالها فيها حتى صار وضعاً تعينياً لها في هذه المعاني الجديدة مع هجران المعاني اللغوية الأولى، فصار كلما يطلق لفظ الصلاة مثلاً ينصرف إلى الأذهان العبادة الخاصة لا الدعاء، بناء على أن هذه المعاني أفراد خاصة للمعنى اللغوي، وعلى هذا يجب أن يحمل اللفظ على المعنى الجديد عند المعنى اللغوي، وعلى هذا يجب أن يحمل اللفظ على المعنى الماقوية إلى القرينة.

<sup>(</sup>١) انظر مفردات الراغب: ص٤٩١، (صلي).

ونلاحظ هنا أن الوضع التعيني في المعنى الجديد وهجران المعنى الأول صار سبباً للانصراف، فلذا لا مناص من حجيته واعتهاده، وهذا الانصراف لا يعتمد على كثرة الوجود، بل على الأنس الخاص الحاصل بين اللفظ والمعنى الجديد، وعلى هذا الأساس يصح للمتكلم أن يطلق كلامه فيه ويتكل في فهم المراد على الأنس الذهني الحاصل من دون حاجة إلى نصب قرينة تدل عليه كها عرفته من المثال.

الثاني: أن تكون سبباً لحدوث وضع تعيني جديد في بعض أفراد الطبيعة مع عدم هجران المعنى الأول، فيكون اللفظ كأنه مشترك لفظي بين المعنيين السابق واللاحق، نظير لفظ الكتاب فإنه موضوع في اللغة على جمع شيء لشيء، ومنه يطلق على ما يجمع الفصول والأبواب كتاب، وعلى تدوين المعاني بالكتابة (۱)، كما يطلق على الحكم المفروض، وفيه ورد قوله تعالى: (كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ) (۱) ويطلق على القرآن الكريم وهو من أساء العَلَم له، وفيه ورد قوله تعالى: (وَيُعَلِّمُكُمُ الصِّيابَ وَالْحِكْمَة) (۱) وقد كان ولازال يطلق هذا اللفظ على المعاني الثلاثة من المُحتِن ومن هنا يكون كالمشترك اللفظي بينها، وقد نشأ من الوضع التعيني أو التعييني – بناء على وجود المشترك اللفظي نشأ من الوضع التعيني أو التعييني – بناء على وجود المشترك اللفظي

<sup>(</sup>۱) انظر معجم مقاییس اللغة: ص۸۸۰ (کتب)؛ مفردات الراغب: ص۹۹۹، (کتب).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ١٥١.

هنا-(۱) فلذا لا يمكن استظهار أحد هذه المعاني عند إطلاق اللفظ من دون نصب قرينة تدل على المطلوب، فإذا أطلق اللفظ ولم تكن قرينة فإنه لا ينعقد له ظهور في أحد المعاني المذكورة، وعلى هذا الأساس لا يصح العمل به، ولا يكون حجة؛ لأن كثرة الاستعمال في هذه المعاني أوجبت حدوث أنس ذهني بين اللفظ والمعاني المذكورة، ولكن لا يصل الأنس إلى درجة الظهور المستقر ليكون حجة.

الثالث: أن تكون الكثرة سبباً لحصول أنس ذهني بين اللفظ وبعض حصص الطبيعة من دون أن تصل إلى درجة هجران المعنى الأول، ولا إلى الوضع التعيني في المعنى الجديد، وإنها قد تكون الكثرة في الاستعمال صالحة لأن تكون قرينة للانصراف، فتكون من صغريات احتمال وجود قرينية الموجود.

وقد مر أن احتمال القرينية قد يمنع من انعقاد الظهور في الإطلاق؛ لعدم جريان الأصل فيه، بخلاف احتمال وجود القرينة، فإنه يجري فيه أصل عدم القرينة فيبقى ظهور الكلام على حاله، فالانصراف الناشئ من هذا النحو من كثرة الاستعمال يمنع من انعقاد الظهور الإطلاقي، وفي عين الحال لا يقتضي حصول الظهور في المعنى المنصرف إليه، ويمكن التمثيل له بلفظ المؤمن، فإنه قد يطلق ويراد به المؤمن بالإسلام، وقد يراد

<sup>(</sup>۱) إذ يمكن أن يقال المشترك هنا معنوي لوجود معنى جامع بينها، أو هو معنى واحد وهو ما يجمع الأشياء ويطلق على كتاب العلم بلحاظ وعلى المصحف بلحاظ وعلى الغرض بلحاظ كها حققناه في محله.

به المؤمن بالأئمة على المؤمن بالأئمة على الله في الناني في الروايات الشريفة ولكن من دون أن يهجر المعنى الأول، كما أن استعماله فيه لم يصل إلى درجة الوضع التعيني فيه (١).

فإذا أطلق اللفظ فقال مثلاً: (أعتق رقبة مؤمنة) فإن كثرة الاستعمال تمنع من انعقاد الظهور في الإطلاق، كما لا توجب الانصراف إلى المعنى الثاني، فلذا يتوقف فيه وينتظر فيه القرينة؛ لأن غلبة الاستعمال في الثاني تمنع من الظهور في الأول، وكثرة استعماله في الأول تمنع من حصول الانصراف إلى الثاني، فكثرة الاستعمال في الاثنين أوجبت أنساً ذهنياً بين اللفظ والمعنيين معاً، فكل واحد منهما يصلح أن يكون قرينة صارفة عن المعنى الآخر.

ونلاحظ من مجموع ما ذكر أن الانصراف الذي يصنع ظهوراً مستقراً هو المبني على كثرة استعمال اللفظ في بعض أفراد الطبيعة مع هجران الاستعمال في البعض الآخر، فضميمة الهجران إلى كثرة الاستعمال صارا منشأ للظهور المستقر، وإلا فإن كثرة الاستعمال وحدها لا توجب ذلك وإن كانت توجب أنساً ذهنياً بين اللفظ والمعنى.

فيتحصل من كل ما تقدم: أن الانصراف المستقر مشروط بشرطين على سبيل البدل:

أحدهما: أن يكون مستنداً إلى الغلبة الحقيقية لبعض أفراد الطبيعة بحيث يكون استعماله في غيره نادراً أو معدوماً.

<sup>(</sup>١) انظر مجمع البحرين: ج٦، ص٢٠٢، وما بعدها (أمن).

وثانيهما: أن يستعمل اللفظ في المعنى كثيراً بحيث لا يستعمل في غيره، فالغلبة وكثرة الاستعمال يحدثان أنساً ذهنياً خاصاً بين اللفظ والمعنى بحيث كلما يذكر اللفظ ينسبق المعنى إلى الذهن، ويكون ظاهراً ظهوراً مستقراً فيه بحيث لا يحتمل غيره، أو لا يعتني العقلاء بالمعاني الأخرى المحتملة.

ومن دون توفر أحد هذين الشرطين يكون الانصراف غير مستقر فلا يكون حجة وإن كان مانعاً من الظهور في بعض الأحيان.

#### المنشأ الثالث: فهم المناط

وربها يعبر عنه بتحقيق المناط أو تنقيحه، ويشترك مع الانصراف في أنه يكشف عن المراد لا الوضع، كها أنه يستند إلى مناسبات الكلام أيضاً، ويختلف عنه في المفاد، فإن مفاده أوسع من الانصراف؛ لأن الانصراف يفيد التضييق في دلالة اللفظ، بينها هذا قد يفيد التوسعة فيوجب سراية الحكم من موضوع لآخر؛ لوجود علة مشتركة بينها يفهمها العرف بواسطة القرائن.

وقد يفيد التضييق لفهمه الخصوصية، ولذا يعبر عنه البعض بفهم الخصوصية في بعد التضييق، وفي بعد التوسعة يعبر عنه بعدم الخصوصية للموضوع، أو عدم فهم الخصوصية للموضوع المذكور في جملة الخطاب.

وتوضيح ذلك: أن العرف حينها يتلقى خطاباً فإنه لا يكتفي بملاحظة الموضوع والحكم فيه، بل يلاحظ المناسبات الخاصة بين الحكم والموضوع اعتهاداً على المركوز في ذهنه عن حقائق الأشياء وأحكام الشريعة والقرائن

الحالية أو المقالية التي ينصب إليها الكلام، فلذا قد يحصل عنده انصراف يضيق من دلالة المطلق، وقد يفهم مناط الحكم فيوسع من دلالته، وهذا الفهم يصنع ظهوراً في الإطلاق فيوجب حمل اللفظ عليه.

فمثلاً: في قوله النبيلاً: ﴿ لا تبع ما ليس عندك ﴾ (١) يوجه الخطاب في ظاهره إلى شخص خاص لمكان ضمير المخاطب، إلا أن العرف يفهم من مثله عدم أخذ الخصوصية الفردية في الحكم، ولذا يستظهر منها وجود قضية حقيقية تفيد عدم جواز بيع الشيء غير المملوك، كما يفهم أن البيع وحده لا خصوصية له، بل الحكم المذكور يشمل الدّين والرهن والإجارة ونحوها، وهذه جهة التوسعة، وربا يستفيد التضييق أيضاً؛ لأنه يفهم من العندية في قوله: ((ما ليس عندك)) الخصوصية الخاصة، وهي القدرة على الإقباض، فلو تعذر ذلك بسبب فقدان السلطنة التكوينية عليه كما لو كان المال ملقى في البحر أو السلطنة الشرعية كما لو كان البائع محجوراً عليه أو سفيهاً يراه مشمولاً بدليل المنع.

ونلاحظ أن هذا الظهور لم ينشأ من العبارة بل من فهم العرف لعدم الخصوصية للموضوع المذكور في الجملة، فعمم دلالة الحديث ليشمل الموارد غير المذكورة في الكلام التي تشترك معه في مناط الحكم المذكور، وربا يضيق الدلالة من جهة أخرى، وكل ذلك يرجع إلى فهمه لمناط الحكم.

<sup>(</sup>۱) القواعد والفوائد: ج۱، ص۳٦٩؛ ج۲، ص۳۸۱؛ نضد القواعد الفقهية: ص٣٥٦.

وفهم العرف للمناط يعتمد على القرائن الحالية والمقالية ونحوها، ويمكن أن يجمعها عنوان واحد جامع وهو ما يعبر عنه بمناسبات الحكم والموضوع، وهي عديدة يمكن تلخيص المهم منها في أربع:

الأولى: فهم خصوصية الموضوع الذي يعول عليه الشرع في الحكم، كما في قول الشارع: ((حرمت الخمرة لإسكارها))() فإن تحريم الخمرة يمكن أن يكون لدواع عديدة نظير البيع والصناعة والشرب، إلا أن التعليل المذكور لا يتناسب مع البيع والصناعة؛ لعدم وجود علاقة واضحة بينها وبين الإسكار، بخلاف الشرب، فلذا يفهم العرف أن خصوصية الإسكار تتناسب مع الشرب فيحمل إطلاق الدليل عليه، ومن جهة أخرى يفهم سريان هذا الحكم إلى غير الخمرة من المواد المسكرة؛ لأنه يفهم منها عدم خصوصية الخمرة في التحريم، وإنها الخصوصية للإسكار فلذا يدور الحكم مداره وجوداً وعدماً.

وعلى هذا يحكم بحرمة شرب الخمر وكل مسكر، وأما حرمة صناعته وبيعه فتستفاد من دليل آخر.

الثانية: فهم خصوصية الحكم، فإن العرف قد يفهم من الخطاب خصوصية الأثر الذي عول عليه الشرع حكمه، نظير التنجس بالدم، فمثلاً إذا قال: (اغسل ثوبك من دم الحيوان ذي النفس السائلة) فإن العرف في مثل هذا الخطاب يلغي خصوصية الثوب، ويرى أن الحكم بالنجاسة

<sup>(</sup>۱) الحدائق الناضرة: ج۲۳، ص٤٠٣؛ السنة في الشريعة الإسلامية: ص١٠٨؛ الأصول العامة: ص٢٢٢.

يسري لكل ما يلاقيه الدم ثوباً كان أو غيره، وإنها ذكر الثوب في الخطاب إما لأنه في مقام التمثيل للمسألة، أو بيان أحد المصاديق، أو لأجل أنه وقع مورداً للسؤال.

ونلاحظ أن فهم العرف العمومية في الحكم نشأ من ملاحظته لمناسبات الحكم والموضوع، وأن الجهة التي أو جبت نجاسة الثوب بملاقاته للدم هو التنجيس، وعلى هذا الأساس يحكم بنجاسة كل ما يلاقيه الدم ثوباً كان أو غيره؛ لأن ملاك الحكم هو الأثر الخاص في الدم.

الثالثة: فهم خصوصية الموضوع من حيث منفعته، كما في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ المُيْتَةُ وَالْدَّمُ وَخُمُ الْخِنْزِيرِ ﴾ فإن العرف إذا لاحظ ما يناسب الحرمة من هذه الأشياء يفهم بأن المحرم ليس ذواتها وإنها الانتفاع؛ لأن التكليف يتعلق بذات العبد ولا علاقة تربط بين العبد وهذه الثلاثة إلا الانتفاع منها، وعلى هذا الأساس يفهم أن التحريم تعلق بخصوصية الانتفاع من الثلاثة وهو الأكل والشرب، ومنشأ هذا الفهم هو مناسبة الحكم والموضوع؛ لأن الأكل هو الفائدة الغالبة المتبادرة إلى الأذهان من لحوم الميتة والخنزير، كما أن الشرب هو الفائدة المتبادرة من الدم، ومثله يقال في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ أُمِّهَا تُكُمُ ﴾ فإن مناسبة الحكم والموضوع قيل النكاح لا غير.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٢٣.

الرابعة: فهم خصوصية الحكم من حيث غرضه، وهذه من القرائن التي يستعين العرف فيها بحكم العقل، ويتوصل إلى الظهور في الخطاب الشرعي، فمثلاً في حديث الرفع رفع ما اضطروا إليه ضمن المرفوعات التسعة الوارد في قوله على الرفع عن أمتي ... ما اضطروا إليه (۱) ومفاد الحديث هو أن كل فعل يضطر إليه العبد ترتفع آثاره الشرعية بمقتضى هذا النص، فلو شرب الخمر فإن للشرب عدة آثار هي: الحرمة والنجاسة بناء على النجاسة والعقوبة والفسق إلى غير ذلك من الآثار، والرواية دلت على أن الشرب الاضطراري يرفع جميع هذه الآثار، إلا أن العرف يفهم من مثلها أن الشرب الاضطراري يبيح شراء الخمر أيضاً أو صناعته إذا توقف رفع الاضطرار عليه، وتملك البائع لثمنه وهكذا.

مع أن الرفع عام يشمل جميع الآثار بحسب مقتضى المدلول اللفظي إلا أن العرف إذا لاحظ مناسبة الحكم والموضوع يفهم بأن العموم ليس بتلك الدرجة بحيث يرفع آثار بيعه وشرائه أيضاً، والمناسبة هي حكم العقل بأن الرفع امتناني، فرفع الآثار بسبب الاضطرار ورد من باب التفضل والتسهيل على العباد، وهذه القرينة تستدعي اقتصار الرفع على القدر الذي لا يتنافى مع الامتنان، ورفع حرمة شرب الخمر يتوافق مع الامتنان، إلا أن رفع صحة شراء الخمر لمن اضطر إليه مما يتنافى مع الامتنان، فلذا لا يمكن أن يشمله عموم الرفع أو إطلاقه، وعليه يقال إذا جاز شرب الخمر جاز شراؤه للمضطر بالملازمة، وإلا انتقض غرض الرفع، ومثل ذلك يقال في شراؤه للمضطر بالملازمة، وإلا انتقض غرض الرفع، ومثل ذلك يقال في

<sup>(</sup>١) التوحيد: ص٥٣٠؛ الخصال: ص٤١٧، ح٩.

أن المضطر الذي ترفع عنه الآثار الشرعية هو القاصر لا المقصر الذي يوقع نفسه بالاضطرار بسوء اختياره؛ لأن عدم رفع الآثار عنه لا يتنافى مع الامتنان، وكذا إذا اضطر إلى شراء الطعام أو الماء أو الدواء فإنه لا مناص من الحكم بصحة البيع والشراء، فلو قيل بشمول حديث الرفع لمثل هذه الموارد للزم أن يعجز المضطر عن رفع اضطراره، ويتنافى مع غرض الحكم.

والخلاصة: أن العرف قد يفهم خصوصية الغرض في الحكم، وعلى أساسها يضيق أو يوسع من حدوده، وهذا الفهم يستند في جوهره إلى ملاحظته لمناسبة الحكم والموضوع، فينشأ من هذه المناسبة ظهور للدليل يوجب همله على ما تقتضيه الخصوصية، ويتحصل من مجموع ما تقدم نتيجتان:

الأولى: سعة صلاحية العرف لفهم دلالة الألفاظ على المعاني، فإن العرف ونتيجة لوجود مناسبات عرفية أو عقلية قد يلغي بعض خصوصيات الموضوع الذي تعلق به الحكم، فيوسع في الدلالة، وفي بعض الأحيان يجزم بالخصوصية المذكورة فيضيق الدلالة، وفي بعض الأحيان يوسع من جهة ويضيق من جهة أخرى، وفي الجميع يتوصل إلى ظهور الدليل، ويستند إليه في مقام العمل، وهذه مسألة هامة جداً يبتلي بها الفقيه كثراً في مقام الاستنباط.

والثانية: أن مهمة العرف لا تنتهي عند فهم الدلالة اللفظية، بل قد ينقح الموضوع أو الحكم الشرعي، ويتحكم بالتطبيق فيها استناداً إلى المركوز في نفسه عنها، وهذا موضوع مهم يوسع من دائرة صلاحياته سنتعرض إليه في البحث التالي.

# المطلب الثاني: أثر العرف في الاستنباط (حدود حجية العرف)

اتفق الأصوليون والفقهاء على حجية الفهم العرفي في ظواهر الألفاظ ومعرفة دلالتها على معانيها لاسيها في الكتاب والسنة، واختلفوا في أن مهمة العرف تنتهي عند فهم مداليل الألفاظ أم يمكن أن تتسع لتشمل غيرها، والحق أن للعرف مهمة واسعة في عملية الاستنباط غير فهم ظواهر الكلام يمكن استعراض المهم منها في ستة موارد:

الأول: فهم المراد الجدي للمولى من ظاهر كلامه أو فهم مناسبته.

والثاني: تحديد موضوعات الأحكام الشرعية من حيث ذاتها أو مصاديقها، كتحديد ماء البحر وأنه من مصاديق الماء المضاف أم المطلق بعد تحديد معنى الماء المطلق.

والثالث: الحكم الشرعي من حيث معناه وحدوده، كمعنى الطهارة والنجاسة والصحة في المعاملة أو الفساد فيها.

والرابع: الطاعة والمعصية للأحكام الشرعية.

والسادس: حل التعارض الواقع بين الأدلة بالجمع الدلالي أو الترجيح.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ١٥١.

أما المهمة الأولى فقد عرفت تفصيلها من المباحث السابقة، وقلنا إن العرف بضميمة أصالة التطابق بين الدلالة الاستعمالية والجدية يتوصل إلى فهم المراد الجدي للمتكلم والذي تدور عليه حجية الظهور، فلذا يقتصر البحث على المهام الأخرى:

# المهمة الأولى: تحديد موضوعات الأحكام

وهو من المسلّمات المتفق عليها بينهم؛ لأن الشرع وفي كثير من الأحيان اكتفى ببيان الأحكام ولم يحدد موضوعاتها اتكالاً منه على فهم العرف، ومن هنا صار العرف مرجعاً في معرفة الموضوع وفي معرفة مصداقه في الخارج.

فمثلاً: في قوله تعالى: ﴿ لَمَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ ﴾ (١) إلى آخر الآية اكتفى الشرع ببيان وجوب الوضوء ومواضع الغسل عند إرادة الصلاة، واتكل على العرف في أربعة معان:

أحدها: المادة التي يتوضأ بها؛ إذ لم يقل: (اغسلوا بالماء) بل اكتفى بالأمر بالغسل.

وثانيها: تحديد معنى الماء.

وثالثها: تحديد مصداق الماء.

ورابعها: تحديد آلة الغسل وكيفيته.

والسر في هذا الاتكال هو تحقق غرض الشرع من الوضوء بواسطة فهم العرف، فإن العرف يفهم أن الغسل يكون بالماء لا بغيره للتبادر أو

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: الآية ٦.

للانصراف، وأن الماء موضوع خارجي يفهمه عموم الناس، كما أن المتبادر إلى الأذهان منه هو الماء المطلق لا المضاف، وأن الغسل يكون من الأعلى إلى الأسفل؛ لأنه المتداول المألوف بالغلبة الحقيقية، وأن يكون باليد لا بغيرها، فحيث إن العرف يفهم كل ذلك اكتفى الشرع عن مزيد البيان اتكالاً عليه، وهذا السكوت الشرعي عن البيان يكشف بالكشف الإني عن إمضائه لهذا الفهم، ولو لا ذلك لوجب البيان.

ونلاحظ من المثال أن الشرع أوكل تحديد الموضوع والمصداق وكيفية الطاعة إلى العرف ولم يغير منها شيئاً، وهذه ضابطة عامة في سائر موضوعات الأحكام الشرعية، ويستثنى منها موردان:

الأول: الموضوعات الشرعية الخاصة، وهي الموضوعات التي أسسها الشرع ولم يوكلها إلى العرف، نظير الصلاة والصيام والوضوء نحوها؛ إذ لا شك في أن العرف حاكم حيث لا يحكم الشرع، فإذا حدد الشرع الموضوع يجب اتباعه بلا إشكال، ولا يجوز الرجوع فيه إلى العرف، لاستلزامه التشريع والاجتهاد مقابل النص.

والثاني: الموضوعات العرفية التي تصرّف الشرع بها فزاد من حدودها أو أنقص منها، ويعبر عنها بالموضوعات المستنبطة، نظير دم الحيض والسفر والاستطاعة والنكاح والطلاق ونحوها، فإن هذه الموضوعات عرفية من حيث أصل معانيها إلا أن الشرع تدخل في بيان حددوها وقيودها، فاشترط في دم الحيض أن لا يقل عن ثلاثة أيام ولا يزيد على عشرة، وأن يكون أحمر اللون أو أسود، ويخرج بحرقة، واشترط في صدق السفر الشرعي بلوغ

المسافة، وفي الاستطاعة الرجوع إلى كفاية واشترط في النكاح الإيجاب والقبول مع التراضي، وفي الطلاق اشترط أن يكون في طهر المواقعة مع حضور شاهدين عادلين وهكذا.

وفي مثل هذا الحال لا إشكال في وجوب العمل بها حدده الشرع من الموضوعات؛ لأن تصدي الشرع لبيان الموضوع أو حدوده هو إلغاء لمرجعية العرف فيه. نعم يقتصر فيه على المقدار الذي تصرف فيه الشرع. أما في غيره فتكون المرجعية للعرف، ومن هنا سميت بالموضوعات المستنبطة؛ لأن الفقيه يستنبطها بالرجوع إلى أدلة الشرع وإلى الفهم العرفي معاً، فالنكاح مثلاً حدده الشرع بها كان عن إيجاب وقبول مع تراضي الطرفين وتحديد المهر مع عدم وجود علاقة محرمة بين الرجل والمرأة، وأما باقي الشروط والقيود فاطلقها إلى المتعاقدين بحسب ما يريدون، نظير تحديد مقدار المهر وحقيقته وكيفية تسليمه ونحو ذلك؛ لأن عدم بيان الشرع فيه يعني إيكاله إلى العرف فيكون هذا النحو من الموضوع عرفياً شرعياً يرجع فيها حدده الشرع إلى الشرع وفيها أطلقه إلى العرف، ولذا يكون من مختصات فيها حدده الشرع إلى الشرع وفيها أطلقه إلى العرف، ولذا يكون من مختصات الفقيه لا العرف العام.

فيتحصل: أن الموضوعات على ثلاثة أصناف:

الأول: الموضوعات العرفية الصرفة ومرجعيتها من حيث تحديد الموضوع أو تحديد مصداقه إلى العرف العام.

الثاني: الموضوعات الشرعية الصرفة ومرجعيتها إلى الشرع، ولا مجال للعرف فيها وهو من مختصات الفقيه.

الثالث: الموضوعات المشتركة وهي التي يعبر عنها بالموضوعات المستنبطة أو الخفية فيرجع فيها إلى الشرع بمقدار ما حدده الشرع، وإلى العرف في غيرها، وهو من مختصات الفقيه أيضاً، وبهذا تظهر نتيجتان:

الأولى: أن للعرف صلاحية تامة في تحديد موضوعات الأحكام التي لم يعرّفها الشرع.

والثانية: أن هذه الصلاحية حجة في مقام التنجيز والإعذار.

ويتفرع على ذلك ثلاث مسائل:

## المسألة الأولى: مهمة العرف في تحديد المصداق

إن العرف لا يحدد موضوعات الأحكام فقط بل يحدد مصاديقها في الخارج أيضاً، وهذه مسألة تختلف عن تحديد أصل الموضوع، فإن القائل بعدم حجية العرف في تشخيص الموضوع لا يمكنه أن ينكر حجيته في تحديد مصاديق الموضوع في الخارج؛ لأنه موكول إلى العرف، ولم يتدخل فيه الشرع، فإن المصاديق لا تنتهي، كما أنها تختلف من عرف لآخر، فلا يصح للشرع التدخل في بيانها.

فمثلاً: حدد الشرع إعطاء الزكاة والصدقة ونحوها للفقير، وحدد الفقير بالذي لا يملك قوت سنته، وجعل تحديد التطبيق على المصداق الخارجي بيد العرف، فمثلاً الموظف في الدوائر الحكومية الذي يعيش على أجوره الشهرية وليس له مال مدخر هل يعد فقيراً، ولا يملك قوت سنته باعتبار أنه فاقد للهال بالفعل أم لا باعتبار أنه يملك المال بالقوة؟ ومثله يقال للعامل الذي يروج عمله في المواسم كبائع الثلج والتهار والصياد

والصواف ونحو ذلك؛ فينبغي أن يرجع إلى العرف في تحديد أن هذا الشخص من مصاديق الفقير الذي يستحق الزكاة أم لا.

ومن هنا اتفقت الكلمة على أن الأحكام مجعولة على نحو القضايا الحقيقية؛ لأنها تجعل للموضوعات المفترضة المجردة عن الزمان والمكان، فلذا تصلح تشريعاً ثابتاً إلى يوم القيامة، بخلاف القضايا الخارجية فإنها لا تستقر على حال، بل تختلف من حال لآخر، وتحديد المصداق الذي ينطبق عليه الحكم بيد العرف لا الشرع.

#### المسألة الثانية: في اختلاف الأعراف

أن الأعراف تختلف بحسب الأزمان والأمكنة والعادات الاجتهاعية، فهل هذا الاختلاف معتبر شرعاً أم لا؟

مثلاً: في بعض الأعراف يعد ثمن بيت السكنى وأجور التعليم ومصاريف تزويج الأولاد من المؤونة، وفي بعضها يعد تجهيز البنت للزواج من مؤونة الوالد، ويستمر تجهيزها منذ طفولتها، وفي بعض الأعراف الأخرى لا يعد ذلك منها، وفي بعض الأعراف يعد امتلاك المزرعة كجزء هام من شخصية الأسرة، وفي بعضها يعد نوعاً من الترف والترفيه، ونلاحظ أن الأعراف تختلف، فهل الحكم الشرعي يتبع هذا الاختلاف أيضاً فيعد المستأجر لدار سكناه فقيراً فيستحق الزكاة؟

وكذا الذي لا يملك ما يستطيع به تزويج أولاده؟ أم للشرع عرفه الخاص ولا يؤثر فيه اختلاف العرف؟ والحق أن الشرع ليس له عرف خاص يغاير ما عليه عرف الناس، ويكفي في معرفة ذلك عدم وصول بيان

من الشرع يخالف ما عليه العرف، فاختلاف الأعراف لا يضر بالأحكام الشرعية؛ لأن الأحكام تتبع الموضوعات العرفية، فأينها تحقق الموضوع يتبعه الحكم، ولذا يكون الحكم في كل عرف بحسبه تبعاً لما يراه من الموضوع، فمثلاً في البلد الذي يعد تجهيز البنت من المؤونة يقبله الشرع، ويستثني ذلك من الخمس ومن استطاعة الحج، وفي البلد الذي لا يعده منها لا يستثنيه.

وهذا الاختلاف ليس من جهة الحكم بل من جهة تبدل مصاديق الموضوع، والمرجع فيها العرف.

### المسألة الثالثة: في اعتبار الدقة العرفية

أن الأحكام تنزل على المتعارف لدى العرف لا الدقة العقلية، ولا التسامح المفرط.

وتقرير ذلك: وقع الكلام بين الأعلام في أن الضابطة العرفية في فهم المعاني وتطبيقها على مصاديقها محمولة على التدقيق العقلي فيخل بالامتثال أدنى تفاوت فيها، أم على التسامح العرفي فيتحقق الامتثال بها يراه العرف مصداقاً للموضوع.

وهذه من أمهات المسائل التي تقع كثيراً في محل الابتلاء، ويظهر أثرها البالغ في مقام امتثال الأحكام، وهي وإن كانت في نتيجتها مسألة فقهية إلا أن تعيين الضابطة فيها من مهام البحث الأصولي، ويمكن أن يحرر عنوان البحث فيها بصيغ مختلفة، إلا أن الصيغة التي تهم الأصولي ولها أثرها في الاستنباط هي:

أن امتثال الأحكام الشرعية هل مبني على المسامحة العرفية أم التدقيقات العقلية؟ فالمسألة ترجع إلى فراغ الذمة وعدمه بها يأتي به المكلف، ويمكن أن نمثل لها بأمثلة:

المثال الأول: المسافة الشرعية التي علق الشرع عليها وجوب القصر حددها بثمانية فراسخ، والتي قد تبلغ حوالي خمسة وأربعين كيلو متراً، فإذا بلغ المسافر مسافة تقرب كثيراً من المسافة المحدودة كما لو بلغ ثمانية فراسخ إلا مائة متر أو خمسين متراً فعلى القول الثاني لا يجوز له القصر؛ لأنه لم يبلغ ما قرره الشرع، وعلى القول الأول قد يقال بالجواز؛ لأن العرف يتسامح ولا يعد هذا التفاوت مما يعتد به.

والمثال الثاني: في مناسك الحج حددت معالم عرفات ومنى والمزدلفة ورسمت لها حدود شاخصة، ويتعين على الحاج أن يقف في عرفة من الزوال في ليلة العيد إلى غروب الشمس، فإذا خرج عن حدودها المرسومة بأمتار أو مسافة قليلة هل يختل حجه من جهة الإخلال بركنه؟

وكذا إذا وصل إلى عرفات بعد الزوال بدقائق أو أفاض منها قبل الغروب بدقائق فهل يخل بحجه أم لا؟

والمثال الثالث: أوجب الشرع على المرأة المطلقة والمتوفى زوجها العدة وحدد العدتين بالشهور والأيام، ومنعها من النكاح قبل انقضاء العدة، فإذا تزوجت قبل انقضاء عدتها بساعة أو ساعتين فهل يعد نكاحها باطلاً باعتبار أن التدقيق العقلي هو المأخوذ بنظر الاعتبار أم لا، بلحاظ أن المعتبر هو التسامح العرفي؟

والأمثلة التي يجري فيها النزاع كثيرة جداً ومنتشرة في أبواب الفقه المختلفة.

وقبل استعراض الأقوال في المسألة ينبغي أن نحرر محل النزاع، فنقول: قد عرفت أن مهام العرف في استنباط الحكم الشرعي عديدة، والتي يتعلق بها البحث هنا أربع وهي:

- ١ فهم معاني الألفاظ.
- ٢- تحديد موضوعات الأحكام.
- ٣- تطبيق المعانى على مصاديقها الخارجية.
  - ٤ تحديد كيفية الامتثال.

ويمكن تطبيق هذه المهام على الأمثلة السابقة ليظهر دورها:

فمثلاً: الفرسخ الذي علق الشرع عليه حكم القصر والتهام يبلغ ثلاثة أميال، أي أثنا عشر ألف ذراع (١) كها قيل، وحدد بالكيلو بخمسة كيلو مترات ونصف تقريباً (١) وقد تكون هذه المسافة في الأرض المستوية، وقد تكون في الصعود إلى الهواء عمودياً، وقد تكون في الغوص في الماء عمودياً.

وهنا يقع الكلام في أن العرف هل يفهم من الفرسخ ما حدد بالقدر الدقيق أم يرى انطباق هذا العنوان على ما قل منه قليلاً أيضاً؟ وهل يرى قطع المسافة في الهواء عمودياً يتحقق به موضوع قطع المسافة أم يقتصر على المسافة الأفقية؟

<sup>(</sup>١) انظر العناوين: ج١، ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) المسائل الإسلامية: ص ٢٠١، المسألة (١٣٦٨)؛ هداية العباد: ج ١، ص ١٩٠.

ولو أراد امتثال الصلاة فهل القراءة السريعة وكذا الركوع والسجود يعد امتثالاً أم لا؟ والنتيجة المترتبة على هذه الأسئلة مختلفة نظراً لاختلاف الآراء في المسألة.

ومن هنا يتعين النظر في الأقوال وأدلتها لتمحيص القول الحق منها، ومجموعها أربعة:

القول الأول: أن الأصل في امتثال الأحكام هو التسامح العرفي لا التدقيق العقلى، وهذا القول ذهب إليه جمع لوجوه:

أحدها: النصوص الدالة على أن الشرع يكلم الناس على قدر عقولهم (۱)، وحيث إن العقول متفاوتة الأنظار والآراء فلا مجال لملاحظة الدقة المتناهية فيها، وإنها يلاحظ ما يتعارف عليه الناس، والتعارف مبنى على المسامحة.

ثانيها: تقرير الشرع للتسامح العرفي في الكثير من الموارد التي حدد لها حدوداً ولم يبين الدقة في التحديد، بل أوكلها إلى العرف؛ إذ لم يصلنا عنه أنه وضع حدوداً دقيقة لدم الحيض أو دم الاستحاضة أو المد أو الصاع أو الذراع أو الوجه أو الكر ونحوها من الموضوعات التي تتعلق بها الأحكام، ولو كان له بيان لوصل إلينا؛ لتوفر الدواعي على نقله، فعدم الوصول يكشف إناً عن عدم البيان، وهذا الآخر يكشف عن أن المركوز عند الشارع هو مراعاة التسامح في التطبيق لا التدقيق.

<sup>(</sup>۱) المحاسن: ج۱، ص۱۹۰، ح۱۷؛ الكافي: ج۱، ص۲۳، ص۱۹؛ ج۸، ص۲۲۸، ح۲۹٤؛ أمالي الصدوق: ص۲۰۶، ح۲۹۳.

ثالثها: سيرة المتشرعة القائمة على اكتفائهم في مقام العمل والفتوى بها يصدق عليه امتثال من دون النص على التدقيق العقلي، بل صرح الكثير منهم بحمل الأحكام على المتعارف في مثل الموارد المتقدمة.

بل هذا ما جرت عليه السيرة العقلائية في الأمثلة المتقدمة والتي يكفي في اعتبارها عدم وصول الردع؛ لكونها معلومة الاتصال بزمان الشرع؛ إذ لم يعهد من العقلاء أنهم لدى البيع والشراء يراعون الدقة المتناهية في الاوزان والمكاييل، أو يراعونها في قطع المسافات أو إنجاز الأعمال، بل يكتفون في مقام الامتثال بأدنى ما يتحقق به العنوان، فمثلاً إذا قال المولى لعبده: اشتر كيلواً من الرز أو الحنطة فاشترى ذلك وتفاوت ببعض الحبات منه فإنهم لا يجدونه عاصياً، كما أنه لو قطع المسافة المأمور بها إلا متراً أو نحوه يعدونه ممتثلاً.

والحاصل: أن الأدلة متضافرة على تأكيد اعتبار التسامح العرفي في الامتثال لا التدقيق العقلى.

نعم يستثنى منه الموارد التي اشترط فيها الشرع التدقيق كالموضوعات الشرعية، أو قام ارتكاز شرعي أو متشرعي على لزوم مراعاته، نظير مدة الحيض والنفاس، والمدة في العقد المنقطع والضانات والديون ونحوها، فإنه بعد التحديد المذكور لا مجال للتسامح؛ لاستلزامه التشريع أو عدم اليقين بالفراغ.

القول الثاني: ذهب إلى العكس، فقال بأن الامتثال يدور مدار التدقيق العقلي دون التسامح العرفي، واستدلوا له بوجهين:

أحدها: أصالة حمل الألفاظ الشرعية على المعاني الحقيقية، ولذا يقع الكلام بينهم في تحديد معاني الأشياء وتعريفها بالجنس والفصل، ويختلفون في تحديد المعاني بالنقض والابرام، فلو كانت المعاني مبنية على التسامح العرفي لم يقع كل ذلك.

ثانيها: المركوز الشرعي الناشئ من ملاحظة الشواهد الفقهية العديدة التي لاحظ فيها الشرع الدقة، ولم يرخص في التسامح العرفي، نظير نكاح المعتدة قبل انقضاء عدتها بفترة قليلة، فإنه لا خلاف في عدم صحة نكاحها (١).

ولا خلاف بينهم في أن نقصان الكر بغرفة واحدة يخرجه عن الكرية، ويرتب عليه أحكام الماء القليل<sup>(۲)</sup>، كما لا خلاف في أن الإقامة أقل من عشرة أيام بساعة يخل بها<sup>(۳)</sup>، إلى غير ذلك من الأمثلة والشواهد مع أن هذه العناوين صادقة عرفاً على القليل.

واستقراء الشواهد يوصلنا إلى ضابطة كلية تفيدنا أن الشرع علق أحكامه على التدقيق العقلي.

وبهذا يتضح أن العرف المتسامح ليس ميزاناً في تعيين المفاهيم، ولا في تشخيص مصاديقها، بل العرف الدقيق (٤).

ولا يخفى ما فيه؛ لأن الشواهد المذكورة منقوضة بالكثير من الشواهد التي لم يلحظ فيه الشرع التدقيق العقلي كما مر، ودعوى أن العرف لا

<sup>(</sup>١) انظر منهاج الصالحين: ج١، ص٥٥٤؛ الأحكام: ج١، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الطهارة (للسيد الكلبايكاني): ص ٢١؛ المسائل الإسلامية: ص ٧٥.

<sup>(</sup>٣) انظر فقه الرضا إلتِّالا: ص١٦١؛ مناهج الأحكام: ص٢٠٧، الخامسة.

<sup>(</sup>٤) انظر الرسائل: ج١، ص٢٢٧-٢٢٨؛ بدائع البحوث: ج١، ص٣٤٦.

يتسامح في فهم المعاني تامة في نفسها، إلا أنه قد يتسامح في تطبيق المعنى على المصداق كإبقاء عنوان الإطلاق على الماء المخلوط بالتراب أو الملح مع أنه بحسب الدقة العقلية مضاف، وإطلاق عنوان البيع على المعاطاة مع أنها ليست بيعاً عقلاً بناء على أن الصيغة ركن من أركان العقد، أو هي العقد كما هو قول جمع (١).

هذا فضلاً عن المحذور العقلي القاضي بأن مراعاة التدقيق العقلي في مقام تشخيص الموضوع أو الامتثال ممتنع عقلاً؛ لاستلزامه التكليف بغير المقدور.

بل وشرعاً لاستلزامه العسر والحرج في الكثير من الموارد؛ لما يترتب عليه من لزوم الفحص والتحري عن تحقق الموضوع.

فضلاً عن مخالفته لسيرة المتشرعة، فإن المتشرعة لا يراعون التدقيق في الامتثال، بل يكتفون بها يصدق عليه امتثال، والأمثلة المذكورة بعضها يرجع إلى التحديد الشرعي أو شروط المتعاقدين، وقد عرفت أن ما يحدده الشرع أو المتعاقدون خارج عن موضوع البحث.

القول الثالث: التفصيل بين فهم معاني الألفاظ، وتحمل على الفهم العرفي، وبين تطبيق المفهوم على المصداق الخارجي ويحمل على التدقيق العقلي. حكي هذا القول عن الميرزا النائيني الميني المنافعة المعلى.

وتقريره: أن الألفاظ موضوعة للمعاني الحقيقية النفس الأمرية، وتشخيص معنى اللفظ وتمييزه عن غيره عند إطلاق اللفظ من مهام

<sup>(</sup>۱) جامع المقاصد: ج۱۲، ص۸۸.

<sup>(</sup>٢) انظر فوائد الأصول: ج٤، ص٧٤٥، ص٠٨٥؛ أجود التقريرات: ج٤، ص١٨٤.

العرف؛ إذ يرجع فيه العرف إلى التبادر أو الانصراف، وعلى هذ الأساس يتقدم الظهور العرفي على اللغة، لكن معنى اللفظ عرفاً يكون على نحوين؛ لأنه تارة يكون معلوماً بالتفصيل فيفهم العرف المعنى بجميع حدوده وقيوده، وقد يكون معلوماً بالإجمال بأن يعلم أصل المعنى ويجهل أو يشك في حدوده وقيوده، ولذا قد يشك العرف في صدق المعنى على بعض ما له من المراتب، فمثلاً مفهوم الماء مع أنه من أوضح المفاهيم العرفية إلا أنه وفي كثير من الأحيان يحصل الشك في صدقه على بعض الأفراد كالماء المخلوط بالتراب في وقت الربيع، وكذا لو شك في صدق مفهوم الحطب على القصب فإن المرجع في صدق المفهوم على الفرد هو العرف، فإن صدق عليه عنوان الحطب عرفاً يترتب عليه آثار الحطب، ولو استمر الشك والتردد فالمرجع الأصول العملية.

وأما تحديد المصداق الخارجي للماء أو الحطب فإنه لا عبرة بالرجوع فيه إلى العرف؛ لأن انطباق المفهوم على المصداق أمر قهري، أو عقلي لا عرفي، فإن المصداق يرتبط بالواقع الخارجي لا بالفهم العرفي، فإن كان الموضوع مصداقاً للمفهوم دخل تحته قهراً سواء فهمه العرف أم لا، وإن لم يكن يخرج قهراً سواء اعتبره العرف داخلاً أم لا، وعلى هذا فإنه لا يجوز التعويل على العرف إذا علمنا بمسامحته. نعم يصح الأخذ به فيها إذا علمنا مراعاته للتدقيق والضبط، وبهذا يتضح أن مهمة العرف ضيقة تدور مدار فهم المعاني لا تطبيقاتها على مصاديقها، كما يتضح أن للعرف مهمتين:

الأولى: فهم معانى الألفاظ في المفردات.

والثانية: فهم الظهور في الجمل التركيبية.

لأن الأولى ترجع إلى فهم اللغة، والثانية إلى المحاورات العرفية وفهم مرادات المتكلمين من ظاهر الكلام.

وأما تطبيق المعاني على المصاديق الخارجية فهو ليس من مهام العرف، بل العقل، ولا معنى للتسامح في الانطباق؛ لأن المصداق لا يخلو إما أن يكون مصداقاً واقعاً فيكون مشمولاً بدلالة اللفظ، أو لا يكون فيكون خارجاً، وعلى هذا الأساس يخرج الكر والفرسخ والحقة الناقصة في مقدارها عن كونها مصداقاً لمعانيها، والتسامح العرفي لا ينهض لإدخالها تحت العنوان، وإلا لزم دخول الشيء الواحد تحت معنيين أو أكثر وهو واضح الفساد، ويمكن أن يناقش من جهتين نقضية وحلية.

أما الجهة الأولى: فبها جرت عليه سيرة الفقهاء من البحث المصداقي في الكثير من الموارد الفقهية وإرجاع تحديدها إلى العرف، وقد مر أن الموضوعات الخفية مرجعها العرف ما لم يكن للشرع بيان، وتؤيده بعض المسائل المصداقية الظاهرة في تحديد المصداق، وقد أرجعها الميرزا نفسه الميرزا نفسه الحرق كها يظهر من بعض حواشيه في العروة (١).

وأما الجهة الثانية: فلإمكان السؤال في أن ضابطة الانطباق القهري بين المفهوم والمصداق هي الأخرى يجب أن يكون لها حاكم وليس إلا العرف؛ بداهة أن علاقة المفهوم بالمصداق تختلف بين عالمي الثبوت والإثبات، فإنها في عالم الإثبات لا تخلو من ثلاث حالات:

<sup>(</sup>۱) انظر العروة الوثقى: ج١، ص٩٧، مسألة (٣)، حاشية (٢)؛ ص١٠٤، مسألة (٢)؛ (٢)، حاشية (٢)؛ ص١١١، مسألة (٢)، حاشية (٣)؛ ص١٥٤، مسألة (٢)؛ ص١٨٤، مسألة (١٣)، حاشية (٨).

الأولى: أن نعلم بالانطباق، نظير انطباق مفهوم الماء المطلق على ماء البئر والنهر.

والثانية: أن نعلم بعدم الانطباق، نظير اللبن وعصير الرمان، فإنها خارجان عن مفهوم الماء.

والثالثة: أن نشك في الانطباق، نظير ماء البحر إذا اغترف منه في إناء.

فإنه لا مناص من الرجوع فيه إلى العرف لتشخيص مدى انطباق المفهوم عليه من عدمه؛ إذ لا توجد ضابطة عقلية أو شرعية تحدد مدى الانطباق، وأما في عالم الثبوت فلها حالتان؛ لأن الواقع يدور بين الوجود والعدم وليس له حالة ثالثة، فالماء لا يخلو في الواقع إما أن يكون مطلقاً أو مضافاً، لكن الانطباق القهري لا أثر له في مقام التنجيز والإعذار؛ لأن هذا المقام يدور عما هو ثابت بالدليل.

والخلاصة: أن ما أفاده الميرزا النائيني للتَيْنُ وإن كان تاماً ثبوتاً إلا أنه ليس بتام إثباتاً، والذي يهم الفقيه والأصولي هو الثاني لا الأول.

نعم ربها يمكن توجيه ما أفاده وَ أَنْ بَانه ما أراد من إلغاء المسامحة العرفية إلغاء اعتبارها مطلقاً، بل أراد إلغاء المسامحة العرفية المفرطة التي تخرج عن الحد، كنقصان الفرسخ كيلو متراً والكر شبرين في الاتجاهات الثلاثة والحقه كيلواً فتأمل.

القول الرابع: التفصيل بين المقادير المأخوذة في موضوعات الأحكام وبين الأوصاف التي أخذت عناوين لموضوعات الأحكام، ففي الأول يفصل بين المقادير التي أخذت في الأحكام التوقيفية، وهو ما يعبر عنه

بالعبادات بالمعنى الأعم، ويجب أن يراعى فيها الدقة العقلية في المفاهيم، وفي تطبيقها على مصاديقها، نظير عنوان (الكر) فإنه يراد به بيان مقدار حجم الماء الذي لا ينفعل بملاقاة النجاسة، و (المسافة الشرعية) وهي التي تقصر الصلاة بقطعها، و(أيام الاعتكاف) و(العدة) و(أيام الحيض) و(الاستحاضة) و(الصاع والمد والرطل) ونحوها من الأمور المقدرة التي تتعلق بالأحكام التوقيفية.

وبين المقادير التي أخذت في الأحكام غير التوقيفية، وهي أحكام المعاملات والمعاشرات بين الناس كمقادير الأوزان (الكيلو والمن والصاع والصبرة) ونحوها من الأمور التي تدخل في المعاملات، ويراعى فيها التسامح العرفي بجريان سيرة العرف عليها، والسبب في مراعاة الدقة العقلية في الأول يعود لوجهين:

أحدهما: أن الأحكام التوقيفية حقائق شرعية أسسها الشارع، فيرجع فيها إلى الشرع لا العرف، ولا يمكن التسامح فيها يتعلق بالشرع؛ لأن ألفاظ الشارع تحمل على المعانى الحقيقية الدقية لا المعانى العرفية.

والنتيجة: أن الشرعية خارجة تخصصاً عن موضوع العرف وليست من شؤونه، فاحتمال مراعاة التسامح العرفي فيها غير وارد.

وثانيها: أن ملاكات الأحكام الشرعية مجهولة لنا، والعقل يحتمل بإن التحديدات التي أخذها الشرع في الأحكام كتحديد المسافة الشرعية والكر والمد لها مدخلية في ملاك الحكم، فإذا روعي فيها التسامح بالنقصان مثلاً فإنه يشك في حصول الامتثال، ولا مخلص من ذلك إلا

بمراعاة التدقيق، وهذا ما تعضده سيرة المتشرعة فإنها قائمة على عدم التسامح في تحديد مفاهيم العناوين وتطبيقها على مصاديقها، بل يراعون غاية الدقة.

هذا كله بخلاف المقادير المأخوذة في موضوعات المعاملات فإنها منصبة إلى الفهم العقلائي؛ إذ ليس للشرع في باب المعاملات تأسيس جديد، بل الشرع أمضى ما تعامل عليه العقلاء وأقرها ولذا قالوا بأن أدلة العقود إمضائية، فلذا تؤخذ المقادير فيها على نحو التسامح؛ هذا كله بالنسبة للمقادير.

وأما بالنسبة للأوصاف المأخوذة كعناوين لموضوعات الأحكام نظير الدم والبول واستقبال القبلة والمعدن والكنز ونحوها فيفصّل فيها بين موردين:

الأول: الموضوعات العرفية المحضة.

الثانى: الموضوعات المستنبطة.

أما الأول فمفاهيمها وفهم معانيها تؤخذ من العرف، ويستند في ذلك إلى التبادر والرجوع إلى ما هو مركوز في ذهن العرف من معانيها، وقد مر مفصلاً.

وتطبيق هذه المفاهيم على مصاديقها الخارجية لا يراعى فيها التسامح العرفي، بل التدقيق؛ لأن الأحكام تدور مدار العناوين فيجب أن يجرز انطباق العنوان على مصداقه حتى يترتب عليه الحكم، وهذا ما لا يمكن اعتبار التسامح فيه؛ لعدم الاطمئنان بحصول الامتثال به.

وأما الثاني أي الموضوعات المستنبطة فهي لا تؤخذ من العرف لا من حيث تحديد المفهوم ولا تطبيقه على مصداقه، بل يتعبد فيها بها ورد من

الشرع أو أخذه قيداً أو شرطاً في الموضوع، نظير عنوان الغناء والغيبة والضالة واللقطة.

فإن مثل هذه العناوين لا مدخلية للعرف فيها، بل تؤخذ من عرف المتشرعة، وهم لا يتسامحون في معاني هذه الحقائق ولا في تطبيقاتها، ومن هنا يتوقفون كثيراً على تحديد معانيها بالحدود المنطقية التامة، ويقع الكلام بينهم كثيراً في النقض والإبرام لأجل الوصول إلى المعنى الذي أراده الشرع بالدقة والضبط(۱).

والخلاصة: أن مفاهيم الموضوعات العرفية تؤخذ من العرف، وتبنى على التسامح العرفي، وأما تطبيق هذه المفاهيم على مصاديقها فيراعى فيه الدقة، أما الموضوعات المستنبطة فمفاهيمها وتطبيقها على مصاديقها تؤخذ بالدقة؛ لأنها من شؤون الفقهاء لا العرف العام، وبذلك يتضح الحال بالنسبة إلى الموضوعات الشرعية المحضة.

ويمكن أن يناقش تفصيله الأول -أي المقادير- بأنه لا يستند إلى وجه وجيه لوجهين:

أحدهما: عدم التسليم بأن المقادير المأخوذة في الأحكام التوقيفية تأسيسية بينها المأخوذة في المعاملات غير تأسيسية، بل هي حقائق عرفية، ولم يبين الشرع لها معاني غير ما تعارف منها عند العرف، ومن هنا أطلقوا القول بأن الموضوعات تؤخذ من العرف لا من الشرع، ولم يصلنا من الشرع بيان في معاني هذه المقادير، وإذا ورد بيان حملوه على بيان المصداق لا التأسيس الشرعي، فالمقادير في الأحكام العبادية والمعاملية عرفية لا شرعية.

<sup>(</sup>١) انظر بدائع البحوث: ج١، ص٩٤٩-٥٥١.

ثانيهما: سلّمنا، إلا أن العلة التي ذكرت لوجوب مراعاة الدقة في المقادير الشرعية ذاتها تجري في المقادير العرفية، بل قد يقال إن مراعاة الدقة فيها أولى؛ لأن الأوزان والمكاييل العرفية تتعلق بحقوق الناس، وهي من الأمور الخطيرة التي لا يعفو عنها الخالق تبارك وتعالى إلا برضاهم، فمع إنقاص البائع الكيلو في البيع أو تقليل الكيل ونحوهما يوجب الشك بفراغ الذمة، ولا مخلص منه إلا بمراعاة الدقة.

والحاصل: أن ما قيل في توجيه لزوم مراعاة الدقة في الأحكام التوقيفية ذاته يجري في الأحكام غير التوقيفية، فلم يبق وجه للتفصيل المذكور.

وأما تفصيله الثاني فهو الآخر لا يسلم من النقد؛ لأن التفصيل في الموضوعات العرفية بين المفاهيم والمصاديق لا يستند إلى وجه مقبول؛ لما عرفته من مناقشة القول المحكي عن الميرزا النائيني الميني المناقشة القول المحكي عن الميرزا النائيني الميني المصاديق من مهام العرف.

وأما الموضوعات المستنبطة فحيث إنها موضوعات مشتركة بين الشرع والعرف فإن للعرف مدخلية في تحديدها أيضاً ضمن الحدود التي بينها الشرع.

وعلى هذا الأساس رجع الفقهاء إلى العرف في تحديد معنى الغناء بأنه الصوت المطرب أو المرجّع أو ما كان من ألحان أهل الفسوق والعصيان ونحوها استناداً إلى ما ارتكز في الأذهان من مفهوم الغناء، والغيبة أنه ذكر الناس بغيابهم أو ذكرهم بها لو سمعوه لكرهوه أو مطلق ما كان بغيابهم مع قصد الهتك والانتقاص منهم إلى غير ذلك من المعاني (٢).

<sup>(</sup>١) منهاج الفقاهة: ج١، ص٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) مصباح الفقاهة: ج١، ص٧٠٥.

ونلاحظ أن الفقهاء لدى تحديد هذه المعاني لم يستندوا إلى الشرع وحده، وإلا ما وقع بينهم خلاف في تحديد معانيها، وإنها رجعوا إلى العرف لفهم معانيها إلا ما كان للشرع فيه بيان، فمثلاً الرباعر فه الفقهاء بالزيادة المأخوذة في المال في الدين، وهذا الأصل فيه، ولكن الشرع أوجب وقوعه في البيع والشراء في المكيل والموزون مع اتحاد الجنس مثلاً، وهذه الإضافة شرعية لا عرفية، فهم في الأول يرجعون إلى العرف وفي الثاني يرجعون إلى الشرع.

وكذا في المسافة الشرعية فإن الشرع قيدها بثمانية فراسخ ولم يحدد نوع المسافة، وأنها أفقية أم عمودية، وفي المسافة الواحدة أم التلفيقية، وفي المناطق المستوية أم الجبلية إلى غير ذلك، والفقهاء يرجعون فيها إلى الفهم العرفي متقيدين ببلوغ ثمانية الفراسخ التي حددها الشرع.

والخلاصة: أن الموضوعات المستنبطة هي الأخرى لا تبتني دائماً على الدقة العقلية، بل يراعى فيها الفهم العرفي والتقييد الشرعي، ففي المجموع يدخل التسامح العرفي فيها. هذه عمدة الأقوال في المسألة.

### الجمع بين الأقوال

ويمكن القول بأن الخلاف المذكور ليس حقيقياً؛ لإمكان حله بها يرجع إلى الخلاف اللفظي، وتقرير ذلك يتم ببيان مقدمات:

الأولى: أن التسامح العرفي والتدقيق العقلي من الحقائق التشكيكية لا المتواطئة، فلذا تختلف من حيث المراتب، فالتسامح قد يكون بدرجة كبيرة حتى يعد تساهلاً أو تهاوناً في التقدير، نظير كيلو متر من الفرسخ، وقد

يكون بدرجة قليلة جداً بحيث يعد وجوده كالعدم، نظير نقصان متر من الفرسخ، وقد يكون بدرجة متوسطة متعارفة بحيث يعد العقلاء الناقص بحكم الكامل، نظير نقصان عشرة أمتار من الفرسخ، ولا إشكال في أن القائلين بالتسامح العرفي لا يريدون منه المرتبة الأولى؛ لأن مقدار التفاوت والنقصان معتد به، بحيث لا يصدق به الموضوع، ولا يحصل معه اليقين بالامتثال؛ إذ لا يقال لمن بقي له كيلو متر من المسافة أنه بلغ المسافة الشرعية، فلو قصر صلاته لا يعد ممتثلاً؛ لعدم تحقق موضوع القصر.

كما أن القائلين بلزوم مراعاة الدقة العقلية لا يريدون الدقة المتناهية بحيث يعدون نقصان متر من الفرسخ أو حبة من كيلو الحنطة نافياً للموضوع، بل يريدون الحد الوسط بينهما الذي يصلح أن يعبر عنه بالتسامح الدقي أو الدقي المسامحي؛ بداهة أن نقصان عشرة أمتار من الفرسخ هو بحسب النظر العرفي يعد بلوغاً للمسافة؛ لأن التفاوت مما لا يعتد به في صدق الموضوع، كما أنه بحسب الدقة العقلية المتسامحة كذلك وإن كان بحسب الدقة المتناهية لم يبلغ بعد.

ومن المسلّم بين الفقهاء أن الدقة العقلية المتناهية غير مأخوذة في امتثال الأحكام الشرعية؛ لاستلزامها التكليف بغير المقدور أو العسر والحرج، والمأخوذ هو المتعارف، والذي يتتبع في مطاوي الفقه يجد أنهم كثيراً ما يصرحون بأن الأحكام في فهمها وتطبيقاتها تحمل على المتعارف سواء في المقادير أو الأوصاف والعناوين.

فمثلاً في تحديد الكر بالأشبار حملوا الشبر على المتعارف، والأوزان والمكاييل كذلك، كما أنهم حملوا الغبن والعيب الموجب للخيار على المقدار المتعارف، وتعيين المؤونة والاستطاعة وتحديد المسافة وهكذا، والشرع نص على أنه يكلم الناس على قدر عقولهم، وأنه يأمر بالمتعارف، ويعضده تصريح صاحب العروة في تحديد المسافة الموجبة للقصر، حيث صرّح بأن الاختلاف اليسير لا يضر في جميع التحديدات الشرعية.

قال: لو نقصت المسافة عن ثهانية فراسخ - ولو يسيرا - لا يجوز القصر فهي مبنية على التحقيق لا المسامحة العرفية. نعم لا يضر اختلاف الاذرع المتوسطة في الجملة كها هو الحال في جميع التحديدات الشرعية (١).

وبقرينة ذيل الفتوى وتحديد الأذرع بالمتوسطة يحمل (التحقيق) على الدقة العرفية لا العقلية. وقد أقر ذلك جملة مراجع العصر من المحشين والمعلقين على فتواه، كما حمل بعضهم ما أفاده على المتعارف، وعلله بأنه المستفاد من ظواهر الأدلة (٢).

وعلى هذا لا يستبعد أن يكون مراد القائلين بالدقة العقلية الدقة المتعارفة، ومراد القائلين بالتسامح العرفي هو التسامح الذي روعي فيه الضبط والدقة العرفية؛ للإجماع على أن التسامح الكثير الموجب لعدم صدق الموضوع غير مقصود، وأن التفاوت القليل غير مخل.

<sup>(</sup>١) العروة الوثقي: ج٣، ص١٦، مسألة (٢).

<sup>(</sup>٢) انظر مستمسك العروة: ج٨، ص١٦؛ مهذب الأحكام: ج٩، ص١٤٠؛ الفقه (الصلاة): ج٨٠، ص٣٧-٣٨.

ومن الواضح أن هذا النحو من التسامح يؤخذ في تحديد المفاهيم والمصاديق وكيفية الامتثال على ما قررناه لك سابقاً. نعم يستثنى منه ما دل الدليل الخاص على وجوب مراعاة الدقة المتناهية فيه.

الثانية: أن الذي يحدد المقدار المتعارف من غيره هو الفقيه، لكن لا من باب أنه فقيه وقادر على تشخيص المفاهيم والمصاديق بالدقة المتناهية، بل من باب أنه من العرف وأعلى رتبة وأقدر على تشخيص مراد الشارع ومعرفة ارتكازاته.

فقولهم بأن المرجع في تشخيص موضوعات الأحكام أو فهم معاني الألفاظ هو العرف لا ينبغي أن يحمل على الجاهلين والعوام من الناس، بل العرف القادر على فهم اللغة والعارف بأساليب الاستعمال، فإن عوام الناس كثيراً ما لا يقدرون على فهم المعاني الدقيقة؛ لعدم التفاتهم إلى نكات الكلام ودقائقه، ولذا نجدهم أنفسهم يرجعون إلى الفقيه لبيان المعاني والمصاديق في الموضوعات الصرفة والمستنبطة معاً، وعلى هذا الأساس يسألون الفقيه عن جواز التوضي بالماء المخلوط بالطين أو بهاء البحر، كما يسألون عن صحة السجود على الرمل أو الصخر أو الحصى مع أنها من الأرض والموضوعات العرفية، ويسألون عن حكم الصلاة ببلوغ المسافة في الأرض الجبلية أو الفضاء، ويسألون عن الغناء والغيبة ونحو ذلك من الموضوعات المستنبطة مع أن هذه في حقيقتها معان عرفية، إلا أن العرف يرجع فيها إلى الفقيه؛ لعدم قدرته على تحديد حقيقة معانيها، فلذا يحتمل بأن الشرع لا يريد بعض الحدود أو لم يقصدها، وما ذلك إلا لأن عوام الناس غير قادرين على

تشخيص مراد الشرع، ولا يعرفون المركوز عنده من هذه المعاني، فلذا يتصدى الفقيه لتشخيصها، ولكن تصديه هذا من باب أنه من العرف، و يلتفت إلى نكات الكلام، ويقدر على تشخيص الفهم العرفي الذي صب كلام الشرع عليه، وتشخيص الفقيه لا يخضع للتسامح العرفي المفرط، بل إلى المتعارف عليه في الاستعمالات العرفية وهو الدقة العرفية لا العقلية.

والظاهر أن إطلاق كلامهم في أن العرف مرجع لفهم المعاني والموضوعات أوقع البعض في توهم أن المراد هو العرف العام، فأنكر ذلك من جهة أنه يرى أن العوام عادة ما يقعون في الإفراط والتفريط في أحكامهم، ولكن إذا رجع فيه إلى الفقيه فإنه قادر على ضبط المعنى من دون وقوع في المحذور المذكور، كما أن الذي ذهب إلى الدقة العقلية أراد المعنى النسبي في مقابل الإفراط العرفي وهو المعنى الدقيق بالمقدار المتعارف، وهذا المقدار يشخصه الفقيه بحسب ارتكازه العرفي وفهمه لملاكات الشرع لا بحسب التدقيق العقلي.

الثالثة: أن بعض المعاني والموضوعات التي أخذت في لسان الأدلة ابتليت بإشكالين:

الأول: خفاء المعنى أو مصداقه بسبب اختلاف العرف بين زمان الشرع وزمان الاستنباط.

والثاني: اختلاط المعاني الحقيقية بالمعاني المجازية.

ولا يمكن استنباط الحكم ما لم يتحدد المعنى والموضوع، وما لم يتميز المعنى الحقيقي الذي يستدعي حمل اللفظ عليه من المجازي، وهذه مهمة ترجع إلى

الفقيه لا إلى عوام الناس، كما لابد للفقيه من الفحص ومراجعة المصادر اللغوية والتأريخية والأشباه والنظائر للاطلاع على موارد الاستعمال وتمييزها.

فمثلاً لفظ الغائط كان يطلق في زمان الشرع على المحل المطمئن من الأرض (۱) ولكن الشرع أراد به ما يجاوره وهو الحدث الخاص؛ لأنهم كانوا إذا أرادوا قضاء الحاجة أتوا غائطاً وقضوا حاجتهم، فكنى عن الحدث بالغائط من باب مجاز المجاورة (۲) ونلاحظ أنه لا يمكن الرجوع إلى عوام الناس في فهم معنى الغائط أو حدوده، بل يرجع فيه إلى الفقيه وهو الآخر قد يرجع إلى كتب اللغة وينظر إلى القرائن، أو قواعد الأدب والاستعمال لأجل الوصول إلى المعنى المقصود.

وهذا كله ليس من باب أن تحديد المعنى أو الموضوع ليس عرفياً، بل من باب عدم التفات عوام الناس إلى بعض نكات الكلام وأسراره، بينها يلتفت إليها الفقيه، وهذه الحقيقة تدلنا على أن تحديد المفهوم والموضوع من مهمة الفقيه بها أنه أحد أفراد العرف العارف باللغة والمطلع على موارد استعمالها، فيكون أقدر على تشخيص المعاني والموضوعات بحسب ما ارتكز عنها في أذهان أهل اللغة والشرع، وهذا التشخيص لا يبتني على التسامح العرفي المفرط، كما لا يبتنى على التدقيق العقلى المحض، بل على الدقة العرفية.

وبذلك يظهر أن الخلاف الواقع بين الأعلام ليس حقيقياً، بل لفظياً؛ لأن الجميع يقصدون من المعنى العرفي المعنى الذي يفهمه العالمون باللغة

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة: ص٧٧٨، (غوط).

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البحرين: ج٤، ص٢٦٣، (غوط).

وبموارد استعمالها لا عموم العرف، وهذا المعنى مما يراعى فيه الفهم العرفي الدقيق، أي المتعارف، لا التسامح الواسع ولا الدقة العقلية.

## المهمة الثانية: فهم الحكم الشرعى

لا إشكال في أن تأسيس الحكم الشرعي وبيانه من شؤون الشرع، إلا أن فهم معناه وحدوده فمن شؤون العرف.

فمهمة الشرع بيان وجوب الصلاة وحرمة شرب الخمر مثلاً، إلا أن معنى الوجوب وحدوده فموكول إلى العرف، وعلى هذا الأساس يرجع إلى الظهور في فهم مدلول صيغة الأمر وصيغة النهي، كما يرجع إلى العرف لفهم الملازمة بين الأمر بالشيء والنهي عن ضده، أو استحالة اجتماع الأمر والنهي في المورد الواحد، ووجوب مقدمات الواجب وهكذا، فإذا أمر الشرع بشيء فهل يقتضي النهي عن ضده أم لا؟ والذي يقول بالأول يرى سعة مدلول الأمر ليشمل التحريم لضده، والذي ينفيه يقول بمحدودية الحكم واقتصاره على المأمور به لا ضده.

وكذا في مقدمة الواجب إذ يقال بأن الأمر بالشيء هل يتسع ليشمل مقدماته أيضاً أم لا؟ وهكذا باقي الموارد، ونلاحظ هنا أن الشرع أسس الحكم الشرعي وبيّنه للناس، إلا أنه أوكل فهم معنى الوجوب وحدوده وأنه يشمل غيره أم يتوقف على حدوده إلى العرف. هذا ما يتعلق بالحكم التكليفي.

ومثل ذلك يقال في الحكم الوضعي وحدوده، فإن الحكم بطهارة الماء ونجاسة الدم يعود إلى الشرع، إلا أن معنى الطهارة وحدودها وكذا معنى النجاسة وحدودها موكل إلى العرف (۱)؛ إذ لم يرد بيان من الشرع يوضح للعباد معنى الطهارة والنجاسة. نعم في بعض العبادات اشترط الطهارة ونص على أن النجاسة مانعة إلا أنه لم يشرح حقيقة الطهارة والنجاسة، ومن هنا اكتفى الفقهاء بها يفهمه العرف من معانيهها (۱). نعم من عرفها بأنها اسم للوضوء أو الغسل أو التيمم على الوجه الذي يبيح الدخول في الصلاة يكون قد التزم بأنها حقيقة شرعية، وحينئذ يكتفي في معناها بها ورد من الشرع، وتبقى حدود المعنى عرفية.

فمثلاً ورد عن الصادق التَّلِا : ﴿المَاء كَلَّهُ طَاهُرَ حَتَى تَعْلَمُ أَنَّهُ قَذَرَ﴾ (٣) ولم يبين معنى الطهارة والقذارة، كما لم يبين حدود كل واحد منهما.

نعم ورد في النبوي المشهور: ﴿خلق الله الماء طهوراً لا ينجسه شيء إلا ما غير لونه أو طعمه أو ريحه ﴾ أي جعل مدار النجاسة على تغير الماء بأخذ طعم النجاسة أو لونها أو ريحها، إلا أنه لم يحدد مقدار التغيير وأنه يشمل التغيير الطفيف أم يختص بالتغيير الظاهر، كما لم يحدد أن المراد من

<sup>(</sup>۱) الشرائع (القسم الأول): ص۸؛ منتهى المطلب: ج۱، ص١٦؛ الدروس: ج۱، ص٨٠ مسالك الأفهام: ج١، ص٩٠.

<sup>(</sup>٢) انظر السرائر: ج١، ص٥٥؛ جواهر الكلام: ج١، ص٣؛ مهذب الأحكام: ج١، ص١٠٠. ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) الفصول المهمة: ج٢، ص٧، ح٨٠١١؛ الوسائل: ج١، الباب ٤ من أبواب الماء المطلق، ص١٤٢، ح١٥٥.

<sup>(</sup>٤) الفصول المهمة: ج٢، ص٧، ح٩٠١١؛ الوسائل: ج١، الباب ١ من أبواب الماء المطلق، ص١٣٥، ح٠٣٣.

التغيير الحسي أم التقديري كما لو سقطت قطرة دم واضمحلت في الماء، وفي مثلها جميعاً لابد وأن يرجع إلى العرف.

ومثل ذلك يقال في مثل الصحة والفساد والملكية والرقية والحرية فإن الشرع اكتفى ببيان الحكم وقيوده وشروطه، وأوكل فهم معناه وحدوه وتطبيقاته إلى العرف، وهذا يكشف عن أنه أمضى ما عليه العرف في ذلك؛ إذ لو كان له معنى آخر يغاير المعنى العرفي لوجب عليه بيانه، وبهذا يتضح أمران:

أحدهما: أن هذه المهمة في جوهرها ترجع إلى فهم العرف لمداليل الألفاظ وحدود معانيها.

وثانيهما: أن العرف تابع للحكم الشرعي وليس مؤسساً له، فها ذهب اليه العامة من إعطاء الصلاحية للعرف في تأسيس الأحكام استناداً إلى الاستحسان أو القياس باطل؛ لأن العرف مخاطب بالحكم وليس مؤسساً له على تفصيل سنتعرض إليه في مناقشة بعض قواعدهم في الاستنباط.

#### المهمة الثالثة: تحديد طرق الإطاعة والمعصية

وهذه من المسائل المسلّمة بينهم، حيث اتفقت كلمتهم على أن طرق الإطاعة والمعصية عقلائية؛ لأن الشرع اكتفى ببيان الحكم الشرعي، وأوكل فهم كيفية العمل به إلى العرف، فلم يحدد لهم كيفية الامتثال والطاعة، كما لم يحدد لهم كيفية المعصية (۱)، ويُعرف في بحث الأوامر والنواهي أن إطاعة

<sup>(</sup>۱) مثلاً في الصلاة أو جب الركوع والسجود ولم يحدد كيفيتها، ولذا يرجع إلى العرف في صدقها على العمل الخارجي، كما لو انحنى شخص بانحناءة قليلة بما لم تصل يده إلى ركبته فهل هو ركوع يتحقق به الامتثال أم لا؟ وفي الطواف لو طاف على جمل أو محمولاً أو زحفاً على بطنه هل يعد طوافاً.

الفصل الثاني: في مناشئ الظهور وطرق تحصيله .....

الأمر يجب أن تكون بالطريقة التي يعدها العرف امتثالاً له لا تلاعباً أو تهاوناً أو تجرياً بناء على حرمة التجري.

ولا يخفى أن هذه المهمة في جوهرها ترجع إلى تشخيص مصداق الطاعة والمعصية، فيشملها ما قيل من حجية العرف في تشخيص موضوع الحكم أو مصداقه، وهي في مجملها من مهمة الفقيه بها أنه ناظر إلى العرف وعارف بمفاهيمه.

### المهمة الرابعة: تطبيق المعانى على مصاديقها الخفية

وهذه من المسائل الهامة التي تقع كثيراً في محل الابتلاء، وقد وقع النزاع في أنها من مهام العرف أم الشرع، فذهب جماعة إلى الأول، وذهب غيرهم إلى الثاني (١)، ويمكن أن نوضح ذلك بمثالين:

المثال الأول: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَكُم مِّنْ إِمْلاَقٍ ﴾ فإنه حرّم على الآباء قتل أبنائهم، والمصداق الأجلى للأبناء هم الذين ولدوا أحياء وهو المتفق على حرمته، وقد يشك في صدق الأبناء على النطفة في صلب الأب أو المنعقدة في الرحم، وعلى هذا الأساس يشك في حكمها، فمن يرى أنها من مصاديق الأبناء يحرم قتل النطفة في الصلب بواسطة التعقيم أو أسقاطها من الرحم، ومن يرى غير ذلك يجيزهما من هذه الجهة وإن أمكن أن يحرمهما من جهة أخرى، ونلاحظ أن منشأ التردد هنا هو خفاء المصداق،

<sup>(</sup>١) انظر الرسائل: ج١، ص٢٢٨-٢٢٩؛ بدائع البحوث: ج١، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام: الآية ١٥١.

وحيث إن الشرع لم يبين ذلك يكون المرجع فيه العرف، فإذا حكم العرف بصدق عنوان الأبناء عليها يتبعه حكمه أيضاً، وإلا فلا.

المثال الثاني: في قوله التيالا: ﴿ من كان من الفقهاء .... فللعوام أن يقلّدوه ﴾ (١) أوجب الشرع على الجاهل بالأحكام تقليد الفقيه العالم بها، والمصداق الأجلى للفقيه هو المجتهد المطلق، ولكن قد يشك في صدق عنوان المجتهد على المتجزي لاسيها المتجزي في مقدار قليل من فروع الأحكام، والمرجع في صدق ذلك وعدمه إلى العرف؛ لعدم ورود بيان من الشرع يحدد ذلك، وعلى قول آخر يرجع إلى الشرع بواسطة مراجعة الأدلة.

والحق هو أن المرجع فيه هو الفقيه الجامع للشرائط وأهل الخبرة لكونه من الموضوعات غير الصرفة التي قد تخفى على الفهم العرفي العام، ولعل القائلين بأن المرجع هو الشرع أرادوا هذا، كما أن القائلين بالعرف أرادوا العرف الخاص الذي يلتفت إلى ملابسات الأمور، ويلحظ مناسبات الأشياء ومشتركاتها ومميزاتها، ثم يشخص الموضوع. نعم ينظر الفقيه إلى المركوز في ذهن العرف العام لدى تشخيص المصداق، فيكون نظير مرآة عاكسة للفهم العرفي وناشئة منه وليس بمغايرة له.

ولا يخفى أن هذا أيضاً يرجع إلى فهم حدود المدلول اللفظي أو تطبيق المعنى على مصداقه، فهو يرجع إلى تشخيص الموضوع.

<sup>(</sup>۱) تفسير الإمام العسكري التيلان ص ٣٠٠، ح١٤٣؛ الاحتجاج: ج٢، ص٢٦٣؛ البحار: ج٢، ص٨٨، ح١٢.

## المهمة الخامسة: حل التعارض بالجمع الدلالي أو الترجيحي

وبيان الأول منه في بحث التخصيص والتقييد وتبيين المجمل، وهو في جوهره يرجع إلى فهم الظهور وتقديم الأظهر على الظاهر، وهي مسألة عرفية، ولكن يحددها الفقيه استناداً إلى ما هو مركوز في نفسه، فلذا يكون أمرها بيد الفقيه لا العرف العام؛ لأن الجمع الدلالي يتوقف على إحاطة بالأدلة والقدرة على جمعها.

والثاني يرجع إلى البحث السندي، ومحله مبحث التعادل والترجيح، وهو ليس من مهام العرف، بل يرجع فيه إلى ضوابط الترجيح السندي على ما سنتعرض إليه في محله.

**ويتلخص** من كل ما تقدم: أن الموارد المهمة التي أوكل الشرع الرجوع فيها إلى العرف وإن كانت كثيرة إلا أنها ترجع إلى ثلاثة هي:

أولاً: فهم ظواهر الألفاظ.

ثانياً: فهم المراد الجدي للظهور.

ثالثاً: تشخيص موضوعات الأحكام وتطبيقها على مصاديقها.

وأما سائر الموارد الأخرى فهي ترجع إلى هذه الثلاثة وليست قسياً لها، وقد عرفت أن نظر العرف فيها حجة معتبرة نظراً لاعتباد الشرع عليه، حيث لم يبين ما يخالفه، وقيام السيرة العقلائية عليه.

## المطلب الثالث: في شروط حجية العرف

إن الفهم العرفي حجة في الموارد الثلاثة المذكورة، ووجه الحجية يعود لأمرين:

أحدهما: قيام السيرة العقلائية على اعتبار العرف فيها.

وثانيهما: إحراز إمضاء الشرع لهذه السيرة ولو بسبب عدم وصول ما يدل على الردع عنها.

بل قد عرفت قيام النصوص الكثيرة على اعتبار الفهم العرفي في معرفة ظواهر الألفاظ وتطبيقها على مصاديقها، ولكن لا يكون الفهم العرفي حجة ما لم تتوفر فيه شروط:

الشرط الأول: أن يكون العرف في فهم مداليل الألفاظ نوعياً عاماً لا خاصاً؛ لان العرف الخاص غير منظور في أدلة الأحكام. نعم في الموضوعات الشرعية يؤخذ بعرف الشرع، وفي المستنبطة يؤخذ بالحاصل من الشرع والعرف كما عرفت.

نعم هنا نكتة مهمة ينبغي الإلفات إليها، وهي أن العرف النوعي قسمان:

الأول: العرف القولي؛ إذ للعرف أساليب للحوار والتفاهم المقصود من الألفاظ واستظهار المعاني.

والثاني: العرف العملي، والمراد به بناء أهل العرف وسيرتهم العملية، ويعر عنه ببناء العقلاء والسرة العقلائية.

ويختص الأول بفهم معاني الألفاظ المركوزة في نفوس العقلاء، ويعبرون عنها باللسان والعبارات اللفظية، فإذا كان الفقيه من أهل لغة الخطاب أو عالماً بها فإنه يتوصل إلى فهم هذه المعاني عبر التبادر والانصراف وتنقيح المناط الكاشف عن الارتكاز الذهني ونحو ذلك.

ويجب أن يتوصل من خلال ذلك إلى المعنى الظاهر من اللفظ في زمان الخطاب لا في زمان الاستنباط؛ لأن ذاك العرف هو المعني بالخطاب والمقصود بالتكليف أولاً على ما عرفت.

وأما الثاني فيختص بمعرفة أسلوب عمل العقلاء وسيرتهم في الاعتهاد على ظواهر على الحجج وتبادل الحوار والتفاهم، نظير سيرتهم في الاعتهاد على ظواهر الألفاظ وعلى تصديق أخبار الثقات وحمل الألفاظ المستعملة في معان عديدة على المعنى الرائج، نظير لفظ الدينار الذي له عدة قيم في بلدان مختلفة، لكنهم يحملونه في كل بلد على العملة الرائجة وهكذا، ويمكن للفقيه أن يدرك وجود السيرة العقلائية في زمانه ليتوصل منها إلى وجودها في زمان الشرع أيضاً؛ لأن العمل العقلائي واحد غالباً أو عادة، ولا يتبدل من زمان إلى آخر من حيث أصله وروحه وإن كان قد يتغير من حيث شكله وصورته، فمثلاً الاعتهاد على أقوال الثقات ضابطة واحدة يجري عليها سائر العقلاء في كل الأزمنة والأمكنة، ولا يختلف فيها العرف القديم عن الجديد وإن كانوا قد يختلفون في تفسير معنى الوثاقة مثلاً، والاعتهاد على ظواهر الألفاظ كذلك قضية مشتركة بين جميع العقلاء في جميع الأزمنة والأمكنة وإن كانوا قد يختلفون في شدة الظهور أو ضعفه وهكذا.

وعليه فإذا لاحظ الفقيه قيام السيرة العملية للعقلاء فإنه يتوصل منها إلى وجودها في زمان الشرع أيضاً، فلذا يمكنه أن يجعل ما يجده في نفسه مرآة عاكسه لعرف الشرع وسيرة العقلاء في زمانه، فيحرز اتصالها بزمان الشرع، فلذا يعدها حجة ما لم يعلم بصدور الردع الشرعي عنها، فكل سيرة أدركها الفقيه ولم يصله الردع عنها يمكن أن يعدها حجة ويرتب الأثر عليها؛ لوحدة الطريقة العقلائية في السيرة والعمل.

#### فيتحصل مما تقدم أمران:

الأول: أن مدار الحجية والاعتبار في حجية الظواهر وحجية السيرة والعمل هو ما كان عند العرف في زمان صدور الخطاب الشرعي؛ لأنه العرف المعنى أولاً بالخطاب.

الثاني: أن العرف الحاصل في زمان الاستنباط يمكن أن يكون عاكساً للعرف في زمن الشرع وكاشفاً عن وجوده، فلذا يكون حجة ما لم يصل الردع الشرعي عنه، والوجه في هذه الكاشفية هو استناد العرف القولي والعملي إلى بناء العقلاء وسيرتهم، وهي في الغالب واحدة لا تتغير، أو لأصالة عدم النقل، وعليه فيكفي في إحراز الظهور النوعي في زمان الشرع حصوله في زمان الاستنباط مع عدم وصول الردع عنه.

ومن هنا يتعين على الفقيه بعد إحراز الظهور أن يفحص عن وجود الرادع، فإن فحص ولم يجد أو كان واثقاً من عدم وجوده لأنه من مصاديق ما لو كان لبان وجب أن يرتب الأثر عليه.

الشرط الثاني: أن يكون متفقاً في فهمه النوعي لا مختلفاً أو متردداً، سواء في فهم المدلول اللفظي أو تحديد الموضوع أو تشخيص مصداقه، كما يجب أن يكون متفقاً في تحديد كيفية الإطاعة والمعصية؛ لأن تردد العرف في هذه الموارد يكشف عن عدم تنقيح الموضوع، وهذا الآخر ينتهي إلى عدم معرفة الحكم فيه، والتمسك بدليل الحكم مع عدم تشخيص الموضوع باطل؛ لأنه تمسك بالعام في الشبهة المصداقية.

وعلى هذا الأساس ينبغي مراعاة الاحتياط في الموضوعات التي يتردد العرف في تشخيصها؛ لاندراج المسألة في صغريات الشك في المكلف به.

وأما إذا اختلف العرف فيها على قولين مثلاً فإن للفقيه أن يرجع إلى وجدانه ويعمل بها يستظهره هو، لكن لا بها أنه ظهور شخصي، وإنها بها أنه يرى ما يستظهره هو نفسه الذي يستظهره العرف النوعي، فيكون وجدانه كاشفاً عن العرف النوعي، فلذا تكون حجية الظهور عنده تامة من حيث المقتضي وعدم المانع، ولا مجال لردعه حينئذ. نعم تبقى عهدة ادعاء الظهور على مدعيه، وهذه من أهم جهات الاختلاف في الفتوى بين الفقهاء إذا استندت إلى النصوص والأدلة اللفظية.

فمثلاً: أمر الشرع بالوضوء والغسل بالماء المطلق وأوكل تحديد الماء والإطلاق فيه إلى العرف، وفي بعض الموارد قد يتردد العرف في ذلك بسبب عدم وضوح الموضوع:

منها: ماء النهر في موسم الربيع فإنه قد يمتزج بالطين والتراب الذائب في بعض المناطق حتى يغلب على الماء لون الطين، ويز داد كثافة. ومنها: ماء البحر إذا أخذ في إناء فإنه يكون مالحاً جداً، فربها يتردد في إطلاقه من جهة زيادة نسبة الملوحة.

ومنها: الماء الراكد في الحوض الذي تطغى عليه رائحة العفونة والحشرات أو الديدان المتولدة فيه.

ونلاحظ من هذه النهاذج الثلاثة أن العرف قد يتردد في صدق الإطلاق على مثل هذه المياه، وعلى هذا الأساس يتعين على المتوضي والمغتسل أن يتجنب الوضوء والغسل فيها؛ لأن الإطلاق غير محرز فلا يحصل العلم بفراغ ذمته من التكليف.

هذا إذا وقع التردد، وأما إذا انقسم العرف ومال الفقيه إلى أحد الظهورين فله أن يعمل بمقتضى ما أستظهره على ما عرفته، ولا يخفى أن المراد من اتفاق العرف هو النسبي لا الحقيقي فيكفي فيه حصوله عند غالب الناس لا إطباقهم بحيث لا يخالف فيه أحد؛ لامتناع الإطباق في مثله، فيكفي فيه أن نوع الناس يتفقون على صدق الإطلاق فيه وإن خالف فيه القليل منهم.

الشرط الثالث: أن يكون العرف معنياً بالخطاب، ولازم ذلك أن يكون موجوداً في زمان الخطاب وليس متأخراً عنه أو سابقاً عليه؛ لأن القدر المتيقن الذي يجزم بحجية الظهور فيه هو العرف الذي خاطبه الشرع، وأما العرف المتأخر فيجب أن يتبع المفاهيم التي كان عليها عرف الشرع.

وعلى هذا تختص حجية العرف بالعرف المقارن للخطاب؛ لأنه معلوم الإمضاء، وهو لسان القوم الذي يتحدث النبي عَنْ الله به؛ إذ قال سبحانه: (وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ بلِسَانِ قَوْمِهِ لِيئيِّنَ لُمُهُ (١).

وأما العرف السابق عليه وكذا المتأخر عنه فلا يكونان حجة إلا إذا كانا متحدين مع العرف المخاطب؛ للجزم بالإمضاء الشرعي له ولو بنحو عدم الردع.

وعلى هذا الأساس تبطل حجية العادات والتقاليد والأعراف التي لم يمضها الشرع أو ردع عنها، كما ردع عن المعاملة الربوية ونكاح الشغار ونكاح نساء الآباء التي كانت عليها العادة في الجاهلية.

ويحكم اليوم ببطلان الكثير من العادات والأعراف التي يعتمدها القانون الوضعي في أحكامه؛ لأنها غير ممضاة شرعاً، بل بعضها مردوع بالنصوص الكثيرة، وتظهر الثمرة الفقهية لهذا الشرط في حالة اختلاف العرف بين زمان صدور الخطاب وزمان استنباط الحكم منه، فإنه يتعين على الفقيه التمسك بعرف الشارع لا عرف الاستنباط، ولكن قد يتوصل الفقيه من عرف زمان الاستنباط إلى معرفة عرف زمان الشرع.

وتوضيح ذلك: أن الفقيه في مقام الاستنباط إذا أراد تطبيق الحكم على موضوعه فإنه يكون على ثلاث حالات:

الأولى: أن يكون الموضوع الذي يريد استنباط حكمه من الحقائق التي لا تتبدل فيها الأعراف، فهو واحد في جميع الأزمنة، نظير العدالة

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم: الآية ٤.

والظلم وحسن الطاعة وقبح المعصية ونحوها من الحقائق التي ترجع إلى العقل البديهي والفطرة.

أو كان من الموضوعات التي تقبل التغير والتبدل لكنه علم بعدم تبدلها، نظير الإطلاق والإضافة في الماء، والمؤونة والاستطاعة والتراب والمدم والميتة ونحوها من العناوين التي قد تختلف فيها الأعراف إلا أن الفقيه علم بعدم تبدلها، ولا يوجد مانع يمنع من الأخذ بالموضوع المذكور وترتيب حكمه عليه.

الثانية: أن يعلم بتغير العرف بين زمان الصدور وزمان الاستنباط، نظير لفظ الرقبة فإنه وإن كان في اللغة اسماً للعضو الذي يحمل الرأس وهو العنق إلا أنه كان يطلق على العبد المملوك في العرف (۱)، وفي هذا الزمان لا تطلق إلا على المعنى اللغوي، وعليه يحمل قوله: (فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ) في الكفارة على عتق المملوك لا تحرير المحبوس أو فك القيود عن رقبة السجين المستحق بناء على صحته لأن الضابطة هو تنزيل المعنى على ما كان متعارفاً في زمان الخطاب.

الثالثة: أن لا يعلم بتغير العرفين، فيصح أن يعمل بمقتضى عرف زمان الاستنباط؛ لأصالة عدم النقل الراجعة إلى قيام بناء العقلاء على الأخذ بالظواهر ما لم يعلموا بالخلاف، أو أصالة وحدة الطريقة العقلائية ونحوهما من طرق معتبرة تكشف عن وحدة العرف.

<sup>(</sup>١) انظر مفردات الراغب: ص ٣٦١، (رقب).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٩٢.

وهذا هو الغالب في مقام الاستنباط، ولذا يأخذ الفقهاء بالظهور الحاصل عندهم، ويعدونه كاشفاً عن الظهور في زمان الصدور حتى ينهض الدليل على الخلاف.

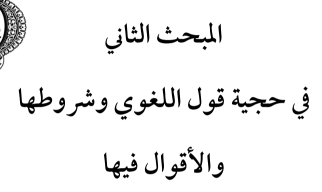
وهذا ما صرّح به غير واحد، ففي مفتاح الكرامة قال: وينبغي أن يعلم أن الحقيقة العرفية يعتبر منها ما كان في حمل إطلاق لفظ الشارع عليها، فلو تغيرت في عصر بعد استقرارها فيها قبله فالمعتبر هو السابق، ولا أثر للتغير الطاري (۱)، وقريب منه ورد في كشف الغطاء أيضاً (۲)، وقد مر مزيد بيان لهذه الضابطة فلا نعيد.

الشرط الرابع: أن لا يكون اتفاق خاص بين المعنيين بالخطاب يخالف العرف العام، كما قد يقع ذلك في العقود مثلاً؛ إذ قد تكون العملة المتداولة في بلد العقد هو الدينار بما يوجب انصراف العقد إليه في البيع والنكاح والإجارة ونحوها، إلا أنه قد يتفق المتعاقدان على أن يكون الثمن أو المهر أو مال الإجارة بالليرة أو الدرهم، ففي مثلها يؤخذ بمقتضى شرط المتعاقدين ولا يؤخذ بالانصراف العرفي العام، وهذا الشرط يشترك مع الشرط الأول في أن كليهما مبني على الفهم الخاص، إلا أن الشرط الأول ناظر إلى الحقيقة العرفية الخاصة كعرف الأطباء والمهندسين وأما هذا الشرط فناظر إلى الاتفاقات الشخصية.

وكيف كان، فإذا توفرت الشروط المذكورة يكون العرف حجة وإلاّ فلا، فتأمل.

<sup>(</sup>١) مفتاح الكرامة: ج٤، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر كشف الغطاء: ص٢٢.



ويشتمل على مطالب:

المطلب الأول: في تحرير الموضوع وشروطه وآثاره المطلب الثاني: الأقوال في حجية قول اللغوي المطلب الثالث: في تعارض العرف واللغة



# المطلب الأول: في تحرير الموضوع وشروطه وآثاره

والبحث فيه يقع في أمور:

# الأمر الأول: في تحرير محل النزاع

قد عرفت أن العالم باللغة يمكنه أن يستند إلى التبادر والانصراف وفهم المناط لإحراز الظهور العرفي للكلام وقد عرفت تفصيله، وأما الجاهل باللغة فلابد له من مراجعة العالمين بها لمعرفة ذلك، وله في هذه المراجعة طريقان:

أحدهما: أن يرجع إلى العرف.

وثانيهما: أن يرجع إلى أقوال اللغويين الذين دونوا معاني الكلمات وموارد استعمالاتها في كتب اللغة.

والطريق الأول حجة بلا إشكال، ولكن المشكلة أن العرف قد يتردد في فهم بعض معاني المفردات أو حدود معانيها، وحينئذ ينحصر طريق المعرفة بالرجوع إلى قول اللغوي، ولكن حيث إن جواز الرجوع إلى قوله متوقف على حجيته وقع الكلام بينهم في حجية قول اللغوي وعدمها، ومنشأ النزاع تارة يعود إلى الصغرى بدعوى أن اللغوي لا يعلم بالأوضاع اللغوية حتى يصح الاعتهاد عليه، وبناء العقلاء قاصر عنه؛ لأنه قائم على إرجاع الجاهل إلى العالم، وتارة يعود إلى الكبرى بدعوى أن قول اللغوي حتى وإن أفاد الظهور وأنه عالم باللغة إلا أن حجة الاعتهاد على قوله مشر وطة بالتعدد والعدالة بناء على دخوله في البيّنة المثبتة للموضوع، فلابد من إحراز اتفاق والعدالة بناء على دخوله في البيّنة المثبتة للموضوع، فلابد من إحراز اتفاق

أكثر من لغوي ثقة على بيان المعنى ليصح الاعتهاد عليه، أو بإفادته الوثوق والاطمئنان لدخوله في كبرى حجية الخبر وإلا لم يكن حجة، وقبل تحرير الحق في المسألة لابد من معرفة محل النزاع فنقول:

إن الكتب اللغوية التي يرجع إليها لفهم معاني الألفاظ تقوم بثلاث مهام:

الأولى: بيان معاني المفردات من حيث وضعها اللغوي لكشفها عن معناها الحقيقي.

والثانية: بيان المعاني التي يستعمل فيها اللفظ ولو بنحو المجاز.

والثالثة: بيان حدود المعنى الحقيقي للفظ، كبيان أن لفظ الصعيد مثلاً يشمل الطين والجص والتراب المخلوط بالرماد أو الملح ونحوها بناء على أن معناه هو التراب الخالص.

وأن لفظ الغنيمة يشمل الهدية وأرباح المكاسب والإرث ودية الأعضاء ولا ينحصر بغنائم الحرب مثلاً، وقد يتردد العرف في فهم مصداق المعنى أو سعة المفهوم فيستعين بالخبير في اللغة كها مر في الأبحاث السابقة، ولا إشكال بينهم في صحة المراجعة إلى كتب اللغة لمعرفة معاني المفردات الغامضة أو المجهولة، وهذا ما قامت عليه السيرة، فإن من أراد تعلم اللغة لابد وأن يراجع قواميسها لمعرفة مفاهيم المفردات وموارد استعمالها، وإنها الاشكال في موضوعين:

أحدهما: أن معاني الألفاظ التي يذكرها اللغويون هل هي معان حقيقية فتكون حجة في مقام العمل أم هي أعم؟

وثانيهما: بناء على أنها معان حقيقية فهل قول اللغوي حجة في بيان أصل المعنى فقط وأما بيان حدود المعنى وسعته المفهومية كما في المثالين السابقين فلا، أم حجة في الإثنين؟

وظاهر كلمات الأعلام أن النزاع في الأول كما يظهر من عبارة الشيخ (المولان المحوند الله الله ومن تأخر عنهم الله ويمكن أن يجري في الثاني أيضاً ولازمه إمكان التفصيل بالقول بالحجية في الأول دون الثاني أو بالعكس، ومنشأ التفصيل دعوى أن اللغوي ليس مؤسساً للغة، بل جامعاً لها ومستقرئاً لموارد استعمالاتها، فلذا يمكنه أن يحدد معنى اللفظ فيكون قوله حجة فيه، إلا أن تحديد موارد انطباق المعنى وسعته المفهومية بعيد عن فهم اللغوي فلا يكون قوله حجة، بل لابد وأن يرجع فيه إلى العرف، وللمسألة تفاصيل سنمر عليها فيما يأتي.

## الأمر الثاني: شروط حجية قول اللغوي

يشترط في حجية قول اللغوي عدة شروط، وهي في جوهرها منقحة لموضوع البحث:

الشرط الأول: الجهل بالوضع اللغوي أو الشك، وأما في ظرف العلم بالوضع فلأنه لا معنى للرجوع إلى قول اللغوي، ولا يخفى أن مدار البحث

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول: ج١، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) انظر درر الفوائد: ص٣٦٨؛ أجود التقريرات: ج٣، ص١٦٥؛ نهاية الأفكار: ج٣، ص٩٤، منتقى الأصول: ج٤، ص٢٢٨.

بينهم في معاني المفردات اللغوية لا ظهور الجمل، نظير ظهور الجملة الشرطية في المفهوم، وظهور الجملة الخبرية في مقام الإنشاء في الوجوب ونحوهما فإن مثل هذه الظهورات يراجع العرف فيها وليس للغوي أثر فيها، فإذا أحرز الظهور العرفي فيها أخذ به وإلا كانت الدلالة مجملة، وحينئذ يؤخذ بالقدر المتيقن منها إن كان وإلا فبالأصول اللفظية العامة إن كانت، وإلا فبالأصول العملية كما حقق في بحث المجمل والمبين.

نعم يستثنى منه ظهور الهيئة الأفرادية نظير ظهور صيغة الأمر في الوجوب، وظهور الجمع المحلّى باللام في العموم ونحو ذلك، فإن دلالة هذه الهيئات ليست من شؤون علماء اللغة بل علم الصرف الذي يبحث في الصيغ الاشتقاقية للكلمة ودلالاتها.

والخلاصة: أن البحث في حجية قول اللغوي يختص بهادة الكلمة ومعانيها، وأما دلالة الهيئة الأفرادية فمن شؤون الصرفي، ودلالة الهيئة التركيبية فمن شؤون علم المعانى والبيان.

الشرط الثاني: الخبروية في اللغة وفي موارد استعمالاتها، فمن دون ذلك يكون جاهلاً باللغة، ولاريب في عدم جواز اعتبار قول الجاهل في كل علم وفن.

الشرط الثالث: الوثاقة؛ بداهة أن الخبير غير الثقة لا حجية لقوله سواء كان فقدان الوثاقة ناشئاً من الفسق وتعمد الكذب أو من العوارض الخارجية ككثرة السهو والنسيان ونحو ذلك، ومنشأ عدم الجواز في هذين الشرطين هو بناء العقلاء؛ لأنه قائم على اعتبار قول الخبير الثقة لا غير.

الشرط الرابع: أن يكون اللغوي ناقلاً للمعاني الحقيقية للألفاظ سواء نشأت هذه المعاني من الوضع التعييني أو التعيني، والذي يهم الفقيه في مقام الاستنباط هو الظهور الناشئ من الوضع لا الاستعمال، ويكفي للوصول إلى ذلك أحد طريقين:

الأول: أن يصرّح اللغوي بالمعنى الحقيقي.

والثاني: أن ينقل المعاني من دون أن يصرّح بذلك، ولا اشكال في صحة العمل بالأول، وأما الثاني فيصح العمل به بالاستعانة بإحدى ضميمتين:

الأولى: أن نتمسك بالأصل العقلائي القاضي بأصالة الحقيقة في الاستعمالات، وهو مسلك السيد المرتضى التي وجماعة.

والثانية: أن نتمسك بالأصل العقلائي القاضي بكفاية عدم نصب القرينة على المجاز لحمل المعنى على الحقيقة، والفرق بين الأصلين أن الأول يستند إلى ظاهر حال المتكلم بأنه يريد المعاني الحقيقية، بينها الثاني فيحرز المعنى الحقيقي بواسطة عدم القرينة، فإذا اكتفى اللغوي الثقة بنقل المعنى من دون أن يميز المعنى الحقيقي من المجازي فإنه يحمل على الحقيقة، وهذا يكفى في إحراز الظهور وجواز الاعتهاد عليه.

الشرط الخامس: أن يكون اللغوي من القدماء لا المتأخرين والمعاصرين، نظير الفراهيدي المتوفى عام(١٧٥هـ) (١) وأحمد بن فارس المتوفى عام(٣٩٥هـ)

<sup>(</sup>١) العين: ج١، ص١.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة: ج١، ص١.

والراغب المتوفى عام (٢٠٥هـ) وابن منظور المتوفى عام (١١٧هـ) الذي جمع عمدة كتب القدماء في اللغة وهي الصحاح للجوهري، والتهذيب للأزهري، والمحكم لابن سيده في كتابه لسان العرب، وأقر بأن هذه الكتب نقلت أصول اللغة عن معايشة واختلاط (٢)، ومثلهم صاحب القاموس؛ إذ حكي أنه الأكثر تتبعاً في لغة العرب حتى قيل في حقه أنه طيلة عمره عاشر ثلاثهائة وستين عشيرة من عشائر العرب وقبائلها لأخذ معاني الألفاظ العربية منهم (٣).

وأما كتب المتأخرين والمعاصرين نظير مجمع البحرين للطريحي والمنجد ونحوهما فلا، إلا ما خرج في الجملة، والسر في ذلك يعود لسببين:

أحدهما: أن المتقدمين أقرب إلى لغة القرآن والسنة والعرف الذي خوطب بها، فتكون أوثق في نقل المعاني المعهودة في ذلك الزمان، فتكون حجة من باب بناء العقلاء، بخلاف كتب المتأخرين فإنها قد تنقل المعاني التي وقع الاختلاط فيها في الأزمنة المتأخرة بسبب تداخل الأمم والمعارف وتبادل العلوم كما هو ملحوظ اليوم من تبدل اللهجة العربية إلى الدارجة، وقد تبدلت فيها الكثير من المفردات، أو أن أهلها ينقلون اجتهاداتهم في اللغة، فيكون نقلهم حدسياً، وحدس المجتهد ليس بحجة على المجتهد الآخر.

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب: ص۱؛ ما ذكرناه هو الأشهر وقد ذكروا لوفاته تواريخ أخرى؛ انظر مفردات الراغب تحقيق صفوان عدنان، وسعد كيلاني.

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب: ج١، ص٤.

<sup>(</sup>٣) انظر نتائج الأفكار: ج٣، ص١٨٩.

ثانيهما: أن المتقدمين ينقلون المعاني عن حس أو ما هو قريب من الحس، فينطبق عليهم عنوان الشهادة، فتكون حجة من باب التعبد الشرعي القائم على حجية البينة أو الخبر الواحد في الموضوعات.

**ويتحصل**: أن أقوال المتقدمين من اللغويين تكون حجة على كل تقدير إما من باب البناء العقلائي أو التعبد الشرعي فتأمل.

الشرط السادس: أن لا يفيد قول اللغوي الوثوق والاطمئنان بصحته، وإلا كان حجة بلا اشكال، ولكن لا من جهة أنه قول لغوي بل من جهة حجية الاطمئنان؛ لكونه من مراتب العلم عرفاً، وعليه استقرت السيرة العقلائية في عامة أمورهم.

فالبحث في حجية قول اللغوي يدور على اعتبار قوله ولو لم يفد وثوقاً، أو حصل ظن على خلافه، فيكون العمل بقوله نظير العمل بقول الرجالي والفقيه بالنسبة إلى الجاهل بالوثاقة أو بالحكم الشرعي، فإنه لا يتوقف على حصول الوثوق بقوله، بل هو حجة تعبداً أو عقلائياً، ومن هنا اتفقت كلمة المنكرين لحجية قوله على حجيته فيها إذا أفاد الوثوق بذلك (۱)، وعلى هذا يكون قول اللغوي الواحد كافياً في مقام التنجيز والإعذار ولا حاجة فيه إلى اشتراط التعدد والعدالة.

والحاصل: أن مدار البحث في حجية قول اللغوي مبني على هذه الشروط، فلو تخلف بعضها انتفت الحاجة إلى البحث إما للجزم بحجية قوله كما عرفت من الشرط السادس، أو للجزم بعدم حجيته كالشروط الخمسة الأخرى.

<sup>(</sup>۱) انظر كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٨؛ أجود التقريرات: ج٣، ص٢٦٦؛ نهاية الأفكار: ج٣، ص٤٩؛ منتقى الأصول: ج٤، ص٣٣٣؛ منهاج الأصول: ج١، ص٣٥٦.

وبمعرفة الشروط يتنقح موضوع البحث وهو حجية قول اللغوي القديم الخبير الثقة في تعريف مفردات الألفاظ في صورة عدم إفادته للوثوق والاطمئنان.

والمقصود من حجية قوله هو وجوب اعتهاد قوله في فهم الظهور ومعرفة معاني الكلهات وترتيب الأثر عليها شرعاً في مقام التنجيز والإعذار.

### الأمر الثالث: في آثار الحجية

يترتب على حجية قول اللغوي أكثر من أثر:

الأول: وجوب الفحص في كتب اللغة المعتمدة لأجل الرجوع إليها عند الجهل أو الشك في معانى الألفاظ.

الثاني: وجوب الفحص عن حال اللغويين من حيث الخبروية والوثاقة، لأن ذلك من مقدمات الطاعة.

والثالث: ترتب الآثار الوضعية على العمل بقوله كتحقق عنوان الطاعة وتحقق عنوان المعصية في صورة مخالفة قوله.

هذا كله على القول بالحجية، وأما على القول بالعدم فلا يجب الرجوع إلى قول اللغوي إلا لأجل الاستئناس بقوله، أو لكونه من طرق العلم والوثوق بالوضع، وعليه فلو لم يحصل ذلك تصل النوبة إلى إجمال الدليل، ونتيجته الأخذ بالقدر المتيقن من المعنى، وإلا فالعمل بالأصول على ما عرفت.

وبذلك يتضح أن تحرير الحق في المسألة يستدعي التعرض إلى الأقوال وأدلتها والنظر فيها هو أوفق بالقواعد منها، وهذا ما نحرره في المطلب الثاني.

# المطلب الثاني: الأقوال في حجية قول اللغوي

اختلف الأصوليون في حجية قول اللغوي بالشروط المتقدمة على أقوال:

فذهب جماعة إلى الحجية مطلقاً وحكي أنه المشهور (۱) بل حكي عليه الإجماع (۲) وعليه جمع من المعاصرين (۳) وذهب جمع من المتأخرين والمعاصرين كصاحب الكفاية والمحققين النائيني والعراقي قدست أسرارهم كما في تقريريها وغيرهم الى العدم، ويكفيهم عدم تمامية دليل الإثبات؛ لأصالة حرمة العمل بالظن، وذهب ثالث إلى التفصيل بين تحقق شرائط الشهادة من العدد والعدالة فيكون حجة وبين عدمه فلا. مال إليه الشيخ، واختاره السيد الخوئي قِلَيَّهُما كما في تقريراته (۱) وفيه ما فيه، بل ذكر السيد الحكيم المنتي بأن هذا القول مما لا ينبغي أن يذكر؛ لأن

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول: ج١، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٢) انظر مفاتيح الأصول: ص٦١؛ الفوائد الحائرية: ص١١٠-١١١؛ الفائدة (٤)؛ فرائد الأصول: ج١، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٣) حقائق الأصول: ج٢، ص٩٨؛ مباحث الأصول: ج٢، ص٢٦٢؛ الأصول: ج٢، ص٥٠؛ أنوار الأصول: ج٢، ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ج٢، ص٢٩٩؛ أجود التقريرات: ج٣، ص٢٦٦؛ نهاية الأفكار: ج٣، ص٩٤.

<sup>(</sup>٥) درر الفوائد: ص٣٦٩؛ منتقى الأصول: ج٤، ص٢٣٣؛ منهاج الأصول: ج١، ص٣٥٦؛ منهاج الأصول: ج١، ص٣٥٦.

<sup>(</sup>٦) انظر فرائد الأصول: ج١، ص١٧٤؛ مصباح الأصول: ج٢، ص٥٥١.

الشروط المذكورة إنها هي شروط شرعية تعبدية ليس لها عند العقلاء عين ولا أثر، بل هي مفقودة غالباً (١).

وعليه فإن اشتراط الشهادة في حجية قول اللغوي يتنافى مع مسلكهم في حجية الظواهر القائم على السيرة العقلائية؛ لأن الاشتراط المذكور يستلزم أن تكون الحجية تعبدية فيتنافى مع قولهم بأنه حجة عقلائية.

وهناك تفاصيل أخرى (٢) لا ترجع إلى محصل مهم كما عرفته من شروط البحث؛ لذا نكتفي باستعراض أدلة المثبتين والنافين ومنهما يتضح وجه المناقشة في الأقوال الأخرى.

### أولاً: أدلة المثبتين

استدل القائلون بحجية قول اللغوي مطلقاً بأدلة عديدة عمدتها ثلاثة:

### الدليل الأول: الإجماع العملي

وقد قرروه بتقريرين:

أحدهما: استقرار سيرة العلماء على التمسك بقول أهل اللغة في مقام الاستنباط عند الحاجة إلى فهم معاني المفردات الواردة في الآيات والروايات، كما أنهم يرجعون إلى كتب اللغة في مقام الاستدلال لإثبات المدعيات أو إبطالها، والملحوظ أنهم يذعنون لهذا الرجوع في مقام المحاججة والمخاصمة،

<sup>(</sup>١) حقائق الأصول: ج٢، ص٩٥، (بتصرف).

<sup>(</sup>٢) انظر منهاج الأصول: ج١، ص٣٥٦؛ نتائج الأفكار: ج٣، ص١٩٣؛ المباحث الأصولية: ج٨، ص١٥٩.

ولا يعترضون عليه، فيكشف بالكشف الإني عن أن المركوز في نفوسهم هو حجية قول اللغوي وصحة الاعتهاد عليه في مقام العمل، والوجه في رجوع العلماء إليه هو أنه من أهل الخبرة في اللغة، والطريقة العقلائية فضلاً عن العلمائية قائمة على الرجوع إلى أهل الخبرة في كل علم وفن.

ولا يخفى أن هذه السيرة إن كانت بين الفقهاء وعلماء الشريعة أثبتت سيرة متشرعية على الرجوع فتكون حجة؛ لأنها معلومة الاتصال بزمان المعصوم التيلا ولم يصل إلينا ما يدل على الردع عنها، بل قد يقال بأن السيرة المتشرعية حجة تعبدية للنص على حجيتها وحرمة مخالفتها في مثل قوله تعالى: (وَيَتَبعُ غَيْرَ سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ) (١) وحينئذ لا تشترط بالإمضاء.

وأما إذا كانت سيرة عند جميع العلماء فيكفي في اعتبارها عدم الردع عنها؛ لأنها غير مختصة بزمان أو مكان، وكتب العلماء القديمة والحديثة تشهد برجوعهم إلى كتب اللغة لفهم مداليل الألفاظ المجهولة أو الغامضة.

ثانيهما: استقرار سيرة العقلاء على الرجوع إلى قول اللغوي والاستناد إلى كلامه في تشخيص معاني الألفاظ، وهذه السيرة معلومة الاتصال بزمان المعصومين المنتقل ولم يصلنا ما يدل على الردع عنها، فيكون كاشفاً عن الإمضاء؛ لأنها من مصاديق ما لو كان لبان، وبضميمة توافق السيرة الممضاة بين العقلاء والمتشرعة يتم الإجماع.

بل قد يقال بإمضاء الرجوع إلى أهل اللغة خاصة، لوجود طائفة من اللغويين عاصروا الأئمة علم الله وكانوا يبينون للناس معاني الألفاظ، ولم

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١١٥.

يردعهم الأئمة علم عن ذلك، نظير الخليل الذي ألف كتاب العين في اللغة، وكذا سيبويه والكسائي وأبو عبيدة ونحوهم، وقد كانوا في عصر الأئمة علم الله وحيث لم يصل الردع يكشف عن الإمضاء التقريري له (١).

ونلاحظ أن التقريرين يستندان إلى صغرى مبنية على دعوى أن اللغوي خبير في اللغة، وكبرى مبنية على دعوى أن السيرة العملية للعلماء والعقلاء قائمة على الرجوع إلى أهل الخبرة في كل علم وفن، ولا يوجد ما يدل على أن الشرع قد ردع عنها، فيكشف عن حجيته؛ لأن عدم الردع في مثله يكفي لإحراز الإمضاء، وقد أشكلوا على هذا الدليل في صغراه وكبراه.

أما الإشكال الصغروي فمن ناحيتين:

الأولى: إنكار الصغرى بإنكار خبروية أهل اللغة، بدعوى أن الخبروية تصدق في الحدسيات لا الحسيات، فالخبير يقال على من يدرك الأشياء بحدسه لا بحسه، نظير المقوم والطبيب والمهندس ونحوهم، وأما من يدرك الأشياء بالحس فلا يقال له خبير، بل شاهد، وعلى هذا الأساس اشترطوا في الشهادة الحس دون الحدس.

واللغوي من قبيل الثاني؛ لأنه يجمع ما يستعمله العرب من الألفاظ ودلالاتها ويدونها في كتابه كما عرفت، فعلم اللغة حسي لا حدسي، فلا يصدق على العالم به أنه خبير حتى يستند إلى بناء العقلاء في الرجوع إليه؛ لأن بناء العقلاء قائم على الرجوع لأهل الخبرة لا لأهل النقل الحسى.

<sup>(</sup>١) انظر منهاج الأصول: ج١، ص٣٥٧.

نعم يمكن القول بدخوله في صغريات الشهادة، وحينئذ يلزم بشروطها كالتعدد والعدالة لاشتراط الشهادة بها، ويخرج عن الموضوع؛ لأن البحث في حجية قول اللغوي غير مشروط بها ذكر على ما عرفت.

فيتحصل: أن الاستدلال المذكور لا يشمل اللغوي؛ لأنه خارج موضوعاً عنه.

والثانية: إنكار الثمرة في الصغرى؛ لأن اللغوي خبير بموارد استعمال الألفاظ في المعاني وليس خبيراً بالأوضاع اللغوية، والذي يجدي في حجية الظواهر هو الخبروية بالوضع لا الاستعمال؛ لأنه أعم، والعام لا يثبت الخاص.

ويشهد على أنه خبير بالاستعمال شاهدان:

أحدهما: أن قواميس اللغة مبنية على استقراء موارد استعمال الألفاظ في المعاني عند العرب وتدوينها، ولا شك في أن الاستعمال قد يكون في المعنى الحقيقي وقد يكون في المجازي.

وثانيهما: اختلاف اللغويين في شرح معاني المفردات في أصل المعنى أو في موارد استعمالها فإن هذا يدل على أنهم ينقلون الاستعمال لا الوضع؛ لوضوح أن المعنى الموضوع له اللفظ واحد ولا اختلاف فيه. نعم قد يوضع اللفظ لأكثر من معنى فيكون مشتركاً لفظياً، لكنه قليل الوقوع بالقياس إلى سائر مفردات اللغة ولا يخل بالقاعدة.

والحاصل: أننا إذا سلّمنا بأن اللغوي خبير في اللغة فلا نسلّم خبرويته بالأوضاع اللغوية حتى يصح الرجوع إليه في عملية الاستنباط التي تدور

على المعاني الحقيقية، وإنها هو خبير في موارد استعمال الألفاظ، وهو لا يجدي الفقيه؛ لأن الاستعمال أعم من الوضع.

ويجاب عن هذا الإشكال من وجوه:

الوجه الأول: أن الإشكال لا يستند إلى وجه وجيه؛ لأننا إذا سلّمنا أن اللغوي خبير باللغة ولو من جهة الاستعمال وسلّمنا بأنه ثقة فإنه لابد وأن نقول بحجية قوله؛ لأننا إذا استقرأنا كتب اللغة لوجدنا أن الألفاظ التي يذكر معانيها اللغويون على أنحاء، وفي جميعها ينبغى الأخذ بقوله:

الأول: أن يكون للفظ معنى واحد لا غير وقد دونه اللغوي في كتابه، نظير لفظ السماء والأرض والرجل والمرأة ونحوها، وفي مثلها يكون قوله حجة على الجاهل؛ لوجود المقتضى وانعدام المانع.

الثاني: أن يكون له أكثر من معنى ولم يصرح اللغوي بوجود المجاز فيها، ولم ينصب قرينة عليه، نظير القرء والأمر، وفي مثله يحمل على أنه مشترك لفظي؛ لأن الاستعمال مع عدم نصب القرينة يوجب حمل المعنى على الحقيقة فيكون قول اللغوي حجة في أصل المعنى وإن احتاج تعيين المراد إلى القرينة. هذا إن قلنا بوجود الاشتراك اللفظي في اللغة، وربها يحمل على المشترك المعنوي لوجود معنى جامع ينطبق على الاثنين، وفي مثله يكون قوله في أصل المعنى حجة أيضاً.

وفي مقام العمل إن نصب قرينة على المراد يؤخذ بها وإلا يحمل اللفظ على إطلاقه.

كما في قوله: (نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَّكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ) (1) فإنها حملت على وجود الجامع الظرفي الشامل للزمان والمكان، بحيث لا توجد قرينة توجب حمل المراد على أحدهما فتحمل الآية على الإطلاق، فتدل على جواز إتيان النساء في كل زمان ومكان ماعدا ما نص الشرع على تحريمه. هذا إذا لم يصرح بالمعنى الحقيقي، وأما إذا صرح بأنها جميعاً معان حقيقية فالأمر فيه أوضح.

الثالث: أن يكون له أكثر من معنى، وصرح اللغوي بالمعنى الحقيقي منها والمعنى المجازي، فيكون قوله حجة لوجود المقتضى وانعدام المانع.

الرابع: أن يكون له أكثر من معنى وصرح اللغوي بأنها جميعاً مجازية، فيكون قول اللغوي حجة في أصل المدعى، ولكن لا يصح العمل بواحد من المعاني المذكورة؛ لأن الذي يهم في حجية الظهور هو المعاني الحقيقية لا المجازية.

الخامس: أن يكون له أكثر من معنى ويصرح اللغوي بوجود معنى حقيقي ومجازي إلا أنه لا يعلم ما هو الحقيقي وما هو المجازي منها، وفي مثله يكون قوله حجة في أصل المعاني المذكورة، إلا أنه لا يصح العمل بأحدها من دون وجود قرينة على المراد، كما إذا قال: إن لفظ الحرث – مثلاً يطلق على الأرض، وعلى إلقاء البذر وتهيئتها للزرع (٢) وعلى الزرع

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر مفردات الراغب: ص٢٢٦، (حرث).

والاكتساب والاجتهاد لجمع المال ونحوه (١) وفي الآية توجد قرينة توجب حمل المراد على المعنى الثاني؛ لأن النساء منشأ لحصول الولد.

والذي يتتبع كتب اللغة يجد أنها لا تخلو من هذه الأقسام الخمسة، وفي جميعها لا مجال لإنكار حجية قول اللغوي في تعريف المفردات وبيان معانيها الحقيقية والمجازية إذا افترضنا أنه خبير باللغة وموثوق في نقله.

إلا أن وجود بعض الملابسات قد تمنع من العمل بها ينقل، فالإشكال في حجية قول اللغوي ليس من جهة المقتضي بل من وجود المانع في بعض الحالات كالحالة الرابعة.

والمعهود من طريقة اللغويين أنهم يذكرون المعنى الحقيقي فقط، ولا يذكرون المعاني المجازية إلا بالتصريح أو بالإتيان بالقرينة الدالة عليه، ولذا لا تجدهم يذكرون حتى أظهر المجازات أو أقربها من المعنى الحقيقي، فلا يذكرون في معنى الأسد – مثلاً – الرجل الشجاع والرجل عظيم الفضل أو صاحب الهيبة أو صاحب البخر وصاحب السلطة والنفوذ ونحوها من معان مجازية تناسب صفات الأسد وحالاته.

ولا يذكرون من معنى القمر – مثلاً – صاحب الوجه الجميل أو صاحب الوجه الجميل أو صاحب الوجه النوراني والعالم الجليل ونحو ذلك من معان مجازية تناسب القمر وهكذا.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ج٢، ص١٣٤ - ١٣٥، (حرث)؛ وانظر معجم مقاييس اللغة: ص٠٤٠، (حرث).

ولو ذكروا ذلك لتعذر إحصاء مفردات اللغة، ولصارت كتب اللغة ضخمة جداً بحيث يصعب جمعها؛ لإمكان أن يكون للفظ الواحد عشرات المجازات.

الوجه الثاني: أن الإشكال المذكور يتضمن التهافت؛ لأن اللغوي مها بلغ من المعرفة فهو لا يخرج عن كونه أحد أفراد عرف أهل اللغة، بل هو من أكمل الأفراد؛ لأنه يحيط علماً بمفرداتها وموارد استعمالاتها، ومتبحر في خصوصياتها أكثر من عوام الناس.

وقد اتفقت كلمتهم على أن العرف حجة في فهم مداليل الألفاظ فكيف لا يكون قول اللغوي حجة وهو من العرف، بل هو من أفضل أفراده، فالقول بحجية فهم عوام الناس وعدم حجية فهم خواصهم تناقض صريح، بل وترجيح للمرجوح.

الوجه الثالث: أن انكار خبروية اللغوي بالمعاني الحقيقية للغة لا يضر في مقام العمل والتنجيز والإعذار؛ لأنهم متفقون على أصالة الحقيقة في الاستعمال؛ لحاجة المعانى المجازية إلى نصب القرينة.

وعليه يكفي اللغوي عدم وجدانه للقرينة على المجاز لمعرفة أن المعنى الذي استعمل فيه اللفظ حقيقي، كما يكفي الراجع إلى قول اللغوي أن لا يجد قرينة منصوبة على المجاز لحمله على الحقيقة، فحتى لو افترضنا أن اللغوي خبير بموارد الاستعمال لا الوضع فإنه يمكن أن نتوصل من المعنى المستعمل فيه إلى المعاني الحقيقية عبر الضهائم، وهو يكفي في مقام التنجيز والإعذار، فيكون قول اللغوي من مقدمات إحراز المعنى الحقيقي.

وكيف كان، فإنه إذا تتبع اللغوي موارد استعمال اللفظ ولم يحد أنهم ينصبون قرينة على المجاز يكون ذلك كاشفاً عن أنه المعنى الحقيقي، واحتمال نصبهم للقرينة وغفلة اللغوي عنها ضعيف، ويخالف الأصل، واحتمال تعمد اللغوي ذلك مناف للوثاقة. هذا فضلاً عن أن عادة اللغويين جرت على التنصيص على المعاني الحقيقية والمجازية في كتبهم، ولو استقرأنا الكتب اللغوية المعهودة لوجدنا ذلك جلياً ". نعم قد يحدث أحياناً اكتفاء بعض اللغويين بذكر موارد الاستعمال دون تمييز بين المعنى الحقيقي والمجازي، إلا أن هذا أمر نادر يجري على خلاف المتعارف عند اللغويين.

وحتى لو سلّمنا وقوع ذلك كثيراً فإنه لا يمنع من حجية قوله؛ لأن الذي يهم الفقيه والأصولي في مقام التنجيز والإعذار هو الوصول إلى المعنى الحقيقي، ويكفي للوصول إلى ذلك عقلائياً عدم نصب القرينة على المجاز.

ومن هنا استهجن بعض الأعلام هذا الاشكال وقال: ليت شعري لو لم يكن اللغوي من أهل خبرة ذلك ولم يعرف من قوله المعاني الحقيقية من المجازية فمن يكون خبيراً في ذلك، وبقول من تعرف هي، بل لا اشكال في أن الخبير بذلك هو اللغوي، وأن همه هو تعيين المعاني الحقيقية. نعم قد يذكر المعاني المجازية أيضاً من خلال المعاني الحقيقية ولكنها تعرف غالباً بتصريح أو بقرائن أخرى (٢).

<sup>(</sup>١) من باب المثال على ذلك انظر ما ورد في لسان العرب: ج٨، ص٢٨٦، (قطع).

<sup>(</sup>٢) عناية الأصول: ج٣، ص١٤٢، (بتصرف).

الوجه الرابع: حتى إذا سلّمنا عدم خبروية اللغوي في الأوضاع فإن الذي تدور عليه الحجية في مقام التنجيز والإعذار هو الظهور، ولا شك في أن قول اللغوي موجب للظهور عند الجاهل باللغة، وهو يكفي في إحراز موضوع الحجية العقلائية.

نعم الوصول إلى فهم الإرادة الجدية يتوقف على انضهام أصالة تطابق الإرادتين الاستعمالية والجدية، ويكفي في إحرازه عدم نصب القرينة على الخلاف.

الوجه الخامس: أن دعوى حجية قول الخبير في الحدسيات دون الحسيات غير تامة في صغراها وكبراها؛ لأن الخبير قد يستند إلى الحس في خبرويته، نظير المقوّم لقيمة الدار أو مقدار النفقة ونحو ذلك فإنه يرى ويحدس معاً، والطبيب كذلك يفحص ويحدس، وهكذا المهندس، بل لعل القول بأن الحدس لا يمكن إلا إذ استند إلى مقدمات حسية غير بعيد، واللغوي من هذا القبيل أيضاً فإنه يستقرئ موارد الاستعمال بالحس ثم يدون ما يتوصل إليه، وعليه فالصغرى المذكورة غير تامة.

كما أن بناء العقلاء قائم على مراجعة أهل الخبرة في الحسيات والحدسيات معاً كما هو معهود في مراجعة الأطباء والمهندسين والمقومين، ولا دليل يوجب استثناء اللغوي من هذا البناء، بل قد عرفت رجوع العلماء والعقلاء معاً إلى كتب اللغة عند الحاجة والاحتجاج بأقوال اللغويين، وعليه فدعوى خروج اللغوي عن أهل الخبرة موضوعاً مما لا شاهد له، بل متهافت في نفسه من جهتين:

الأولى: مخالفته للأولوية العقلية، فإن العقل والوجدان يشهدان بأن المدركات الحسية أقوى من الحدسية؛ لأنها من ملازمات العلم الحضوري لا الحصولي، فكيف يتصور أن نقبل قول الخبير كالطبيب إذا وصفت له حالة المريض من دون أن يكشف عليه ولم يفحصه ولا نقبل قوله إذا رأى المريض وكشف عليه و فحص واستند إلى مقدمات حسية.

نعم استثني مما ذكر باب الشهادة حيث اشترط الشرع فيها التعدد والعدالة لإثبات القضايا الحقوقية وحل المنازعات، وهذا أمر آخر لا علاقة له بها نحن فيه، وذلك لخصوصية خاصة في المسائل القضائية ورفع الخلاف وقطع مادة الفساد عبدنا الشرع بذلك، واعتبر الحس فيها، وأما في غير الشهادة فإن السيرة العقلائية قائمة على الاعتباد على أقوال الخبراء الحدسية فها بالك بأقوالهم المستندة إلى الحس؟

والخلاصة: أن القول بحجية قول الخبير في الحدسيات يستلزم القول بحجية قوله في الحسيات بشكل أولى؛ لأن النتائج الحاصلة من الحس علمية أو اطمئنانية بخلاف الحاصلة من الحدس فإنها ظنية غالباً.

والثانية: ترجيح المرجوح؛ للاتفاق على أن أخبار الثقات عن الموضوعات الخارجية مما يصح الاعتماد عليها إذا استندت إلى الحس، وعلى هذا قام نظام الناس في حياتهم اليومية حتى المسائل المهمة، ولا يشترط في حجية أقوال المخبرين سوى الوثاقة، فالقبول بأخبار الثقة الجاهل وعدم القبول بأخبار اللغوي الخبير الثقة يستلزم التناقض وترجيح المرجوح.

فيتحصل: تمامية الصغرى وأن اللغوي خبير في اللغة والإشكال المذكور لا يستند إلى وجه وجيه فيبقى الكلام في الكبرى، وقد أشكلوا عليها بإشكالين:

الإشكال الأول: أن بناء العقلاء قائم على حجية قول أهل الخبرة فيها إذا أفاد الوثوق والاطمئنان، ومعنى ذلك التفصيل في حجية قول اللغوي بين ما أفاد الوثوق بصحته فيكون حجة وما لا يفيد ذلك فلا، وبالنتيجة فهو قاصر عن إثبات حجية قوله مطلقاً.

#### وفيه:

أولاً: أنه متهافت وخارج عن موضوع البحث؛ لما عرفت من أن مدار البحث بينهم في قول اللغوي فيما إذا لم يفد الوثوق وإلا كان حجة من باب العلم العرفى بلا خلاف بينهم فيه.

وثانياً: سلّمنا، إلا أن بناء العقلاء على الرجوع إلى أهل الخبرة ليس على الوثوق الشخصي بل النوعي وهو حاصل من قول اللغوي بلا إشكال، فالإشكال المذكور لم يأت بشيء جديد؛ لوجود ملازمة دائمة بين قول اللغوي وبين الوثاقة النوعية. نعم يشترط في الملازمة عدم وقوع التعارض في أقوال اللغويين، وإلا امتنع حصول الوثوق إن لم يكن رجحان بينها. هذا فضلاً عن أن الوثاقة والاطمئنان معلولان للخبروية؛ إذ لولا الخبروية لم يكن وجه للوثوق، فإن قول الجاهل لا يفيد ذلك.

فإذا أحرزت خبروية اللغوي لابد وأن يحرز الوثوق النوعي بها، بل ذكر البعض أن الوثوق والاطمئنان يحصل حتى بالأقل من ذلك كما في

القرآن المترجم فإنه يحصل الوثوق والاطمئنان بالترجمة مع عدم العلم بكون المترجم خبيراً باللغة وثقة فيها يترجم، ومع ذلك بمجرد رؤية ترجمة كلمة يجعل الوثوق بأنه معنى الكلمة، ويرتب عليها الأثر إن كانت متضمنة لحكم شرعى أو وعد أو وعيد ونحو ذلك من معان (١).

وثالثاً: سلّمنا إلا أن بناء العقلاء في الرجوع إلى أهل الخبرة مطلق من دون اشتراط الوثوق والاطمئنان كما يشهد له مراجعتهم للأطباء وترتيب الأثر على أقوالهم وركوبهم للطائرات واعتمادهم على أقوال المقومين ورجوع المقلدين إلى المجتهدين ونحو ذلك، فإنهم يتمسكون بأقوالهم ولو لم تفد وثوقاً، بل ولو أفادت الظن بخلافها كما مر بحثه في حجية الظواهر.

كيف وقد قامت المجتمعات البشرية في مختلف مجالات الحياة على التخصصات وتصنيف العلماء إلى الاختصاصات المختلفة، ونظام الناس قام على مراجعة ذوي الاختصاص في كل علم وفن ومن ضمنها اللغة وفهم مداليل الألفاظ.

بل لو قيل بعدم حجية قول اللغوي فيها لوجب القول بوجوب الاجتهاد في اللغة وتحصيل معاني الألفاظ ليس فقط على الفقهاء والمجتهدين، بل على كل عالم تدخل اللغة في مجال اختصاصه، ولتعذر الاجتهاد في كل ذلك.

لأن مفروض البحث هو العمل بقول اللغوي عند جهل العرف بالمعنى أو الشك فيه فلم يبق إلا الرجوع إلى أهل اللغة أو الاجتهاد لتحصيل معانى الألفاظ.

<sup>(</sup>١) انظر نتائج الأفكار: ج٣، ص١٩١.

والثاني غير صحيح؛ لأن اللغة من العلوم الاستقرائية التي تقوم على تتبع موارد استعمال العرب للألفاظ في المعاني، والتي نزل القرآن بلغتهم وبحسب عرفهم.

فالاجتهاد فيها غير صحيح، بل لا موضوع له، وعلى فرض صحته فإن الوصول إليه يستلزم العسر والحرج واختلال النظام؛ لتوقفه على مخالطة قبائل العرب وتتبع لغاتهم وموارد استعمالاتهم للألفاظ، وهو في الأزمنة السابقة متعذر على الأكثر، فما بالك بهذه الأزمنة؟ فلم يبق إلا الأول.

والحاصل: أن السيرة العقلائية قائمة على مراجعة أهل الخبرة في كل علم وفن وإن لم يفد الوثوق والاطمئنان، وعلى ذلك قام نظام الناس، وبنيت قواعد العلوم والمعارف.

والخلاصة: أن الإشكال المذكور مخدوش من حيث المقتضي أولاً ووجود المانع ثانياً.

والإشكال الثاني: أن حجية بناء العقلاء مشروطة بإمضائها من قبل المعصوم التيلا وهو غير محرز؛ إذ لم يحرز رجوع الناس إلى أقوال اللغويين في زمان الأئمة المهم حتى نحرز الإمضاء، بل الأدلة الناهية عن العمل بالظن تشمله فتكون رادعة عنه.

#### وفيه:

أولاً: لا شك في رجوع الجاهلين باللغة إلى العالمين بها في زمان الأئمة المهم الله على العرب القرآن والسنة، وعرفوا الأحكام، وتعلموا المعارف لو لا رجوعهم إلى أهل اللغة، ولم يرد من الشرع ما يدل

على الردع عنه فيكون شاهداً على الإمضاء؛ لأنه من قبيل ما لو كان لبان لكثرة وقوعه في محل الابتلاء وتوفر الدواعي على نقله، بل قد عرفت الإمضاء التقريري للأئمة المهما للمحمل جملة من اللغويين الذين عاصروهم كالخليل وسيبويه وأبي عبيدة ونحوهم.

وثانياً: سلّمنا، ولكن يكفي في مثله إمضاء الكبرى الكلية أي إمضاء المعصوم التيلال للرجوع إلى أهل الخبرة في مثل الطب والتقويم والفقه ونحوها لإحراز الإمضاء في غيرها؛ بداهة أن إمضاء الكبرى هو إمضاء لمصاديقها، ولا اشكال في وجود هذه الموارد الثلاثة في زمن الأئمة، بل هم المهابيل سمحوا بفحص الطبيب لهم كما في جرح أمير المؤمنين التيلال فتكون كافية لإحراز الإمضاء، ولا دليل يشترط الإمضاء الوجودي للرجوع إلى أهل الخبرة في كل فن، بل يكفي عدم الردع، وإلا لنقض عليه بمثل الرجوع إلى أقوال الرجاليين مع أنها متأخرة عن زمان الأئمة المهابيلي والتوثيقات الحسية فيها حصلت بالوسائط لا بالمباشرة، فما يقال في جواب هذا النقض يمكن أن يقال في قول اللغوى.

والحاصل: أن الإشكال الكبروي غير وارد فتثبت صحة الصغرى والكبرى، فتصح النتيجة وهي حجية قول اللغوي.

### الدليل الثاني: حكم العقل

وتقريره: أن الفقيه في مقام الاستنباط لو جهل الوضع اللغوي كما إذا جهل معنى القرء الوارد في قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ﴾ (١) مثلاً فإنه يقع بين خيارات:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٢٨.

الأول: أن يترك العمل بالآية ويلتزم بالاحتياط.

الثاني: أن يقلّد مجتهداً آخر عالماً في المسألة.

الثالث: أن يرجع إلى العرف في فهم المعنى.

الرابع: أن يرجع إلى أهل اللغة لمعرفة ذلك.

والخيار الأول لا يخلو من إشكال من جهات:

الأولى: أن الاحتياط يصح فيها إذ كان أصل المعنى معروفاً كها لو كان يعلم بأن القرء هو العدة فيوجب أخذ العدة مرتين مرة بالأطهار الثلاثة ومرة بثلاث حيضات، وأما إذا جهل معنى القرء من أصله فإن لازم الاحتياط هو ترك العمل بالآية، ونتيجته ترك الحجة بلا دليل.

الثانية: سلّمنا، إلا أن العمل بالاحتياط في بعض الموارد غير مقدور، وفي بعضها موجب للعسر والحرج، كما لو جهل معنى (أنّى) في الآية المرأة وهو مناف لمقتضى العقد.

إن قلت: يأخذ بالقدر المتيقن.

قلت: الأخذ بذلك يتوقف على معرفة المعنى في الجملة وهو خروج عن مفروض البحث. هذا مع أنه قد لا يوجد قدر متيقن في المعنى كالقرء؛ إذ لا يتصور فيه قدر متيقن فيعود البحث من جديد.

الثالثة: أن العمل بالاحتياط لدى الجهل بالمعاني اللغوية مما لم يقم عليه دليل ولا سيرة متشرعية ولا عقلائية، مع أن الجهل بالمعنى اللغوي كثير

الوقوع، والملحوظ من طريقتهم مراجعة كتب اللغة وأقوال اللغويين لمعرفة ذلك لا الاحتياط.

والخلاصة: أن العمل بالاحتياط لا يخلو من إشكال من جهة المقتضي ووجود المانع.

والخيار الثاني باطل من جهتين:

الأولى: أنه مخالف لاتفاقهم على عدم جواز تقليد المجتهد لمجتهد آخر لاسيا في الموضوعات.

والثانية: أنه لو صح لصح القول بالرجوع إلى اللغوي، فإن الرجوع إلى المجتهد في أخذ المعنى اللغوي ليس بأولى من الرجوع إلى اللغوي فيه.

إن قلت: الرجوع إلى المجتهد ليس في أخذ المعنى بل في أخذ الحكم.

قلت: لا فرق في صدق التقليد فيه لتبعية الحكم للموضوع، لاسيها على القول بأن التقليد هو اتباع قول الغير.

والخيار الثالث خلاف الفرض؛ لأن البحث يدور عن حجية قول اللغوي في صورة الجهل بالمعنى أو اختلاف العرف فيه.

فلم يبق إلا الخيار الرابع فيحكم العقل بوجوب الرجوع إليه من جهتين:

الأولى: حكمه بحسن رجوع الجاهل إلى العالم، وهذه مسألة عامة قامت عليها سيرة العقلاء في مختلف العلوم والفنون، ولا دليل يستثني الرجوع إلى اللغوي منها، فيتبعه حكم الشرع لكونه من أحكام العقل العملي.

والثانية: حكمه بأن الرجوع إلى اللغوي من مقدمات الامتثال والطاعة وعدم الرجوع إليه يفوّت ذلك، لاسيها مع بطلان الخيارات الأخرى، وعلى فرض عدم بطلانها فهي مرجوحة بالقياس إليه.

وربها يرد عليه أن الرجوع إلى اللغوي يستلزم رجوع المجتهد إلى غير المجتهد وهو من أقبح أنواع التقليد بل نهى الشرع المجتهد عن التقليد، والصواب عدم تمامية الإشكال المذكور؛ لأنه منقوض برجوع المجتهدين إلى الرجاليين والمقومين وأهل الحساب والأطباء ونحوهم في تحديد موضوعات الأحكام الشرعية، ومحلول بأن المنهى عنه شرعاً وعقلاً هو رجوع المجتهد إلى غير المجتهد في الأحكام الشرعية، وأما رجوع المجتهد إلى غيره من الخبراء في موضوعات الأحكام أو مباديها فلا إشكال فيه، بل هو ما قام عليه الاجتهاد، فإن الفقهاء كانوا ولازالوا يرجعون إلى العرف في تشخيص الموضوعات كما يرجعون إلى أهل الخبرة في تشخيص الموضوعات المستنبطة والخفية، ويرجعون إلى الرجاليين في التوثيقات الرجالية والنحاة والبلاغيين في الإعراب والمعاني والبيان وهكذا، فأي مانع من رجوعهم إلى اللغويين في أخذ المعاني، ولا مانع من صدق اسم التقليد بمعناه الأعم عليه؛ لأن ملاك التقليد هو رجوع الجاهل إلى العالم، والمفروض أن المجتهد جاهل باللغة فلا مانع من رجوعه إلى العالم مها واستناده إليه.

وهذا غير التقليد بمعناه الخاص أي رجوع الجاهل إلى الفقيه الجامع للشرائط بالأحكام الشرعية خاصة، ولذا لا يشترط فيه ما يشترط في الفقيه من العدالة والإيهان وطهارة المولد ونحوها من شروط.

#### الدليل الثالث: النصوص الشرعية

وهي الآيات والروايات الدالة على حجية خبر الثقة في الموضوعات، نظير قوله تعالى: ﴿إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ (١) وقوله النَّلِ في رواية مسعدة بن صدقة الواردة في بيان أصالة الحل في الأشياء: ﴿والأشياء كلّها على هذا حتى يستبين لك غير ذلك أو تقوم به البينة ﴾ (١) ونحوهما من أدلة فإنها تنطبق على قول اللغوي بالدلالة المطابقية أو التضمنية أو التلازمية فتكون حجة.

وتوضيح الأول: أن التعليل المذكور في آية النبأ يفيد قاعدة عامة في وجوب التبين من كل ما نحتمل فيه الجهالة والندم، سواء كان في الأحكام أو في الموضوعات، وهذا كها لا ينطبق عرفاً عل قول الرجالي الثقة وقول الطبيب الثقة لا ينطبق على قول اللغوي الثقة أيضاً لوحدة الملاك، وقد اتفقت كلمتهم على الأول والثاني، بل جرت عليه سيرة العقلاء والمتشرعة في تشخيص الموضوعات التي تقع متعلقاً للأحكام أو في طريقها، فتخصيص اللغوي وإخراجه من القاعدة العامة يفتقر إلى دليل، فأي فرق بين توثيق النجاشي لرجال السند وبيان الخليل لمعنى القرء وتشخيص الطبيب للمرض المانع من الصوم مثلاً، مع أن الجميع مما يترتب عليه الحكم الشرعي، والإشكال بعدم الدليل على حجية الخبر في الموضوعات أو الشرعي، والإشكال بعدم الدليل على حجية الخبر في الموضوعات أو

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ٦.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ج٥، ص٣١٤، ح٤٠ التهذيب: ج٧، ص٢٢٦، ح٩٨٩؛ الوسائل: ج٧، الباب ٤ من أبواب ما يكتسب به، ص٨٩، ح٢٢٠٥٣.

اشتراط حجيته بحصول الوثوق والاطمئنان غير تام، بل تضافرت الأدلة على حجيته فيها مطلقاً، ويكفينا هنا ما تضافر به النقل من أنهم المهمي كانوا يفسرون معاني القرآن ويظهرون المصاديق الخفية ويبينون الموضوعات لتوقف الأحكام عليها، كما بيّن أمير المؤمنين الميلا معنى (أب) للأول، وفسر الصادق الميلا لأبي حنيفة معنى (النعيم) وفسروا معنى الكوثر ومعنى الشجرة الملعونة وغير ذلك من معان وقد رواها لنا الرواة وأخذ بها الناس وأقروا المهمولة والمطريقة ولم يردعوا عنها، مما يدل على أن نقل الموضوع كنقل الحكم مشمول بأدلة حجية خبر الثقة.

وأما الثاني وهو قوله التيلا: ﴿ حتى يستبين لك غير ذلك أو تقوم به البيّنة ﴾ (١) فتوضيحه أنه التيلا جعل الاستبانه قسيها للبينة، وذلك يقتضي المغايرة بينهها، ولا إشكال في أن البينة حقيقة شرعية مشروطة بالتعدد والعدالة والنقل الحسى.

وأما الاستبانة فهي في معناها كل ما يوجب الوضوح والبيان. يقال استبان الشيء أي ظهر واتضح (٢)، فينطبق على قول اللغوي لأنه يوجب العلم بالمعنى، وقد جعلت الاستبانة غاية للحلية، ولازم ذلك انتفاء الحلية بعد حصول البيان ولزوم ترتيب الحكم الجديد الذي جاء به البيان أو البينة.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج٥، ص٤١٣، ح٤٠ التهذيب: ج٧، ص٢٢٦، ح٩٨٩؛ الوسائل: ج٧، الباب٤ من أبواب ما يكتسب به، ص٨٩، ح٢٢٠٥٣.

<sup>(</sup>۲) انظر معجم مقاییس اللغة: ص۱٤۷، (بین)؛ مفردات الراغب: ص۱۵۷، (بان)؛ لسان العرب: ج۱۳، ص۲۷، (بین)؛ مجمع البحرین: ج۲، ص۲۱۸، (بین).

فإذا بيّن اللغوي معنى القرء وقال هو الطهارة مثلاً فإنه يترتب عليه حكمه لأنه من مصاديق الاستبانة عرفاً.

كما لو شخص الطبيب عدم قدرة المريض على الصيام وشخص الرجالي عدم وثاقة وهب بن وهب وهكذا، وهو ما جرت عليه السيرتان عند الجهل بالأوضاع اللغوية أو التردد فيها، فإخراج قول اللغوي عن الاستبانة العرفية يفتقر إلى دليل.

هذا وقد استدل القائلون بالحجية بأدلة أخرى منها الإجماع القولي المحكي عن السيد المرتضى ألى ومنها اقتضاء انسداد باب العلم والعلمي بالأحكام الاعتهاد على قول اللغوي من باب حجية الظن (۱) ولكنهما لا يخلوان من اشكال في الصغرى والكبرى (۱) نعم قد يستدل عليها بها دل على حجية خبر الثقة في الأحكام بضميمة أن الإخبار عن الموضوع يستلزم الإخبار عن الحكم فتشمله الأدلة بالواسطة (۱) وهذا ما تعضده سيرة الفقهاء، ولذا لا يتوقفون في العمل بخبر مثل محمد بن مسلم لو أخبر بموضوع، كها لو قال: دخلت على الإمام الميليل في يوم الجمعة أو الغدير وقال هذا يوم عيد، أو هذا عيد الله الأكبر، أو قال: وصلنا إلى مسجد الشجرة وأحرمنا منه، ولم يقتصروا في العمل بخبر الثقة بها ينقله من

<sup>(</sup>۱) انظر فرائد الأصول: ج۱، ص۱۷۶ وما بعدها؛ كفاية الأصول: ج۲، ص۲۹۸-۲۹۹؛ أوثق الوسائل: ص۱۰۱ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر منتقى الأصول: ج٤، ص٢٣٢؛ الأصول: ج٦، ص٦؛ منتهى الدراية: ج٤، ص٥٦؛ منتهى الدراية: ج٤، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر حقائق الأصول: ج٢، ص٩٨.

الأحكام، كما لا يتوقفون في العمل بتوثيقات النجاشي للرجال وتشخيصات الأطباء ونحو ذلك، فكذلك يجب الاعتماد على ما يذكره ثقات أهل اللغة، والذي يتتبع الموارد التي اعتمد فيها الفقهاء على إخبارات الثقات في الموضوعات بما فيهم اللغويون يجد أنها كثيرة.

## ثانياً: أدلة النافين

وأما المنكرون لحجية قول اللغوي فقد استدلوا بوجوه بعضها اتضح من مناقشة أدلة الإثبات، وقد عرفت تفصيلها ووجه الجواب فيها، ونكتفي هنا باستعراض دليلين آخرين اعتمدا لديهم:

الدليل الأول: أن قول اللغوي لا يعدو أن يكون ظناً فتشمله أصالة حرمة العمل بالظن<sup>(۱)</sup>، وهو منقوض بالرجوع إلى توثيق الرجالي وتشخيص الطبيب، ومحلول بحلين:

أولها: أنه أخص؛ لأن قول اللغوي قد يفيد العلم أو الوثوق والاطمئنان فيخرج عن الكبرى المذكورة خروجاً موضوعياً.

وثانيهما: سلّمنا، إلا أن هذا الظن خارج عن الكبرى خروجاً حكمياً بواسطة قيام السيرتين العقلائية والمتشرعية على اعتبار قول اللغوي، ودليل العقل والنصوص وسائر الأدلة التي تمسك بها المثبتون للحجية هي الأخرى تصلح لتخصيص الأصل المذكور.

الدليل الثاني: أن اللغويين لا يكتفون بنقل معاني الألفاظ لتندرج في عمومات أدلة حجية الخبر أو الشهادة ونحوها من أدلة الإثبات، وإنها

<sup>(</sup>١) انظر منهاج الأصول: ج١، ص٥٥٣.

يجتهدون في بيان المعاني، ويعملون النظر، وينقلون آراءهم في اللغة، والذي يلاحظ كتبهم يجد ذلك مشهوداً () وعلى هذا الأساس لا يجوز الأخذ بأقوالهم لاسيها من قبل المجتهدين؛ لأنه من تقليد المجتهد لمجتهد آخر، ولابد للفقيه من تتبع كتب اللغة لأجل تحصيل النقل الحسي لا الاجتهادي، أو يحصل له الوثوق بالمعنى، وإلا وجب عليه الاحتياط ().

#### وفيه:

أولاً: على فرض تسليم صحة الصغرى فإن اجتهاد اللغوي لم يخرج عن فهمه للغة وموارد الاستعمال ومناسبات الحكم والموضوع التي هي من القرائن الظهورية المهمة، فيكون كاشفاً إنياً عن الظهور.

وثانياً: أن تقليد المجتهد لغيره في غير الأحكام مما لا مانع منه، بل قامت السيرة عليه، وإلا لنقض برجوع الفقيه إلى الرجالي في التوثيقات الرجالية، ورجوعه إلى الأصولي في أخذ القاعدة الأصولية، وإلى الطبيب في تشخيص المرض الذي يتعلق به الحكم وهكذا.

نعم الممنوع هو تقليد المجتهد لمجتهد آخر في الأحكام الشرعية لا في مقدماتها، على أن هذا في نفسه محل خلاف؛ لما حققناه في بحث الاجتهاد والتقليد من إمكان رجوع المجتهد إلى آخر ما دام لم يستنبط الفتوى بعد.

والحاصل: أن أدلة المنكرين لا تستند إلى وجه وجيه يمكن الركون إليه، والحق هو الحجية لتهامية أدلتها، وعلى فرض المناقشة في بعضها ففي

<sup>(</sup>١) انظر تهذيب اللغة: ج٢، ص٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) منهاج الأصول: ج١، ص٣٦٣؛ آراؤنا في أصول الفقه: ج٢، ص٨٥.

المجموع من حيث المجموع ما يورث الاطمئنان بالحجية، وهو يكفي في مقام التنجيز والإعذار.

## ثالثاً: الجمع بين القولين

ربيا يمكن حل النزاع بين الفريقين والتقريب بين القولين، لوجود قدر مشترك يتفق عليه القولان، وهو حجية قول اللغوي في الجملة سوى أن بعضهم اشترط التعدد والعدالة، وبعضهم اشترط إفادته للوثوق والاطمئنان، وبعضهم قال بحجيته من باب الانسداد، وبعضهم عده من الاستبانة العرفية، وإذا تتبعنا طريقة عمل الفقهاء في الفقه نجد أنهم لا يستغنون عن كتب اللغة، ولا عن مراجعة أقوال اللغويين؛ لوجود حاجة لا يسدها العرف ولا الفهم الشخصي للغة، بل لابد من مراجعة أهل اللغة وخبرائها.

وتوضيح ذلك: أن اللغوي لدى شرح مفردات اللغة يقوم بمهام:

أحدها: بيان أصل المعنى، نظير بيان معنى الماء والتراب والشمس والقمر، وهذا المعنى يمكن تحصيله من العرف من دون حاجة للرجوع إلى قول اللغوي، والغالب في مفردات اللغة هو ذلك، إلا القليل الذي يبعد عن موارد الاستعمال العرفي أو يعد كالمهجور فلا مناص من الرجوع إلى خبراء اللغة لمعرفة المعنى.

ثانيها: بيان حدود المعنى وسعته المصداقية، فإن بعض المعاني لها مصاديق جلية معروفة ومصاديق خفية قد لا تظهر حتى للعرف العام، أو يختلف فيها العرف، وربها تتعارض الأقوال فيها، ولا مناص من الرجوع

إلى اللغوي فيها لمعرفة الحال، وهذه مسألة مهمة يبتلي بها الفقهاء كثيراً في تحديد موضوعات الأحكام، وشواهدها منتشرة في أبواب الفقه المختلفة، يمكن أن نمثل لها بمثالين:

الأول: الوطن، فإنه معروف في الجملة لدى كل من يعرف العربية، وهو مسقط رأس الإنسان، إلا أن هناك مصاديق يشك في صدقها عرفاً فيرجع فيها إلى الخبير، نظير المحل الذي يسكنه ثلاثة شهور في السنة، أو المحل الذي تسكنه زوجته وأولاده، أو المحل الذي له فيه بيت وعمل، وكذا إذا هجر مسقط رأسه سنوات طوال، أو أعرض عن السكنى فيه، فهل يسقط عن الوطنية؟ ونلاحظ أن هذه المصاديق العديدة المحتملة لمعنى الوطن قد لا يفهمها العرف، وربها يختلف فيها، ولا يمكن تركها دون تشخيص لترتب الأحكام الشرعية عليها كالصلاة والصيام ونحوهما. فلا بد من الرجوع فيها إلى خبراء اللغة؛ لأنهم أعرف بموارد الاستعمال.

الثاني: القتل، فإن معناه معروف، ولو وقع عمداً فيه القصاص، وهو يصدق في القتل بآلة القتل كالسيف والمسدس ونحوهما، ولكن إذا وقع بواسطة زرق الإبرة السامة أو الخنق بالغاز أو الإرعاب حتى الموت أو الدهس بالسيارة أو نقل عدوى مرضية إليه ونحو ذلك فإن العرف قد يجد انطباق معنى القتل على هذه الحالات، وربها يختلف أو يتعارض فيها، فلابد من الرجوع إلى خبراء اللغة لمعرفة ذلك.

ونلاحظ مما تقدم: أن الحاجة إلى قول اللغوي لا تختص بمعرفة معاني الكلمات، بل قد نحتاج إليه لمعرفة المصاديق الخفية للمعنى، وهذه حاجة

طريق معرفتها منسد؛ لأن العرف مختلف فيها، فينحصر طريقها باللغوي.

ثالثها: فهم المعنى الخفي؛ إذ قد يكون للفظ أكثر من معنى، وربها يتبادر إلى ذهن العرف أحد المعاني لغلبة الاستعمال أو للأنس الحاصل، إلا أنه يوجد معنى آخر لا يلتفت إليه أو لا يمكن حمل اللفظ عليه؛ لوجود المانع، ويعجز العرف عن فهم المعنى الصحيح أو يختلف فيه فيرجع إلى اللغوي، كما في الحديث الوارد: ﴿ليس منّا من لم يتغنّ بالقرآن﴾ فإن لفظ تغنى له معنيان:

أحدهما: الغناء، وهذا هو المعنى المتبادر إلى ذهن العرف أولاً إلا أنه لا يمكن حمله عليه لأدلة حرمة الغناء.

ثانيهما: الاستغناء؛ فإن تغنى في اللغة أي صار غنياً "؛ لأن قراءة القرآن تفتح أبواب الرزق، أو تقرب العبد إلى ربه فيكون محلاً لإلهامه إلى مظان الرزق، أو معرفة طرق الغنى، أو تفتح له أبواب العلم والمعرفة فيهتدي العبد إلى طرق الحياة الجيدة، وهذا المعنى خفي يعجز عن فهمه العرف، ولذا يتردد في تفسير الحديث أو فهم المراد منه، ويرجع فيه إلى الفقيه واللغوي لمعرفة الصواب.

<sup>(</sup>۱) معاني الأخبار: ص۲۷۹؛ المجازات النبوية: ص۲۳۶، ح۱۸۹؛ مستدرك الوسائل: ج٤، الباب ۲۰ من أبواب القراءة القرآن ولو في غير الصلاة، ص۲۷۳، ح۲۸۲، ۲۸۳۵.

 <sup>(</sup>۲) انظر معجم مقاییس اللغة: ص۷۷۷، (غنی)؛ مفردات الراغب: ص۲۱٦، (غنا).
 (غنی)؛ لسان العرب: ج۱۰، ص۲۳۰، (غنا).

ومثل ذلك يقال في قوله عَنْ الفقر فخري ﴿ الفقر فخري ﴿ العرف قد يعجز عن الجمع بين معنى هذا لحديث والحديث الآخر الذي ينص على أن: ﴿ الفقر سواد الوجه في الدارين ﴾ (٢) فلذا يرجع فيه إلى الخبير باللغة لفهم معاني الفقر الأخرى التي توجب حل التعارض.

ومن الواضح أن رجوع العرف إلى أهل اللغة ليس لفهم أصل المعنى، بل لمعرفة المعنى المناسب الذي قد يخفى ظهوره عليه إلا أنه جلى عند أهل اللغة.

فإن الفقر يطلق على معان منها: الحاجة المادية، وهو المعنى المعروف، ومنها: المكسور فقار الظهر (٣)، ويتحقق بسبب كثرة العمل أو كثرة العبادة، والقبح للأول، وأما الثاني فهو من الفضائل، وعليه يحمل قوله عَنِياً ﴿الفقر فخري ﴾ وسببه الحاجة المعنوية، ولذا فسره البعض بأنه يراد به الحاجة إلى الله سبحانه، وهو وجيه، وأما قوله: ﴿الفقر سواد الوجه ﴾ فيحمل على المعنى الأول.

ونلاحظ من هذه الشواهد أن العرف لا يستغني عن اللغوي في فهم ما يخفى من المعاني في بالك بالفقيه الذي كثيراً ما يبتلى بالمعاني التي تخفى بعض مصاديقها أو معانيها؟ بل لعل القول بأن أكثر المعاني مما تبتلى بذلك غير بعيد، كما لا يخفى على من راجع الفقه، بل صرح الشيخ والأستاذ قِلِيهِما بأن وجود الأفراد المشكوكة غير عزيز حتى في أوضح الألفاظ كالماء

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلئ: ج١، ص٣٩، ح٣٨؛ البحر: ج٦٩، ص٣٠، توضيح.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلئ: ج١، ص٠٤، ح١٤؛ البحار: ج٦٩، ص٠٣، توضيح.

<sup>(</sup>٣) انظر معجم مقاييس اللغة: ص٧٩٥، (فقر)؛ مفردات الراغب: ص٦٤٢، (فقر)؛ لسان العرب: ج٥، ص٠٢، (فقر).

والتراب والشاة والكلب<sup>(۱)</sup>، وهذا أحد أسباب وقوع الاختلاف في تفسير الموضوعات كالبيع والمفازة والمعدن والكنز والمؤونة ونحوها من عناوين أخذت في أدلة الأحكام ووقع الاختلاف فيها كثيراً، ولا مخلص منه إلا بالرجوع إلى أهل اللغة، ومن هنا قامت السيرتان على الرجوع إليهم وهو يكشف عن الارتكاز المتشرعي والعقلائي عن حجية قولهم فيها.

والحاصل: لو افترضنا وقوع الشك في صحة قيام سيرة العقلاء والمتشرعة على مراجعة أهل اللغة في معرفة أصل معاني الألفاظ فإنه لا شك في قيامهما على مراجعتهم لمعرفة المعاني الخفية للألفاظ ومصاديقها، وهذا يكفي لردع دعوى المنكرين لحجية قوله مطلقاً.

على أنه يمكن التوصل من هذا إلى حجية قوله مطلقاً؛ لوضوح أنه إذا كان قول اللغوي حجة في فهم المعاني الخفية فإنه يكون حجة في غيرها بالأولوية القطعية فتأمل.

<sup>(</sup>۱) انظر فرائد الأصول: ج۱، ص۱۷۷؛ الفقه (الشهادات): ج۸، ص۸۶؛ وربها يقع الشك في أفراد الإنسان أيضاً، كما لو ولدت المرأة قطعة لحم فيها عينان وفم ومخرج، ولذا وقع الكلام بينهم في جواز قتله للراحة لكونه ليس بإنسان، أو لا يجوز لأنه إنسان ناقص.

## المطلب الثالث: في تعارض العرف واللغة

قد عرفت أن العرف وقول اللغوي كلاهما يصنعان الظهور، وعلى هذا الأساس إذا ورد نص يتضمن حكماً شرعياً نظير قوله تعالى: (فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا)(١) يكون الفقيه فيه على أربع حالات:

الأولى: أن يعرف الظهور العرفي ولا يعرف اللغة فيأخذ بالظهور بلا إشكال.

الثانية: أن يعرف اللغة ولا يعرف الظهور العرفي إما لأن العرف يجهل المعنى أو يتردد فيه فيأخذ باللغة لأنها طريق إلى الظهور.

الثالثة: أن يعرف العرف واللغة معاً ويرى أنهما متفقان على المعنى ولا اشكال في الأخذ بأي منهما لوجود المقتضي وانعدام المانع.

الرابعة: أن يعرفهما معاً ويرى أنهما مختلفإن فهل يأخذ بالعرف أم باللغة أم يجري قواعد التعارض من الترجيح وإلا فالتساقط أو التخيير، وهي من المسائل التي يكثر وقوعها؟ والحل فيها يكمن في مرحلتين:

الأولى: أن يلحظ بين المعنيين وجود قدر مشترك يتفق عليه الطرفان نظير الصعيد حيث يدور معناه بين أن يكون التراب الخالص أو مطلق وجه الأرض، فإن المعنى الأول يتفق عليه الطرفان إلا أن الذي يرى معنى الصعيد مطلق وجه الأرض يدعي أن معناه أوسع من التراب الخالص فيؤخذ بالقدر المتفق بينها، ويحمل اللفظ عليه، وأما الزائد عليه فيبحث فيه

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٤٣؛ سورة المائدة: الآية ٦.

عن القرينة أو الدليل المثبت، فإن عثر على ما يثبت السعة أخذ به، وإلا وجب الاحتياط في الفتوى بالاقتصار على القدر المتيقن.

الثانية: أن يلحظ بين المعنيين تباين، ولابد من حمل اللفظ على أحدهما، كما في لفظ الغائط فإن له معنيين أحدهما عرفي والآخر لغوي وأحدهما يغاير الثاني، فالغائط عند العرف هو الحدث المخصوص، وفي اللغة المكان المطمئن من الأرض، فإذا ورد هذا اللفظ في الخطاب الشرعي كما في قوله تعالى: ﴿أَوْ جَاء أَحَدٌ مِّنكُم مِّن الْغَآئِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء﴾ (١) يحمل على أي منها؟ ومثله يقال في (لاَمَسْتُمُ فإن لمس المرأة في العرف يراد به الجُماع وفي اللغة اللمس باليد (١).

وربها تختلف اللغة مع العرف الخاص كاختلافها مع عرف المتشرعة في الماهيات المخترعة نظير الصلاة والزكاة ونحوهما، فإن المعنى اللغوي لهما الدعاء والطهارة إلا أنهما في عرف المتشرعة يطلقان على العبادة البدنية والمالية ضمن الشروط الشرعية الخاصة.

وكيف كان، إذا اختلف المعنى اللغوي مع المعنى العرفي نتيجة تعارض قول اللغوي مع العرف على نحو التباين فبأي منهما يؤخذ؟

والجواب يتضح باستعراض صور المعارضة بينهما وهي ثلاث:

الصورة الأولى: أن يقع التعارض بين اللغة والعرف العام، ولا شك في وجوب العمل بالظهور العرفي ويترك جانب اللغة لأسباب ثلاثة:

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٤٣؛ سورة المائدة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) انظر مجمع البيان: ج٣، ص٩٣ - ٩٤، تفسير الآية ٤٣ من سورة النساء.

الأول: حكم العقل؛ لأن العرف أصل اللغة ومنشؤها، واللغوي جمع ما يستعمله العرف ودوّنه في كتابه، فإذا اختلف مع العرف كشف عن تحقق الظهور للمعنى العرفي دون اللغوي فيكون حجة دونه.

والثاني: الاعتبار الشرعي، فإن الشرع كلم الناس على قدر عقولهم (۱) وجعل مدار الحجية في آياته ورواياته على ما يفهمه العرف ويستظهره لا ما يفهمه اللغوي، وقد حكى الوحيد والنراقي ويَّيَّهُم عن الأَئمة المُهُم أَن الله لا يخاطب قوماً ويريد منهم خلاف ما هو بلسانه وما يفهمونه (۲) والظاهر أنه مضمون بعض النصوص وليس نصاً، وهو يتوافق مع مقتضى العقل وحكمة الشرع.

والثالث: اتفاق الكلمة على ترجيح العرف على اللغة عند التعارض، ويترتب على هذا الترجيح أثران:

أحدهما: حمل الألفاظ على معانيها العرفية لا اللغوية عند التعارض سواء وقعت في كلام الشرع أو في كلام العرف، كما إذا نذر أو أقسم أو أقر أو أوصى بلفظ له معنيان عرفي ولغوي، فلو حلف أن لا يلمس النساء يحمل على الجماع لا الملامسة باليد وهكذا.

ثانيهما: أن يأخذ بحدود الظهور العرفي في الدلالة، كما إذا حلف أن لا يشرب الماء عند العطش فإنه يحنث بشرب الماء مطلقاً وإن لم يكن عطشاناً؛

<sup>(</sup>۱) المحاسن: ج۱، ص۱۹۵، ح۱۷؛ الكافي: ج۱، ص۲۳، ح۱۰؛ ج۸، ص۲٦۸، ح۲۱، ح۲۹، ص۲۲۸، ح۲۹٪، ح۲۹٪، ح۲۹٪، ح۲۹٪، ص۲۹۸، ح۲۹٪،

<sup>(</sup>٢) انظر الفوائد الحائرية: ص٥٠١، فائدة (٤)؛ أنيس المجتهدين: ج١، ص٦٢.

لأن العرف يفهم من مثل هذه الصيغ انعقاد القسم مطلقاً ولا خصوصية للعطش في انعقاده؛ لأنه داع وليس شرطاً.

وإذا أقر بإن الكنز لزيد يحمل عل مطلق ما له قيمة ثمينة سواء كان مدفوناً في الأرض أم في جدار أم مدخراً في أي مكان آخر، فيحكم بوجوب دفعه لزيد؛ لأن العرف يستظهر من الكنز ذلك، بينها الكنز في اللغة أضيق مفهوماً لاختصاصه بالمال المدفون في الأرض بفعل بشر(۱).

الصورة الثانية: أن يقع التعارض بين اللغة والعرف الخاص في المعنى العام، كما لو أوصى أن يعطى للفقراء الطعام فإنه يحمل على المعنى اللغوي وهو كل مأكول وإن كان الطعام في عرف المتشرعة يطلق على الحنطة أو الحنطة والشعير (۲)؛ لأن الخلاف واقع في المعنى العرفي العام واللغة طريق إليه، بخلاف العرف الخاص فإنه طريق لظهوره الخاص، واللغة في هذه الصورة كاشفة عن العرف العام فيقدم.

الصورة الثالثة: أن يقع التعارض بين اللغة والعرف الخاص في المعنى الخاص كالصلاة ونحوها، فإن معناها في اللغة الدعاء إلا أنها في عرف المتشرعة العبادة الخاصة، فإذا ورد: ((إذا حدثت الزلزلة فصلّ)) كمل على المعنى العرفي الخاص لا المعنى اللغوي؛ لأن العرف الخاص هو

<sup>(</sup>۱) انظر لسان العرب: ج٥، ص٤٠١، (كنز)؛ معجم مقاييس اللغة: ص٨٧٨، (كنز)؛ مفردات ألفظ القرآن الكريم: ص٧٢٧، (كنز).

<sup>(</sup>۲) معجم مقاییس اللغة: ص٥٩٤، (طعم)؛ مفردات الراغب: ص٥٢، (طعم)؛ لسان العرب: ج١٢، ص٣٦٣، (طعم).

<sup>(</sup>٣) انظر البيان: ص١١٥؛ الدروس: ج١، ص١٩٥؛ الرسائل العشر: ص١٦١.

المعني بالخطاب، فيدور اللفظ مدار الظهور عنده لا عند غيره، وتترتب على هذا نتائج عديدة:

الأولى: أن تعارض العرف واللغة ليس له ضابطة واحدة؛ إذ له أكثر من صورة، وينبغي أن يلحظ فيها جهة التعارض لتعرف جهة الترجيح، وبذلك يظهر وجه التأمل في ذهاب البعض إلى ترجيح قول العرف مطلقاً، وذهب آخرون إلى ترجيح اللغة مطلقاً كها حكي (۱).

الثانية: أن النوبة عند التعارض لا تصل إلى التوقف فضلاً عن التساقط أو التخيير؛ لوجود المرجح الذي يوجب تقديم العرف أحياناً وتقديم اللغة أحياناً أخرى.

الثالثة: أن العرف العام هو المقدم في المعاني اللغوية، وهو القول المشهور على ما حكي (٢) ، وعرف الشرع في الخطابات الشرعية هو المقدم. أما على القول بثبوت الحقيقة الشرعية فلحصول وضع تعييني أو تعيني جديد، وأما على القول بثبوت الحقيقة المتشرعية فللظهور الذي نعلم بأنه مراد في الخطاب الشرعي، ولا يرجع إلى المعنى اللغوي إلا عند فقدان العرف أو الجهل به. نعم المدار على العرف الذي نزل عليه الخطاب كما مر في شرائط حجية العرف.

الرابعة: إذا اختلفت الأعراف في البلدان المختلفة من جهة الاختلاف في تحديد المصاديق كالاختلاف في المكيل والموزون ونوع العملة التي

<sup>(</sup>١) انظر الفوائد الحائرية: ص٧٠١، الفائدة (٤)؛ القواعد الشريفية: ص٩٩٥-٠٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر القواعد الشريفية: ص٩٩٦.

يتعامل عليها في التجارات والمعاوضات فقد ذهب المشهور على ما حكي إلى أن لكل بلد حكمه وعرفه (۱) وقيل يرجع إلى العرف الغالب في جميع أو أكثر البلدان إن كان، وإلا فيرجع إلى عرف البلد (۲) والحق هو الأول؛ لأن مدار حجية ظواهر الألفاظ على التبادر العرفي.

هذا كله إذا لم يثبت وجود معنى أو مصداق خاص للفظ في زمان الشرع، وإلاّ كان هو المتعين؛ لما عرفت من أن العرف في زمان الشرع هو المعنى بالخطابات الشرعية لا العرف في زمان الاستنباط.

وبهذا ينتهي البحث في كبرى حجية الدليل اللفظي، فنشكر الله سبحانه الذي من علينا بإكهاله ونحن في خير وعافية، وأسأله عز وجل أن يبعث ثواب ما بذلناه إلى مولاي الحجة عجل الله تعالى فرجه الشريف كوسام حب ومعرفة وتسليم وطاعة على قصور منا أو تقصير، وأن يرضيه عنا بحق آبائه الطاهرين.

والحمد لله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً، وصلى الله على سيدنا محمد وآله الطبين الطاهرين.

كربلاء المقدسة ٥ رجب المرجب ١٤٣١هـ المصادف ١٨/ ٦/ ٢٠١٠م فاضِل الصفَّار

<sup>(</sup>١) انظر جواهر الكلام: ج٢٢، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر بدائع البحوث: ج١، ص٣٤٣.

## فهرس الكتاب

# فهرس الجزء الأول

| ١١ | المقدمةالمقدمة                                   |
|----|--------------------------------------------------|
| ١١ | الكلمة الأولى: في أهمية البحث الأصولي وتأسيسه .  |
| ١٦ | الكلمة الثانية: نقد الأبحاث المتداولة            |
| ۲٦ | الكلمة الثالثة: في مزايا هذا البحث               |
| ٣٠ | الكلمة الرابعة: تأريخ البحث وخطته                |
| ٣٣ | أبواب البحث                                      |
| ٣٥ | الفصل التمهيدي: المبادئ العامة والمقدمات         |
| ٣٦ | المبحث الأول: في تعريف عنوان البحث والحاجة إليه. |
| ٣٧ | أو لاً: التعريف                                  |
| ٤١ | ثانياً: الحاجة إلى علم الأصول                    |
| ٤٧ | المبحث الثاني: في تعريف علم الأصول وضابطته       |
| ٥٧ | المبحث الثالث: في موضوع علم الأصول               |
| ٦٧ | القاعدة الفقهية والقاعدة الأصولية                |
| ٧٧ | المبحث الرابع: في ملاك وحدة علم الأصول وتميزه    |
| Λξ | مناقشة قاعدة الواحد                              |

| ٤٢٠المعتمد في الأصول                                  | ۲   |
|-------------------------------------------------------|-----|
| المبحث الخامس: في مناهج الأصوليين                     |     |
| منهجنا في البحث                                       |     |
| أقسام الحجة                                           |     |
| باب الأول: في الحجة اللفظية٥١                         | الب |
| البحث الأول: في كبرى الحجة اللفظية                    |     |
| تمهید:                                                |     |
| الفصل الأول: في معنى الظهور وحجيته ومبادئه العامة ٢١  |     |
| المبحث الأول: في معنى الظهور                          |     |
| المطلب الأول: في أهمية الظهور ومعناه وخصوصيته وأقسامه |     |
| ۲٥                                                    |     |
| الأمر الأول: في أهمية الظهور                          |     |
| الأمر الثاني: في معنى الظهور                          |     |
| الأمر الثالث: الظهور الشخصي والنوعي ٣٥                |     |
| الأمر الرابع: في الخصوصية الأصولية للظهور             |     |
| المطلب الثاني: في أقسام الدلالة الظهورية ومنشئها ٣٩   |     |
| الأمر الأول: في أقسام الدلالة الظهورية                |     |
| الأمر الثاني: في منشأ الدلالة الظهورية                |     |
| المطلب الثالث: في أصالة الظهور                        |     |

| الفهرست                                                         |
|-----------------------------------------------------------------|
| المطلب الرابع: في أقسام الظهور                                  |
| الأمر الأول: في الظهور العملي                                   |
| الأمر الثاني: في الظهور التقريري                                |
| المبحث الثاني: في حجية الظهور (معناها وأدلتها مراتبها وشرائطها) |
| 179                                                             |
| المطلب الأول: في معنى حجية الظهور وأقسامها١٧١                   |
| المطلب الثاني: في أدلة حجية الظهور                              |
| المطلب الثالث: في مراتب الظهور (النص والظاهر والمجمل)           |
| ١٨٨                                                             |
| المطلب الرابع: في شروط حجية الظهور ١٩٨                          |
| المبحث الثالث: في حدود حجية الظهور واختلاف الأقوال فيها         |
| 1 • 9                                                           |
| تمهيد: في ملامح البحث                                           |
| المطلب الأول: في حجية الظهور مطلقاً٢١٣                          |
| الأمر الأول: في استعراض القول وأدلته٢١٣                         |
| الأمر الثاني: في مناقشة القول بالإطلاق٢٢٣                       |
| الأمر الثالث: في حل الخلاف والجمع بين القولين                   |
| المطلب الثاني: تفصيل الميرزا القمي يُنِيِّ في حجية الظهور ٢٣٣   |
| المطلب الثالث: قول الأخباريين في حجبة الظهور و مناقشته ٢٤٩      |

| المعتمد في الأصول |                                           |
|-------------------|-------------------------------------------|
| ۲٥٤               | أولاً: مناقشة الصغرى                      |
| Y09               | مناقشة روايات تحريف القرآن                |
| ۲٦٠               | ثانياً: مناقشة الكبرى                     |
| الظهور٧٦٧         | حل النزاع الأخباري الأصولي في حجية        |
| ومناقشته ۲۸٤      | المطلب الرابع: في إنكار ثمرة ظواهر الكتاب |
| ۲۸٦               | مناقشة الإشكال الأول                      |
| ۲۸۹               | مناقشة الإشكال الثاني                     |
| ۲۹٤               | نتيجة البحث                               |
| (العرف وأقوال     | الفصل الثاني: في مناشئ الظهور وطرق تحصيله |
| 790               | اللغويين)                                 |
| ۲۹۷               | تمهيد: في منشأ الظهور                     |
| ِطه               | المبحث الأول: في حقيقة العرف وحدوده وشرو  |
| ناشئ ظهوره ٥ . ٣  | المطلب الأول: في حقيقة العرف وأقسامه ومن  |
| ٣٠٥               | الأمر الأول: في حقيقة العرف               |
| ۳•٩               | الأمر الثاني: في أقسام العرف              |
| ۳۱۳               | الأمر الثالث: مناشئ الظهور العرفي         |
| ٣١٤               | المنشأ الأول: التبادر                     |
| ٣١٦               | المنشأ الثاني: الانصر اف                  |

| الفهرست                                                      |
|--------------------------------------------------------------|
| المنشأ الثالث: فهم المناط                                    |
| المطلب الثاني: أثر العرف في الاستنباط (حدود حجية العرف)      |
| TTV                                                          |
| المهمة الأولى: تحديد موضوعات الأحكام٣٣٨                      |
| المسألة الأولى: مهمة العرف في تحديد المصداق                  |
| المسألة الثانية: في اختلاف الأعراف                           |
| المسألة الثالثة: في اعتبار الدقة العرفية                     |
| الجمع بين الأقوال                                            |
| المهمة الثانية: فهم الحكم الشرعي                             |
| المهمة الثالثة: تحديد طرق الإطاعة والمعصية                   |
| المهمة الرابعة: تطبيق المعاني على مصاديقها الخفية            |
| المهمة الخامسة: حل التعارض بالجمع الدلالي أو الترجيحي        |
| ٣٦٨                                                          |
| المطلب الثالث: في شروط حجية العرف                            |
| المبحث الثاني: في حجية قول اللغوي وشروطها والأقوال فيها. ٣٧٧ |
| المطلب الأول: في تحرير الموضوع وشروطه وآثاره                 |
| الأمر الأول: في تحرير محل النزاع                             |
| الأمر الثاني: شروط حجية قول اللغوي                           |
| الأمر الثالث: في آثار الحجية                                 |

| ٤١المعتمد في الأصول                       |
|-------------------------------------------|
| المطلب الثاني: الأقوال في حجية قول اللغوي |
| أو لاً: أدلة المثبتين                     |
| الدليل الأول: الإجماع العملي              |
| الدليل الثاني: حكم العقل                  |
| الدليل الثالث: النصوص الشرعية             |
| ثانياً: أدلة النافين                      |
| ثالثاً: الجمع بين القولين                 |
| المطلب الثالث: في تعارض العرف واللغة      |
| فهرس الكتاب ٤٢٥                           |
| فهرس الجزء الأولفهرس الجزء الأول          |
| فهرس الجزء الثانيفهرس الجزء الثاني        |
| فهرس الجزء الثالثفهرس الجزء الثالث        |
| فهرس الجزء الرابع                         |
| فهرس الجزء الخامسفهرس الجزء الخامس        |
| فهرس الجزء السادسفهرس الجزء السادس        |
| فهرس الجزء السابع                         |
| فهرس الجزء الثامنفهرس الجزء الثامن        |
| فهرس الجزء التاسع                         |

| £YV | هرستهرست          |
|-----|-------------------|
| ٤٧٥ | فهرس الجزء العاشر |

# فهرس الجزء الثاني

| ١١  | البحث الثاني: في صغرى الحجة اللفظية                 |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ١٣  | الفصل الأول: الدلالة الوضعية وقواعدها العامة        |
| ١٤  | التمهيد الأول: في أقسام الدلالة                     |
| ١٥  | التمهيد الثاني: في أثر الدلالة اللفظية في الاستنباط |
| ۱۷  | المبحث الأول: في حقيقة الدلالة الوضعية ومنشئها      |
| 19  | المطلب الأول: في حقيقة الوضع والواضع                |
| ٣٤  | الأقوال في الدلالة الوضعية                          |
| ٤٠  | المطلب الثاني: في الوضع الإلهي للألفاظ              |
| ٧٢  | المطلب الثالث: في أثر الوضع في عملية الاستنباط      |
| ۸٧  | المبحث الثاني: في أقسام الوضع وصوره                 |
| ۸٩  | المطلب الأول: في أركان الوضع ومعانيها               |
| ۹۳  | المطلب الثاني: في أقسام الوضع                       |
| ۹ ٤ | أولاً: الأقوال ثبوتاً                               |
| ١٠١ | الممكن من أقسام الوضع                               |
| 118 | ثانياً: الاقوال إثباتاً                             |
| ۱۱۷ | ثالثاً: الثمرة العملية للأقسام                      |
| 119 | المطلب الثالث: في وضع الحروف وهيئات الحمل           |

| ٤٣٠المعتمد في الأصول                                              |
|-------------------------------------------------------------------|
| الأمر الأول: في المعنى الحرفي وأثره                               |
| الأمر الثاني: وضع الهيئات والجمل وأثره                            |
| الأمر الثالث: ثمرة المعنى الحرفي والهيئات                         |
| المبحث الثالث: تقسيهات أخرى للوضع١٥٣                              |
| المطلب الأول: تقسيم الوضع من حيث اللفظ ٥٥١                        |
| المطلب الثاني: في الوضع التعييني والتعيّني                        |
| الفصل الثاني: في الدلالة الاستعمالية ومبادئها العامة١٦٣           |
| تمهيد: في معنى الإستعمال وأثره                                    |
| المبحث الأول: في حقيقة الاستعمال والدلالة الاستعمالية ١٦٥         |
| المطلب الأول: في حقيقة الاستعمال                                  |
| المطلب الثاني: في الدلالة الاستعمالية (تبعية الدلالة للإرادة) ١٧٢ |
| المبحث الثاني: في دواعي الاستعمال (الإخبار والإنشاء)              |
| المبحث الثالث في أقسام الاستعمال وأثره الدلالي١٩١                 |
| تمهيد: في أنحاء الاستعمال                                         |
| المطلب الأول: في استعمال اللفظ في المعنى (الحقيقة والمجاز)١٩٦     |
| الأمر الأول: الحقيقة والمجاز في الاستعمالات الشرعية١٩٦            |
| الأمر الثاني: الأصل في الاستعمالات الشرعية                        |
| الأمر الثالث: في علائم الحقيقية والمجاز                           |
| الأولى: التبادر                                                   |

| ٤٣١                     | الفهرست                               |
|-------------------------|---------------------------------------|
| ۲۱٤                     | تنبيهات التبادر                       |
| ۲۲•                     | الثانية: صحة الحمل                    |
| ۲۲۳                     | تنبيهات صحة الحمل                     |
| <b>የ</b> ٣٦             | الثالثة: الاطراد                      |
| ۲٤٧                     | الرابعة: نص أهل اللغة                 |
| ۲۰۰                     | الفرق بين العلامات                    |
| في الاستنباط١٥١         | الأمر الرابع: أثر الحقيقة والمجاز     |
| والمجاز                 | الأمر الخامس: في فروع الحقيقة و       |
| المجازي                 | الفرع الأول: صور الاستعمال            |
| ي الاستعمال المجازي ٢٦٩ | الفرع الثاني: في تعيين الحاكم فِ      |
| ۲٧٠                     | الأقوال بالطبعا                       |
| ۲۷۳                     | الأقوال بالوضع                        |
| ۲۷٦                     | القول الفصل                           |
| ىتعمال ومرجحاته٢٨١      | الفرع الثالث: في تعارض الاس           |
| في ألفاظها              | المطلب الثاني: في استعمال الألفاظ إ   |
| حث                      | الأمر الأول: في بيان موضوع الب        |
| 797                     | الأمر الثاني: في ثمرة البحث           |
| اللفظ في اللفظ٢٩٨       | الأمر الثالث: في موارد استعمال ا      |
| الشبة كة واستعالها ۳۰۷  | الفصا الثالث: في دلالة الألفاظ والعان |

| المعتمد في الأصول                                         |
|-----------------------------------------------------------|
|                                                           |
| تمهيد: أقسام المشترك                                      |
| المبحث الأول: في المشترك اللفظي                           |
| المطلب الأول: حقيقة المشترك وأقسامه وإمكانه               |
| الأمر الأول: في حقيقة المشترك                             |
| الأمر الثاني: في إمكان المشترك اللفظي ووقوعه٣١٧           |
| الأمر الثالث: في مناشئ الاشتراك اللفظي                    |
| الأمر الرابع: حقيقتان                                     |
| الحقيقة الأولى: في فرق المشترك عن المجاز                  |
| الحقيقة الثانية: رجوع المشترك اللفظي إلى المعنوي والحقيقة |
| والمجاز                                                   |
| المطلب الثاني: الاشتراك اللفظي في الكتاب والسنّة          |
| المطلب الثالث: في معالجة الاشتراك في الفتوى والعمل ٥٥٦    |
| المبحث الثاني: في استعمال اللفظ في أكثر من معنى٧٥٧        |
| المطلب الأول: في تعيين عنوان البحث ومحل النزاع ٥٥٣        |
| الأمر الأول: في تعيين عنوان البحث ٥٥٣                     |
| الأمر الثاني: في صور الاستعمال وبيان محل النزاع ٣٦٩       |
| المطلب الثاني: في أقوال الأعلام في المسألة وأدلتهم        |
| مناقشة القول بالامتناع                                    |
| في مناقشة التفصيل                                         |

| ٤٣٣        | لفهرستلفهرست                               |
|------------|--------------------------------------------|
| ٣٩٨        | الوقوع دليل الإمكان                        |
| ٣٩٨        | شواهد اللغة                                |
| ٤٠٣        | شواهد الشرع                                |
| ٤٠٣        | أولاً: شواهد القرآن العامة                 |
| م۱۱        | ثانياً: شواهد القرآن في آيات الأحكا        |
| ٤١٥        | ثالثاً: شواهد الروايات                     |
| ٤٢٩        | مناقشة أقوال الأعلام في المنع              |
| اشتراك ١٤٤ | المطلب الثالث: في ثمرة الأقوال ومعالجة الا |
| ٤٤٠        | الأمر الأول: في ثمرة الأقوال               |
| ية         | الأمر الثاني: في موارد ظهور الثمرة الفقهي  |
| ٤٤٣        | أولاً: العبادات                            |
| ٤٥٢        | ثانياً: المعاملات                          |
| (فتاء۸٥٤   | الأمر الثالث: في معالجة الاشتراك لدي الا   |
| ٤٦٣        | الفهرست                                    |

## فهرس الجزء الثالث

| ١١        | الفصل الرابع: في وضع الألفاظ والحقائق الشرعية    |
|-----------|--------------------------------------------------|
|           | عهيد: عهيد:                                      |
| ١٥        | المبحث الأول: في وضع المشتق وآثاره الشرعية       |
| ١٧        | تمهيد: في تأريخ البحث                            |
| ۱۹        | المطلب الأول: في حقيقة المشتق الأصولي ودلالة     |
| ١٩        | الأمر الأول: في حقيقة المشتق                     |
| ۲۳        | الأمر الثاني: في حدود المشتق الأصولي             |
| ئبروياً٢٦ | الأمر الثالث: في موضوع البحث صغروياً وك          |
| رعية؟     | الأمر الرابع: هل المشتق حقيقة شرعية أم متش       |
| ٤٥        | المطلب الثاني: في بيان محل النزاع والأقوال فيه . |
|           | الأمر الأول: في بيان محل النزاع                  |
| ٤٩        | الأمر الثاني: الأقوال في المشتق                  |
| ٤٩        | أولاً: أدلة القول بالأخص                         |
|           | الأدلة العقلية                                   |
| ٥٦        | ثانياً: أدلة القول بالأعم                        |
| ٦٠        | مناقشة القول بالأعم                              |
| ٧٣        | الأمر الثالث: أقسام المشتق                       |

| المعتمد في الأصول                                       |
|---------------------------------------------------------|
|                                                         |
| الجمع بين القولين                                       |
| الأمر الرابع: في إطلاق المشتق بلحاظ المستقبل            |
| شواهد صحة الإطلاق                                       |
| الأمر الخامس: ثمرة الأقوال والضابطة العرفية             |
| لماذا يرجع إلى العرف؟                                   |
| المطلب الثالث: في تأسيس الأصل على القولين١٠٧            |
| الأمر الأول: الأصل العقلائي في المسألة                  |
| الأمر الثاني: الأصل العملي في المسألة الأصولية١٠٨       |
| الأمر الثالث: الأصل العملي في المسألة الفقهية١١٠        |
| أولاً: الأصل الموضوعي                                   |
| ثانياً: الأصل الحكمي                                    |
| المطلب الرابع: في ثمرة المشتق الأصولي ومعالجة النزاع١٢١ |
| الأمر الأول: في موارد الثمرة واختلاف الأقوال            |
| أولاً: شواهد القول بالثمرة                              |
| ثانياً: أدلة القول بعدم الثمرة                          |
| الأمر الثاني: اختلاف المشتقات في الوصف والضابطة ١٣٣     |
| الأمر الثالث: في أنحاء المشتق وحل النزاع١٣٧             |
| المبحث الثاني: في الحقائق الشرعية وآثارها١٤٣            |

| هرست                                                      | الفه |
|-----------------------------------------------------------|------|
| تمهيد:ت                                                   |      |
| المطلب الأول: في مفهوم الحقيقة الشرعية وحدودها١٤٦         |      |
| الأمر الأول: في معنى الحقيقة الشرعية                      |      |
| أقسام الحقائق                                             |      |
| الأمر الثاني: في إمكان جعل الحقيقة الشرعية                |      |
| الأمر الثالث: في حدود الحقيقة الشرعية                     |      |
| الأمر الرابع: في حقيقة الشارع ومراتبه                     |      |
| الأئمة لم إليَّاكِرُ مشرَّعون                             |      |
| مناقشة القول بالنفي٠٠٠                                    |      |
| المطلب الثاني: في تعيين محل النزاع وسعته وكيفيته          |      |
| الأمر الأول: في تعيين محل البحث                           |      |
| الأمر الثاني: شمول الحقيقة الشرعية للأحاديث الشريفة . ١٧٦ |      |
| الأمر الثالث: في شمول البحث للحقيقة المتشرعية١٧٨          |      |
| الأمر الرابع: في كيفية وضع الحقيقة الشرعية                |      |
| المطلب الثالث: في الثمرة العملية ومواردها                 |      |
| المثبتون وأدلتهم                                          |      |
| المنكرون وأدلتهم                                          |      |
| في عمو منة النزاع                                         |      |

| (٤٣المعتمد في الأصول                                         | ٨ |
|--------------------------------------------------------------|---|
| في حدود حجية العرف                                           |   |
| موارد ظهور الثمرة                                            |   |
| المطلب الرابع: الأقوال في الحقيقة الشرعية وتعيين الأصل . ٢٢٥ |   |
| الأمر الأول: الأقوال في المسألة                              |   |
| أدلة ثبوت الحقيقة الشرعية                                    |   |
| الأمر الثاني: في أصالة الحقيقة الشرعية                       |   |
| المبحث الثالث: في وضع اللفظ واستعماله في المعنى الصحيح أو    |   |
| الأعمالأعم                                                   |   |
| المطلب الأول: في عنوان البحث وموضوعه والحاجة إليه ٢٤٣        |   |
| الأمر الأول: في تحرير العنوان والنزاع                        |   |
| الأمر الثاني: في تنقيح موضوع البحث                           |   |
| الأمر الثالث: في الحاجة إلى البحث                            |   |
| المطلب الثاني: الوضع والاستعمال في ألفاظ العبادات ٢٥٢        |   |
| الأمر الأول: في معنى الصحة والفساد                           |   |
| تعريف آخر للصحة                                              |   |
| الأمر الثاني: في معالجة النزاع في الصحة                      |   |
| توجيه الأقوال وتوحيدها                                       |   |
| حقيقة الأثر ومرتبه                                           |   |

| الفهرست                                                 |
|---------------------------------------------------------|
| الأمر الثالث: في الجامع الذي وضع له اللفظ أو استعمل فيه |
| YYY                                                     |
| أو لاً: وجوب تعيين الجامع                               |
| ثانياً: التعريف بالجامع                                 |
| الأمر الرابع: في تصوير الجامع على الصحيح                |
| الأول: منشأ الأثر                                       |
| الثاني: ما يشار إليه بخواصه وآثاره                      |
| الثالث: الجامع المبهم                                   |
| مناقشة الجامع الثالث                                    |
| الرابع: تعذر تصوير الجامع                               |
| الخامس: الكلي في المعين                                 |
| السادس: الجامع الاعتباري                                |
| نتائج البحث                                             |
| الأمر الخامس: في تصوير الجامع على الأعم                 |
| الفرع الأول: في إمكان الجامع                            |
| الفرع الثاني: في تصوير الجامع                           |
| الأول: الأركان                                          |
| الثاني: ما تدور عليه التسمية                            |

| المعتمد في الأصول   |                                          |
|---------------------|------------------------------------------|
| ٣٤١                 | الثالث: الجامع للفاقد والواجد .          |
| ٣٤٣                 | مناقشة صور الجامع                        |
| ٣٤٦                 | مناقشة السيد الخوئي يَبْيِّيُّ           |
| ٣٥٣                 | الأمر السادس: في بيان ثمرة النزاع        |
| ٣٥٦                 | ثمرات أخرى                               |
| ٣٥٩                 | مناقشة الثهار                            |
| ٣٦٥                 | مناقشة الصحيحتين                         |
| ٣٦٦                 | جواب المناقشة                            |
| ۳٦٧                 | جواب الإشكال على الأعمي                  |
| ٣٧٠                 | مناقشة الثمرة الثانية                    |
| ٣٧٥                 | مناقشة الثمرة الثالثة                    |
| ٣٧٨                 | إشكال عام                                |
| نها                 | الأمر السابع: في أدلة القولين ومناقشة    |
| ٣٧٩                 | أولاً: أدلة القول بالصحيح                |
| ٣٩٦                 | ثانياً: أدلة القول بالأعم                |
| لفاظ المعاملات ١٨ ٤ | المطلب الثالث: الوضع والاستعمال في أ     |
| ٤١٨                 | الأمر الأول: في بيان النزاع وحدوده .     |
| رت                  | الأمر الثاني: في حقيقة الأثر في المعاملا |

| ٤٤١               |                                             | الفهرست |
|-------------------|---------------------------------------------|---------|
| حيح العرفي ٤٢١    | الأمر الثالث: في الصحيح الشرعي والصه        |         |
| ، والمسببات ٢٦٤   | الأمر الرابع: في جريان النزاع في الأسباب    |         |
| تها               | الأمر الخامس: الأقوال في المسألة ومناقشة    |         |
| ٤٤٢               | أدلة الوضع للصحيح                           |         |
| ٤٤٦               | مناقشة أدلة الصحيح                          |         |
| ٤٤٨               | القول بالتفصيل                              |         |
| ٤٥١               | تفصيل آخر                                   |         |
| والشرائط والظروف  | لطلب الرابع: الصحيح والأعم في الأجزاء       | ll .    |
| ٤٥٨               |                                             |         |
| جزاء والشرائط ٤٥٨ | المسألة الأولى: في مناقشة التفصيل بين الأ-  |         |
| مور به٧٤          | المسألة الثانية: في أخذ الشيء مظروفاً للمأه |         |
| ٤٧٢               | في الثمرة على الظرفية                       |         |
| لة٥٧٤             | لطلب الخامس: في تأسيس الأصل في المسأل       | LI.     |
| ٤٧٩               | ت                                           | الفه سن |

# فهرس الجزء الرابع

| الفصل الخامس: في الأمر الشرعي ودلالاته١١                    |
|-------------------------------------------------------------|
| تمهيد:                                                      |
| المبحث الأول: في مبادئ الأمر ودلالته الوضعية والاستعمالية٥١ |
| المطلب الأول: في الحاجة إلى بحث الأمر ومعناه                |
| الأمر الأول: في الحاجة إلى البحث                            |
| الأمر الثاني: في أصولية البحث                               |
| الأمر الثالث: في معنى الأمر لغة وعرفاً                      |
| الأمر الرابع: في معنى الأمر اصطلاحاً٣٦                      |
| المطلب الثاني: في شروط الأمر وحده ٤١                        |
| أدلة اشتراط العلو٤٤                                         |
| أدلة اشتراط الاستعلاء                                       |
| الجمع بين الأقوال                                           |
| الأول: الأمر الإرشادي٢٥                                     |
| هل الأصل في الأمر المولوية؟                                 |
| الثاني: الأمر الندبي٥٥                                      |
| المطلب الثالث: في دلالة مادة الأمر                          |
| الأول: الفهم العرفي                                         |

| ٤٤٤المعتمد في الأصول                                         |
|--------------------------------------------------------------|
| الثاني: الارتكاز العقلائي                                    |
| الثالث: استقراء الأدلة                                       |
| منشأ الدلالة على الوجوب                                      |
| ثمرة الأقوال                                                 |
| المبحث الثاني: في صيغة الأمر ودلالتها الوضعية والاستعمالية٥٧ |
| المطلب الأول: في معنى صيغة الأمر ودلالتها وحدّها٧٨           |
| الأمر الأول: في معنى صيغة الأمر                              |
| الأمر الثاني: في دلالة صيغة الأمر                            |
| في حقيقة الوجوب                                              |
| الأمر الثالث: في عمومية صيغة الأمر                           |
| المطلب الثاني: في دلالة الجملة الأمرية والصيغ الأخرى ١١٠     |
| الأمر الأول: في دلالة الجملة الخبرية                         |
| أدلة الوجوب                                                  |
| الأمر الثاني: قوة دلالة الجملة الخبرية                       |
| الأمر الثالث: في دلالة الصيغة المعطوفة                       |
| الأمر الرابع: في دلالة الصيغ الأخرى                          |
| الأمر الخامس: في دلالة صيغة النهي                            |
| المطلب الثالث: في دلالة الأمر بالقرينة السياقية والحالية ١٢٧ |

| الفهرستالفهرست                                        |
|-------------------------------------------------------|
| الأمر الأول: في دلالة الأمر بعد الحظر أو توهمه١٢٧     |
| الأمر الثاني: في نتائج البحث                          |
| الأمر الثالث: في دلالة الأمر إذا تعقبه النهي          |
| المبحث الثالث: دلالة الأمر في مقام الامتثال١٥١        |
| تمهید:                                                |
| المطلب الأول: في دلالة الأمر على الفور أو التراخي ١٥٤ |
| الأمر الأول: في تحرير النزاع وثمرته                   |
| الأمر الثاني: في منشأ الدلالة                         |
| الأمر الثالث: في اختلاف الأقوال وأدلتها ٥٩١           |
| في معنى الفور١٦١                                      |
| أدلة الفور                                            |
| في حكم ترك الفور                                      |
| أدلة التراخي                                          |
| أدلة النفي                                            |
| الأمر الرابع: في الجمع بين الأقوال                    |
| الأمر الخامس: تعيين الأصل في المسألة                  |
| المطلب الثاني: في دلالة الأمر على المرة والتكرار      |
| الأم الأمل الأقوال في السألة                          |

| ٤٤٦المعتمد في الأصول                                            |
|-----------------------------------------------------------------|
| الأمر الثاني: في معنى المرة والتكرار                            |
| الأمر الثالث: في دلالة النهي الطلبي على المرة أو التكرار . ١٩٥  |
| الأمر الرابع: في صحة الامتثال بعد الامتثال                      |
| مناقشة أدلة الجواز                                              |
| مناقشة التفاصيل                                                 |
| الأمر الخامس: تعيين الأصل في المسألة                            |
| المطلب الثالث: في دلالة الأمر على التعبد أو التوصل٣١٣           |
| الأمر الأول: في رتبة البحث وتصنيفه                              |
| الأمر الثاني: في معنى التعبدي والتوصلي وتثليث الأقسام ٢١٧       |
| أولاً: في معنى التوصلي والتعبدي                                 |
| ثانياً: تثليث الأقسام                                           |
| الأمر الثالث: في معنى قصد القربة                                |
| الأمر الرابع: هل قصد القربة عقلي أم شرعي؟                       |
| الأمر الخامس: ظاهر الأمر يقتضي التعبدية أم التوصلية؟ ٢٤٥        |
| أدلة التعبدية                                                   |
| مناقشة أدلة التعبدية                                            |
| الأمر السادس: تعيين الأصل العملي في المسألة                     |
| المطلب الرابع: في دلالة الأمر على لزوم المباشرة في الامتثال ٢٨٧ |

| الفهر سب |
|----------|
|----------|

| الأمر الأول: في بيان موضوع البحث ورتبته٢٨٧                  |
|-------------------------------------------------------------|
| المقدمة الأولى: في أقسام الواجبات                           |
| المقدمة الثانية: في معنى النيابة                            |
| الأمر الثاني: في تحرير موضوع البحث والأقوال فيه ٢٩٠         |
| الأمر الثالث: في تعيين الأصل العملي                         |
| المطلب الخامس: في دلالة الأمر على لزوم الاختيار وعدمه . ٢٩٩ |
| الأمر الأول: في بيان موضوع البحث                            |
| الأمر الثاني: في تعيين الاصل اللفظي في المسألة              |
| الأمر الثالث: في تعيين الأصل العملي                         |
| المطلب السادس: دلالة الأمر على الامتثال بالفرد المحرّم ٣١٢  |
| الأمر الأول: في بيان موضوع البحث٣١٢                         |
| الأمر الثاني: في مقتضى الأصل اللفظي                         |
| الأمر الثالث: في مقتضى الأصل العملي٣١٨                      |
| المطلب السابع: في دلالة الأمر على العينية والكفائية ٣٢٠     |
| الأمر الأول: في تعريف المصطلح                               |
| الأمر الثاني: تعيين محل البحث وما يقتضيه الأصل فيه ٣٢٢      |
| الأمر الثالث: في حقيقة الواجب الكفائي                       |
| الأمر الرابع: الأقوال في المسألة                            |
|                                                             |

| ٤٤٨المعتمد في الأصول                                    |
|---------------------------------------------------------|
| الأمر الخامس: في سبب سقوط الوجوب الكفائي عن الباقين.    |
| ٣٣٤                                                     |
| الأمر السادس: في فروع وأحكام الواجب العيني والكفائي     |
| Ψξ1                                                     |
| الفرع الأول: في زمان السقوط عن الباقين                  |
| الفرع الثاني: في طرق إحراز التصدي المسقط للوجوب ٣٤٢     |
| الفرع الثالث: في حكم الإتيان بالمأمور به بعد السقوط ٣٤٧ |
| الفرع الرابع: في حكم الامتثالات المتقارنة٣٤٨            |
| الفرع الخامس: في المفاضلة بين الواجب الكفائي والعيني    |
| ٣٥٣                                                     |
| الفرع السادس: في الثواب والعقاب في الواجب الكفائي       |
| ٣٥٦                                                     |
| الفهرستالفهرست                                          |

#### فهرس الجزء الخامس

| المبحث الرابع: في دلالة الأمر بعد الامتثال (الإجزاء)١١ |
|--------------------------------------------------------|
| تمهيد:                                                 |
| المطلب الأول: في أهمية البحث وحقيقته وعنوانه١٤         |
| الأمر الأول: في أهمية البحث                            |
| الأمر الثاني: في معنى الإجزاء لغة واصطلاحاً١٥          |
| الأمر الثالث: في عنوان المسألة وبيان الدلالة فيها١٩    |
| الأمر الرابع: في معنى الإتيان بالمأمور به على وجهه     |
| المطلب الثاني: في تنقيح موضوع البحث وتحرير النزاع٣٥    |
| الأمر الأول: في تنقيح الموضوع٣٥                        |
| الإجزاء والمرة والتكرار٣٥                              |
| الأول: في الصغرى والكبرى                               |
| الثاني: في الكم والكيف في الامتثال٣٧                   |
| الثالث: في سعة ثبوت التكليف وسقوطه٣٧                   |
| الإجزاء وتبعية القضاء للأداء                           |
| الأمر الثاني: في تحرير محل النزاع                      |
| المذهب الأول: للمتقدمين                                |
| المذهب الثاني: للمتأخرين والمعاصرين٥١                  |

| ه٤المعتمد في الأصول                                          | ٠ |
|--------------------------------------------------------------|---|
| الأمر الثالث: في بيان حقيقة النزاع                           |   |
| المطلب الثالث: الأقوال في مسائل الإجزاء ومناقشتها            |   |
| المسألة الأولى: في إجزاء المأمور به عن أمر نفسه٢             |   |
| أدلة عدم الإجزاء                                             |   |
| المسألة الثانية: في إجزاء المأمور به الاضطراري عن الواقعي ١٥ |   |
| الفرع الأول: فيما تقتضيه القواعد الأولية في الإجزاء٩/        |   |
| القول الأول: الإجزاء                                         |   |
| الدليل الأول: الإطلاق اللفظي                                 |   |
| الدليل الثاني: الإطلاق المقامي                               |   |
| الدليل الثالث: العقل                                         |   |
| القول الثاني: عدم الإجزاء                                    |   |
| الدليل الأول: الأصل اللفظي                                   |   |
| الدليل الثاني: العقل من جهة المقتضي وانعدام المانع ١٤        |   |
| الدليل الثالث: استقراء الأدلة                                |   |
| في حكم البدار إلى العمل                                      |   |
| الفرع الثاني: فيها تقتضيه القواعد الثانوية والأصول العملي    |   |
| ١٠٦                                                          |   |
| الفرع الثالث: في إجزاء الحكم الواقعي عن الاضطراري            |   |
| 1 <b>1</b> A                                                 |   |

| ٤٥١ | رست. | الفهر |
|-----|------|-------|
|-----|------|-------|

| ٤٥٢المعتمد في الأصول                                    |
|---------------------------------------------------------|
| الأمر الثالث: في الجمع بين الأقوال٢٣٤                   |
| الأمر الرابع: في الثمرة العملية للبحث                   |
| الأمر الخامس: في الأقوال في المسألة ومناقشتها٢٤٣        |
| القول المختار                                           |
| المطلب الثاني: في الواجب التخييري حقيقته وأحكامه ٢٥٠    |
| الأمر الأول: في معنى الواجب التخييري وموارده            |
| الأمر الثاني: في تنقيح موضوع الواجب التخييري٢٥٣         |
| الأمر الثالث: في تصوير الواجب التخييري والأقوال فيه ٢٥٦ |
| الأمر الرابع: في أقسام التخيير وآثاره                   |
| الأمر الخامس: في ضوابط فهم التخيير في الواجب            |
| الأمر السادس: في نتائج البحث وأحكامه                    |
| النتيجة الأولى: في امتثال الواجب التخييري               |
| النتيجة الثانية: في صحة الإتيان بجميع أطراف الواجب      |
| دفعة                                                    |
| النتيجة الثالثة: في ارتفاع التخيير بعد الشروع في العمل  |
| و عدمه                                                  |
| النتيجة الرابعة: في انقلاب التخيير إلى التعيين ١٠٣      |
| النتيجة الخامسة: في معالجة الشك في الواجب التخييري      |

| ٤٥٣ | <br>رست     |
|-----|-------------|
| ۳۱٥ | <br>الفهرست |

#### فهرس الجزء السادس

| المطلب الثالث: في الواجب المؤقت١١                       |
|---------------------------------------------------------|
| الأمر الأول: في تعريف الواجب المؤقت١١                   |
| الأمر الثاني: في أنحاء أخذ الوقت في الواجب              |
| الأمر الثالث: في الواجب الموستّع والمضيّق               |
| الأمر الرابع: في إمكان الواجب الموسّع والمضيّق١٦        |
| الأمر الخامس: في قضاء الواجب المؤقت بعد الوقت٢          |
| الفرع الأول: في بيان أصل المسألة٢١                      |
| الفرع الثاني: في تصوير المسألة ثبوتاً                   |
| الفرع الثالث: فيها تقتضيه الأدلة إثباتاً                |
| المسألة الثانية: فيها يقتضيه الأصل العملي               |
| الفرع الرابع: في التمسك بقاعدة الميسور لوجوب القضاء     |
| ٦٩                                                      |
| الأمر السادس: في نتائج البحث٧٣                          |
| المطلب الرابع: في الواجب غير المؤقت (المطلق والمشروط)٨٧ |
| الأمر الأول: في تقسيم الواجب إلى المطلق والمشروط٨٧      |
| الأمر الثاني: ثمرة تقسيم الواجب إلى المطلق والمشروط٩٣   |
| الأمر الثالث: في الفرق بين قيد الوجوب وقيد الواجب٩٥     |

| المعتمد في الأصول                                                |
|------------------------------------------------------------------|
|                                                                  |
| الأمر الرابع: في اختلاف الأصوليين والفقهاء في قيد المادة والهيئة |
| 97                                                               |
| قول الأصفهاني تَنْتُنَيُّ بالامتناع                              |
| الأمر الخامس: في وجوب تعلم الأحكام قبل زمان العمل١٩٦             |
| الجمع بين القولين                                                |
| الفرع الأول: في وجوب التعلم على البالغين                         |
| الفرع الثاني: في حكم التعلم على غير البالغين                     |
| تحرير محل النزاع                                                 |
| الأمر السادس: فيما يقتضيه الأصل عند إطلاق الواجب. ٢٤٦            |
| الأمر السابع: نتائج البحث                                        |
| المطلب الخامس: في الواجب النفسي والغيري٢٦٢                       |
| الأمر الأول: في منشأ التقسيم                                     |
| الأمر الثاني: في تعريف الواجب النفسي والغيري ٢٦٣                 |
| الأمر الثالث: في بيان محل النزاع                                 |
| الأمر الرابع: ما يقتضيه الأصل اللفظي ٢٧٥                         |
| الأمر الخامس: ما يقتضيه الأصل العملي                             |
| الأمر السادس: في نتائج البحث                                     |
| المطلب السادس: الأمر المباشر وغير المباشر (التوسيط في الأمر)     |
| <b>*</b>                                                         |

| الفهرستالامارات                   |
|-----------------------------------|
| الأمر الأول: في تحرير موضوع البحث |
| الأمر الثاني: في ثمرة البحث       |
| الأمر الثالث: الأقوال في المسألة  |
| الأمر الرابع: في تحرير محل النزاع |
| الأمر الخامس: في نتائج البحث      |
| الفهرست                           |

## فهرس الجزء السابع

| لفصل السادس: النهي ودلالاته العرفية والشرعية١١                      |
|---------------------------------------------------------------------|
| المبحث الأول: في معنى النهي وكيفية تعلقه ودلالته                    |
| المطلب الأول: في معنى النهي وشروط امتثاله١٤                         |
| الأمر الأول: في معنى النهي                                          |
| الأمر الثاني: في صيغة النهي ودلالتها                                |
| الأمر الثالث: في شروط امتثال النهي                                  |
| المطلب الثاني: دلالة النهي في مقام الامتثال٢٤                       |
| الأمر الأول: في دلالة النهي على الفورية والدوام٢                    |
| الأمر الثاني: في كيفية امتثال النهيي وسقوطه٢٧                       |
| الأمر الثالث: في حكم النهي بعد العصيان                              |
| المطلب الثالث: في كيفية تعلق النهي بالعبادات والمعاملات ٢٦          |
| المبحث الثاني: في دلالة النهي المتعلق بالعبادة والمعاملة على الفساد |
| وعدمه٥١                                                             |
| <i>عهید</i> :عهید:                                                  |
| المطلب الأول: في شرح مفردات العنوان                                 |
| المطلب الثاني: في حقيقة النزاع وصوره                                |
| الأمر الأول: في حقيقة النزاع في الصحة والفساد                       |

| ٤٦٠المعتمد في الأصول                                            |
|-----------------------------------------------------------------|
| الأمر الثاني: صور تعلق النهي بالعبادة والمعاملة                 |
| الأمر الثالث: في حكم الصحة والفساد على مسلك المشهور ١١٤         |
| المطلب الثالث: في تعيين الأصل اللفظي والعملي في المسألة. ١٢٧    |
| المسألة الأولى: تعيين الأصل في المسألة الأصولية١٢٨              |
| المسألة الثانية: تعيين الأصل في المسألة الفرعية                 |
| الثاني: في تعيين الأصل العملي                                   |
| المطلب الرابع: في الأقوال وإشكالاتها ونتائجها١٤٧                |
| الأمر الأول: في ملامح البحث ومقدماته١٤٧                         |
| الأمر الثاني: القول بالفساد وأدلته                              |
| الأمر الثالث: التفصيل بين العبادة والمعاملة ١٥٤                 |
| الأمر الرابع: القول الفصل في تعلق النهي بالمعاملة ٦٣            |
| الاستدلال على الفساد بالأخبار                                   |
| نتائج المناقشات                                                 |
| الأمر الخامس: في اقتضاء النهي للصحة ومناقشته ١٩٤                |
| حل النزاع بالجمع بين الأقوال                                    |
| الأمر السادس: في نتائج البحث                                    |
| المبحث الثالث: في جواز اجتماع الأمر والنهي في المورد الواحد ٢١٥ |
| غ ميد:                                                          |

| فهرستفهرست | الفه |
|------------|------|
|------------|------|

| المطلب الأول: في تحرير موضوع البحث وثمرته ومفرداته . ٢١٩   |
|------------------------------------------------------------|
| الأمر الأول: في أهمية البحث وثمرته                         |
| الأمر الثاني: في تحرير موضوع البحث                         |
| الأمر الثالث: في شرح مفردات العنوان ٢٢٥                    |
| أو لاً: الجواز                                             |
| ثانياً: الاجتماع                                           |
| ثالثاً: الأمر والنهي                                       |
| رابعاً: الواحد                                             |
| خامساً: حقيقة الامتناع                                     |
| المطلب الثاني: في حقيقة البحث وعلاقته بعلم الأصول ٢٤٨      |
| الأمر الأول: بين جواز الاجتماع واقتضاء النهي للفساد ٢٤٨    |
| القول الفصل في المسألة                                     |
| الأمر الثاني: في المزايا الفارقة بين البحثين وحل النزاع٧٥٧ |
| الأمر الثالث: هل جواز الاجتماع من مباحث الأصول؟ . ٢٦٤      |
| هل البحث أصولي لفظي أم عقلي؟                               |
| القول الفصل ومعالجة النزاع                                 |
| المطلب الثالث: في شروط تحقق الاجتماع                       |
| الشرط الأول: أن يفقد المكلف المندوحة٧٧٧                    |

| ٤٦٢المعتمد في الأصول                                    |
|---------------------------------------------------------|
| الشرط الثاني: أن تتعلق الأحكام بالطبائع لا بالأفراد ٢٨٢ |
| القول بالتفصيل                                          |
| الشرط الثالث: وجود ملاك الوجوب والحرمة في المجمع ٢٨٨    |
| المطلب الرابع: الأقوال في المسألة ومناقشتها ٢٩٤         |
| المطلب الخامس: النتيجة الفقهية للقول بالامتناع ٣٣٣      |
| المقام الأول: في تحرير موضع الثمرة                      |
| المقام الثاني: في مقتضى الأصل الأماري                   |
| المقام الثالث: مقتضى الأصل العملي                       |
| الفهرست                                                 |

#### فهرس الجزء الثامن

| الفصل السابع: العام والخاص ودلالتهما العرفية والشرعية١١   |
|-----------------------------------------------------------|
| تمهيد: أهمية البحث                                        |
| المبحث الأول: في مفهوم العام وأقسامه ودلالته              |
| المطلب الأول: مفهوم العام وخصوصياته وأقسامه١٧             |
| الأمر الأول: في معنى العام                                |
| الأمر الثاني: خصوصيات العام                               |
| الأمر الثالث: أقسام العام                                 |
| المطلب الثاني: أدوات العموم ودلالتها العرفية والعقلية٥٣   |
| المطلب الثالث: في ظهور العام وشروط العمل به               |
| الأمر الأول: في ظهور العام                                |
| الأمر الثاني: في حقيقة دلالة العام                        |
| الأمر الثالث: شروط العمل بالعام                           |
| المطلب الرابع: في حجية العام بعد التخصيص                  |
| المبحث الثاني: في مفهوم الخاص والتخصيص وشروطهما وأحكامهما |
| v9                                                        |
| المطلب الأول: في الخاص والتخصيص وأصنافه٨١                 |
| الأمر الأول: في مفهوم الخاص                               |

| ٤٦٤المعتمد في الأصول                              |  |
|---------------------------------------------------|--|
| الأمر الثاني: في تخصيص العام                      |  |
| الأمر الثالث: أصناف التخصيص                       |  |
| أولاً: أصناف التخصيص المتصل                       |  |
| ثانياً: أصناف التخصيص المنفصل                     |  |
| المطلب الثاني: في شروط التخصيص                    |  |
| المطلب الثالث: في وجوب الفحص عن المخصص وفروعه ١٠٩ |  |
| الأمر الأول: في وجوب الفحص عن المخصص              |  |
| الأمر الثاني: في مقدار الفحص                      |  |
| الأمر الثالث: في طرق الفحص                        |  |
| الطريق الأول: الاستقراء                           |  |
| الطريق الثاني: الاستقراء التحليلي                 |  |
| الإشكال على طرق الفحص                             |  |
| الأمر الرابع: في أحكام الفحص                      |  |
| الفرع الأول: وجوب الفحص في العام الشرعي لا العرفي |  |
| ١٥٨                                               |  |
| الفرع الثاني: الفحص المحصّل والمنقول١٦٢           |  |
| الفرع الثالث: فائدة الفحص                         |  |
| الفرع الرابع: في الفحص عن المقتضي والمانع         |  |

| ۷ = | • | _    | • 11  |
|-----|---|------|-------|
| ζl  | ? | ، ست | الفهر |

| الفرع الخامس: حكم العمل لدى التقصير في الفحص ١٦٨                              |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| الفرع الحامس. حجم العمل لذي التفطير في الفحص                                  |
| الفرع السادس: التفصيل في الفحص                                                |
| المطلب الرابع: في صور التخصيص وأحكامه                                         |
| الأمر الأول: في جواز تخصيص العام بالمفهوم الظاهر ١٧٤                          |
| المقام الأول: في جواز التخصيص بمفهوم الموافقة ١٧٤                             |
| المقام الثاني: تخصيص العام بمفهوم المخالفة١٧٨                                 |
| الطريق الأول: التخصيص بحمل العام على الخاص ١٨١                                |
| الطريق الثاني: الجمع الدلالي بالحكومة                                         |
| الأمر الثاني: في جواز تخصيص العام بالمجمل١٩٢                                  |
| المبحث الثالث: في موانع التخصيص                                               |
| تمهید:                                                                        |
|                                                                               |
| المطلب الأول: في المانع الموضوعي (التخصيص والتخصص)                            |
|                                                                               |
| المطلب الأول: في المانع الموضوعي (التخصيص والتخصص)                            |
| المطلب الأول: في المانع الموضوعي (التخصيص والتخصص)                            |
| المطلب الأول: في المانع الموضوعي (التخصيص والتخصص) ٢٥٦ القول الفصل في المسألة |
| المطلب الأول: في المانع الموضوعي (التخصيص والتخصص) القول الفصل في المسألة     |
| المطلب الأول: في المانع الموضوعي (التخصيص والتخصص) ٢٥٦ القول الفصل في المسألة |

| ٤٦٦المعتمد في الأصول                                   |
|--------------------------------------------------------|
| الأمر الرابع: الأقوال في المسألة                       |
| الأمر الخامس: القول الفصل ومعالجة النزاع               |
| الأمر السادس: في ثمرة المسألة                          |
| المطلب الثالث: في المانع العرفي                        |
| الأمر الأول: في تعيين عنوان البحث وثماره               |
| الأمر الثاني: في حكم تعقّب الضمير للعام                |
| القول الفصل وحل النزاع                                 |
| الأمر الثالث: في الاستثناء المتعقّب للجمل المتعاطفة٣٥٣ |
| الأمر الرابع: في نتائج البحث                           |
| المطلب الرابع: في المانع السندي                        |
| الأمر الأول: هل في الكتاب ما يقبل التخصيص؟ ٣٥٩         |
| الأمر الثاني: في تخصيص الكتاب بالسنّة                  |
| الأمر الثالث: في موانع تخصيص الكتاب                    |
| المطلب الخامس: في التخصيص والنسخ                       |
| الأمر الأول: في محدودية النسخ                          |
| الأمر الثاني: النسخ في غير الشريعة                     |
| الأمر الثالث: النسخ في القرآن                          |
| ₩ A A .:11                                             |

# فهرس الجزء التاسع

| لفصل الثامن: المطلق والمقيّد ودلالتهما العرفية والشرعية١١ |
|-----------------------------------------------------------|
| تمهيد: في أهمية البحث                                     |
| المبحث الأول: في معنى المطلق ودلالته وشروطه وأقسامه٥١     |
| المطلب الأول: في تعريف المطلق وخصوصياته                   |
| الأمر الأول: في تعريف المطلق                              |
| الأمر الثاني: في التقابل بين المطلق والمقيد               |
| الأمر الثالث: خصوصيات المطلق والمقيد٢٤                    |
| المطلب الثاني: في طرق فهم الإطلاق                         |
| المطلب الثالث: حل النزاع في ظهور المطلق ومقدمات الحكمة ٣٦ |
| المبحث الثاني في أقسام المطلق وشروطه وموانعه ٥٤           |
| المطلب الأول: في أقسام المطلق                             |
| الأول: بلحاظ حكمه                                         |
| الثاني: بلحاظ موضوعه                                      |
| المطلب الثاني: في شروط الإطلاق                            |
| المطلب الثالث: في موانع الإطلاق                           |
| المبحث الثالث: في صيغ التقييد وشروطه وسببه وأقواله٧       |
| المطلب الأول: في صبغ التقبيد                              |

| المعتمد في الأصول |                               | ٤٦٨                   |
|-------------------|-------------------------------|-----------------------|
| ١٠٥               | ، شروط التقييد                | المطلب الثاني: في     |
| 171               | في سبب التقييد                | المطلب الثالث:        |
| ١٧٤               | ز الظهور في المقيد المتصل     | أولاً: في إحرا        |
| 170               | ر الظهور في المقيد المنفصل    | ثانياً: في إحراز      |
| ١٢٧               | ي تقييد المطلق والأقوال فيه . | المطلب الرابع: في     |
| ١٢٧               | في المقيد اللفظي              | الأمر الأول:          |
| ١٢٧               | ا: في تقييد الإطلاق البدلي    | المقام الاول          |
| 107               | : في تقييد الإطلاق الشمولي .  | المقام الثاني:        |
| ولية              | ›: في الشك في البدلية والشم   | المقام الثالث         |
| ١٦٢               | ب المقيد اللبي                | الأمر الثاني: فج      |
| ئية               | في تقييد الأحكام اللا اقتضا   | الأمر الثالث:         |
| ١٩٠               | لل وحل النزاعل                | القول الفص            |
|                   | في منتهى التقييد والتخصيص     | الأمر الرابع: ا       |
| دٍجمالد           | جمل والمبيّن وطرق معالجة الا  | الفصل التاسع: في المـ |
| ۲۰۱               |                               | التمهيد:              |
| له العامة ٥٠٢     | معنى المجمل وأقسامه ومبادئ    | المبحث الأول: في ه    |
| ال ۲۰۷            | ي معنى المجمل ومنشأ الإجما    | المطلب الأول: في      |
| Y•V               | في معني المجمل                | الأم الأول:           |

| الفهرست                                             |
|-----------------------------------------------------|
| الأمر الثاني: في منشأ الإجمال اللفظي                |
| الأمر الثالث: في أقسام الإجمال                      |
| المطلب الثاني: في حقيقة الإجمال وشروطه وخصوصيته ٢١٩ |
| الأمر الأول: في حقيقة الإجمال                       |
| الأمر الثاني: في شروط الإجمال                       |
| الأمر الثالث: في خصوصيات الإجمال                    |
| أولاً: هل الإجمال وصف ثابت أم إضافي؟                |
| ثانياً: هل البحث في الإجمال فقهي أم أصولي؟          |
| المبحث الثاني: أسباب الإجمال ومعالجته               |
| المطلب الأول: في أسباب الإجمال ودواعيه              |
| المطلب الثاني: في أسباب اختلاف الحديث وإجماله ٢٥٢   |
| الأول: وضع الحديث أو التدليس فيه                    |
| الثاني: النقل بالمضمون ٢٥٤                          |
| الثالث: التقطيع الحاصل في الروايات ٢٥٥              |
| الرابع: خطأ الراوي في تلقي الحديث                   |
| الخامس: خطأ الراوي في أداء الحديث                   |
| السادس: ضياع القرائن                                |
| السابع: التقية                                      |

| المعتمد في الأصول                                       | ٤٧٠ |
|---------------------------------------------------------|-----|
| المطلب الثالث: في معالجة الإجمال                        |     |
| الأمر الأول: في معالجة الإجمال اللفظي                   |     |
| الأمر الثاني: في معالجة الإجمال العرضي                  |     |
| المطلب الرابع: المبيّن وأقسامه وأثره في رفع الإجمال ٢٩٤ |     |
| الفهرست                                                 |     |

#### فهرس الجزء العاشر

| الفصل العاشر: المنطوق والمفهوم ودلالتهما العرفية والشرعية١١ |
|-------------------------------------------------------------|
| تمهيد: في أهمية البحث وخطته                                 |
| المبحث الأول: (كبروي) في حقيقة المنطوق والمفهوم وأقسامهما   |
| وشروطهما                                                    |
| المطلب الأول: خصوصيات المنطوق والمفهوم وأقسامهم١٩           |
| الأمر الأول: في معنى المنطوق والمفهوم                       |
| أولاً: في معناهما اللغوي                                    |
| ثانياً: في معناهما الاصطلاحي                                |
| الأمر الثاني: في خصوصيات المنطوق والمفهوم                   |
| الأمر الثالث: هل البحث في المنطوق والمفهوم صغروي؟٣٣         |
| المطلب الثاني: في أقسام المنطوق والمفهوم ومفادها٣٦          |
| الأمر الأول: في أقسام المنطوق                               |
| الأمر الثاني: في أقسام المفهوم                              |
| أولاً: مفهوم الموافقة                                       |
| ثانياً: مفهوم المخالفة ٤٥                                   |
| الأمر الثالث: في أقسام مفهوم الموافقة                       |
| الأمر الرابع: في مفاد المفهوم                               |

| المعتمد في الأصول                                       | ٤٧٢ |
|---------------------------------------------------------|-----|
| المطلب الثالث: في شروط المفهوم والنزاع في حجيته٥٥       |     |
| الأمر الأول: في شروط المفهوم٩٥                          |     |
| أقسام الملازمة                                          |     |
| الأمر الثاني: في تنقيح موضوع المنطوق والمفهوم٧٤         |     |
| الأمر الثالث: في بيان محل النزاع                        |     |
| المبحث الثاني: (صغروي) في ظهور الجمل في المفهوم وعدمه٨٧ |     |
| المطلب الأول: في مفهوم الشرط                            |     |
| الأمر الأول: في مبادئ البحث                             |     |
| الأمر الثاني: في معنى الشرط وملاحظاته ونتائجه٩١         |     |
| أولاً: التعريف                                          |     |
| ثانياً: الملاحظات٥٥                                     |     |
| ثالثاً: النتائج                                         |     |
| الأمر الثالث: في أقسام الجملة الشرطية وشروطها٩٩         |     |
| الوجه الأول: الوضع                                      |     |
| الوجه الثاني: الظهور                                    |     |
| الوجه الثالث: الإطلاق                                   |     |
| الإطلاق الأحوالي                                        |     |
| الوجه الرابع: السباق بضميمة القرينة العقلية١١٢          |     |

| نهرست | الف |
|-------|-----|
|-------|-----|

| الوجه الخامس: الارتكاز الشرعي                        |
|------------------------------------------------------|
| الأمر الرابع: الأقوال في مفهوم الشرط                 |
| الأمر الخامس: أنحاء الشرط والجزاء وأحكامهم           |
| الصورة الأولى: العلم بوحدة الجزاء                    |
| أولاً: في الحل الأماري                               |
| القول الفصل في المسألة                               |
| ثانياً: في الحل بالأصل العملي                        |
| الصورة الثانية: عدم العلم بوحدة الجزاء١٤٧            |
| الحالة الأولى: في الجزاء الذي يقبل التعدد            |
| القول بالتفصيل                                       |
| أقسام التداخل والقول الفصل                           |
| الحالة الثانية: في الجزاء الذي لا يقبل التعدد ١٦٥    |
| الحالة الثالثة: الشك في قابلية الجزاء للتعدد         |
| المقام الأول: في الأصل عند الشك في تداخل الأسباب ١٧٠ |
| المقام الثاني: في الأصل عند الشك بتداخل المسببات ١٧١ |
| الأمر السادس: في نتائج البحث                         |
| المطلب الثاني: في مفهوم الوصف                        |
| الأمر الأول: في أهمية البحث                          |

| ٤٧٤المعتمد في الأصول                                 |
|------------------------------------------------------|
| الأمر الثاني: في معنى الوصف                          |
| الأمر الثالث: في مفاد الوصف                          |
| الأمر الرابع: في شروط مفهوم الوصف١٨٧                 |
| الأمر الخامس: في تحرير موضوع البحث١٩٨                |
| الأمر السادس: في علاقة مفهوم الوصف بالقواعد الأصولية |
| Y • Y                                                |
| أولاً: في علاقة مفهوم الوصف بالمشتق٢٠٣               |
| ثانياً: في علاقة مفهوم الوصف بتقييد المطلق           |
| ثالثاً: في علاقة مفهوم الوصف بتخصيص العام٢٠٦         |
| الأمر السابع: الأقوال في مفهوم الوصف٧٠٠              |
| القول الأول: ثبوت المفهوم                            |
| القول الثاني: عدم المفهوم                            |
| القول الثالث: التوقف                                 |
| المطلب الثالث: مفهوم اللقب                           |
| الأمر الأول: في ملامح البحث                          |
| الأمر الثاني: في معنى اللقب                          |
| الأمر الثالث: في الفرق بين الوصف واللقب              |
| الأمر الرابع: أدلة مفهوم اللقب                       |

| ٤٧٥          |                                         | الفهرست |
|--------------|-----------------------------------------|---------|
| 1 & 0        | الأمر الخامس: في نتائج البحث            |         |
| Υ <b>٤</b> V | المطلب الرابع: في مفهوم الغاية          |         |
| ۲ <b>٤</b> ٧ | الأمر الأول: في أهمية البحث             |         |
| ۲٤۸          | الأمر الثاني: في معنى الغاية            |         |
| 10 *         | الأمر الثالث: في عنوان البحث            |         |
| ۰۰۳          | الأمر الرابع: في حقيقة النزاع           |         |
| 100          | الأمر الخامس: في شروط مفهوم الغاية      |         |
| ۲٦۲          | الأمر السادس: أصناف الغاية              |         |
| ۲ <b>٧۲</b>  | الأمر السابع: في بيان محل النزاع        |         |
| ۲۷۳          | المقام الأول: في حكم الغاية             |         |
| ۲۸۰          | المقام الثاني: في مفهوم الغاية          |         |
| 190          | الأمر الثامن: في مقتضى الأصل العملي     |         |
| 190          | الأول: الاستصحاب                        |         |
| 190          | والثاني: البراءة                        |         |
| 197          | والثالث: الاشتغال                       |         |
| 19V          | المطلب الخامس: في مفهوم الحصر           |         |
| 197          | الأمر الأول: في أهمية البحث وملاحظاته . |         |
| · . \        | الأر الثان في من المو                   |         |

| ٤٧٦المعتمد في الأصول                         |
|----------------------------------------------|
| الأمر الثالث: في شروط الحصر                  |
| الأمر الرابع: في أدوات الحصر ودلالتها٣١٣     |
| الأمر الخامس: في مقتضى الأصل العملي          |
| المطلب السادس: في مفهوم العدد                |
| الأمر الأول: في أهمية الجملة العددية ومعناها |
| الأمر الثاني: في تحرير محل النزاع            |
| الأمر الثالث: الأقوال في مفهوم العدد         |
| الأمر الرابع: في مقتضى الأصل العملي          |
| المصادر                                      |
| الفهرست                                      |
| فهرس الكتاب                                  |
| فهرس الجزء الأولقهرس الجزء الأول             |
| فهرس الجزء الثانيفهرس الجزء الثاني           |
| فهرس الجزء الثالث٧٠٠                         |
| فهرس الجزء الرابع ١٥٥                        |
| فهرس الجزء الخامسفهرس الجزء الخامس           |
| فهرس الجزء السادس ٤٢٧                        |
| فهرس الجزء السابع                            |

| <b>£</b> VV | الفهرستالفهرست    |
|-------------|-------------------|
| ٤٣٥         | فهرس الجزء الثامن |
| ٤٣٩         | فهرس الجزء التاسع |
| ٤٤٣         | ف س الحنء العاشه  |